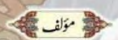


تذكره وكمى كمالات

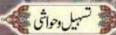
غاتم المحدثين اما العصر عنرت علامه يدمحمرا نورشاه شميري ويسله



ومدم وتطبالاتطاب عالمربان فيخ الحديث

# حضرت مولانا محمانوري لأنك بورى وعيلة

خادم خاص وخلیفه مجاز حضرت شیخ الهندمولا نامحمود حسن میشد. تلمیذ ارشد وخلیفه امام العصر حضرت علامة سیدمحمد انورشاه تشمیری میشد. وخلیفه اعظم حضرت مولانا شاه عبدالقا در رائے پوری میشدی



المواحدالوى في وحرب المواقفة الموادق المواقفة الموادق الموزوقة الموادوق



تذکره ولمی کمالات

خاتم المحدثين امام العصر حضرت علا مه سيد محمد الورشاه كشميري وعليه

#### مؤلف

قطب الاقطاب عالم ربانى شيخ الحديث

حضرت مولا نامحمه انوری لائل بوری عشاته

خادم خاص وخلیفه مجاز حضرت شخ الهند مولا نامحمود حسن میشانیه تلمیذار شد وخلیفه امام العصر حضرت علامه سید محدانور شاه کشمیری میشانیه وخلیفه اعظم حضرت مولانا شاه عبدالقا در رائے بوری میشاند

# نشهيل وحواشى

محمر راشد انوری نبیره حضرت انوری میشد ابوحذیفه عمران فاروق جمله حقوق بحق ناشر محفوظ ہیں قانونی مشیر منظور احمد راجیوت ایڈ وکیٹ ہائیکورٹ کراچی

نام کتاب انوارِ انوری مؤلف حضرت مولانا محمد انوری لاکل پوری مُشَدِّ اشاعت جدید سس رمضان المبارک و مهم ایره می 2019ء ناشر محمد راشد انوری قیمت سس

<u>ملنے کے پیتے</u>

کرا چی: محمد راشد انوری

+92 300 2421646

فیصل آباد: مجلس رائے پوری، مدینه ٹاؤن +92 321 7603507

دُهدُ یاں شریف: خانقاه گلشن قادر بینز د جھاؤریاں ضلع سرگودھا، پنجاب۔ یا کستان

## عرض ناشر

#### بِسهِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ

امام العصر حضرت علامہ سید محمد انور شاہ کشمیری میشید کے ملفوظات اور علمی کمالات پر مشمل کتاب' انوار انوری' جومیرے دادا جان حضرت مولا نامحہ دانوری لائل پوری میشین کتاب' انوار انوری' جومیرے دادا جان حضرت مولا نامحہ دانوری لائل پوری میشین نے تالیف فرمائی جو 30 جنوری 1968ء برطابق ۲۹ شوال کے ۱۳۸ سال صوک شائع ہوئی تھی۔ یہ کتاب علمی حلقوں میں قدر کی نگاہ سے دیکھی گئی۔اس کتاب مسیس حضرت شاہ صاحب میشین کے وہ علوم و معارف بیان کئے گئے ہیں جو دیگر کتب میں نہیں آسکے۔اس کتاب کا دوسرا حصہ جوقلمی تھا حواد ثات زمانہ کی نذر ہوگیا۔

یہ کتاب عرصہ دراز سے نایاب تھی۔عرصہ دراز کے بعد والدصاحب حضرت مولا نامحد ابوب الرحمٰن انوری ﷺ کی اجازت سے 2003ء میں جامعہ عربیہ احسن العلوم کراچی سے شائع ہوئی لیکن اس کمپوز شدہ ایڈیشن میں اغلاط موجود ہیں۔ایک عرصہ سے ڈاکٹر عمران فاروق صاحب کا تقاضہ تھا کہ اس پر حضرت مولا نامحمدایوب الرحمٰن انوری سے حاشیہ کھوا کر شائع کیا جائے تو کتاب کی افادیت میں اضافہ ہو جائے گا مگر مختلف۔ عوارض کی وجہ سے بیمکن نہ ہو سکا ۔ 2017ء میں حضرت دادا جان کی سوانح''حیاتِ انوری''جوحضرت کے انتقال کے 48 سال بعب دمیری تحریک پر ڈ اکٹر عمران فاروق صاحب نے تالیف کی اور پھرحضرت داداجان کی تصانیف کا مجموعہ کلیا۔۔۔انوری بھی مرتب کیا جو 2018ء میں شائع ہوا۔ جب بیدونوں کتب لے کر جید علماء و مشائخ کی خدمت میں حاضری ہوئی تو اکثر حضرات نے انوارِ انوری کے بارے میں دریافت کیا جس سے اس کتاب کی افادیت ومقبولیت کا اندازہ بخو بی لگایا یا جا سکتا ہے۔ چناحیہ حیات انوری کی طباعت سے قبل بغرض تقریظ حضرت مشیخ الاسلام مفتی محمد تقی عثمانی صاحب مترظلۂ کی خدمت میں حاضر ہوا تو حضرت نے انوارِ انوری کے بارے مسیں

دریافت فرمایا اور اپنی تقریظ میں میتحریر فرمایا'' (حضرت مولا نامحسد انوری ﷺ) کی کتاب انوار انوری ﷺ) کی کتاب انوار انوری حضرت علامه محمد انور شاہ کشمیری ﷺ کے حالات وملفوظات پر بیش قیمت تالیف ہے،جس سے بندہ نے خوب استفادہ کیا''۔

اب جدید کمپوزنگ کے ساتھ یہ کتاب شاکع کرنے کی سعادت حاصل ہورہی ہے۔ اس ایڈیشن میں قرآنی آیات، احادیث مبارکہ اور عربی عبارات پراعراب اور ترجمہ اور ترجمہ اور ترجمہ اور ترجمہ اور کا اہتمام کیا گیا ہے۔ فارسی اشعار وعبارات کا ترجمہ بھی کردیا گیا ہے اور مشکل الفاظ کی تسہیل بھی کردی گئی ہے۔ جب حضرت انوری بھائی نے انوارِ انوری تالیف کی تھی اُس وقت جو حضرات حیات تھا اب ان کے نام کے ساتھ بھائی لگا دیا گیا ہے۔ عربی اور فارسی کے تراجم مفتی عبدالقدوس صاحب (استا دسائٹ بنوریہ کراچی) عربی ہور ایک مولا نا یوسف حسین صاحب (متحرج جو دارالعوم کراچی) نے سرانجام دیا ہے۔ مشکل الفاظ کی تسہیل ،عنوانات ، کتاب میں ذکر کردہ شخصیات کے خسر حالات ڈاکٹر عمران فاروق صاحب نے جمع کئے۔ پروف ریڈ نگ مولا نا اعجاز انثر ف صاحب ،مفتی عبدالقدوس صاحب اور ڈاکٹر عمران فاروق صاحب نے کی۔ اللہ تعالی ان صاحب ،مفتی عبدالقدوس صاحب اور ڈاکٹر عمران فاروق صاحب نے کی۔ اللہ تعالی ان حسرات کو جزائے خیر عطافر مائے۔

نوٹ: کتاب میں جن شخصیات کا تذکرہ آیا ہے ان کے حالات حاشیہ میں لکھنے کی بجائے ہر شخصیت پرنمبرلگا کر متعلقہ شخصیت کے مختصر حالات کتاب کے آخر میں لگا دیئے گئے ہیں۔

گئے ہیں۔ تصحیح کی ہرممکن کوشش کی گئی ہے پھر بھی کسی قشم کی غلطی پائی جائے تو احباب مطلع فرمائیں۔

محمد راشد انوری

نبیره حضرت مولا نا محمد انوری لائل بوری <sup>میشا</sup>



| 13 | ابتدائيه ازمؤلف                                                               |
|----|-------------------------------------------------------------------------------|
| 14 | امام العصر حضرت مولا نا انور شاه صاحب يُنطِينيه كاشجرهٔ نسب                   |
| 15 | ا کابرِ علاء کرام کے آراء گرامی بابت امام العصر مولانا انور شاہ صاحب مُشِلَثِ |
| 16 | بهاولپور میں حضرت شاہ صاحب مُشاہیا کی تشریف آ وری اور پُرشوکت مجلس            |
| 18 | حضرت شیخ الهند موسیت کی مجلس کا عجب رنگ                                       |
| 19 | حضرت مولانا سيدمحمد يوسف بنورى تشاشة كاتذكره                                  |
| 20 | حضرت مولا نامحمد انوری مُشِیّد کے نام مولا نا انظر شاہ صاحب مُشِیّد کا خط     |
| 22 | حضرت شاه صاحب وشاهة كا فارسى كلام                                             |
| 30 | مولا نامفتی کفایت الله ﷺ کی کتاب روض الریاحین کا تذکرہ                        |
| 30 | حضرت مفتی صاحب میشد کا حضرت شاہ صاحب میش کے بارے میں مدحیہ کلام               |
| 32 | مدرسه امینیه د ، بلی کا ابتدائی حال                                           |
| 32 | حضرت شاه صاحب مشلة كاسلسله طريقت وارشاد                                       |
| 33 | حضرت شاه صاحب میشد کا مدینه منوره میں درسِ حدیث                               |
| 34 | حضرت شاه صاحب رئيسة كا دارالعلوم ديوبند ميں استاد كى حيثيت سے تقرر            |
| 34 | حضرت شاه صاحب مِنْ الله كى سند بابت مفسر علامه آلوسى مِنْ الله                |
| 34 | حضرت شاہ صاحب ﷺ کا جمعیۃ علماء ہند کے اجلاس پشاور میں صدارتی خطبہ             |
| 36 | علامه جامی میشیره                                                             |
| 39 | بخاری کی ایک حدیث کا حوالہ                                                    |
| 39 | فريضة بليغ توحيد ورسالت                                                       |
| 40 | نصاری کے ہاں تبلیغ نہیں ہے                                                    |
| 41 | اناجیل حضرت عیسلی علیلیّلا کے بہت بعد کی تالیف ہیں                            |

|    | ,                                                                      |
|----|------------------------------------------------------------------------|
| 42 | روح اور ماده کا عجب تذکره                                              |
| 44 | اشياءعالم اورمسئله ممكنات                                              |
| 44 | قديم بالذات كا تذكره                                                   |
| 46 | فاعل اور چار چیزیں                                                     |
| 46 | زمان ومکان کے بارے میں حضرت شاہ صاحب سیسی کے اشعار                     |
| 48 | کا ئنات کی کتاب ایک ورق ہے                                             |
| 48 | کون ومکان پر حضرت شاہ صاحب میشاند کے اشعار                             |
| 49 | خدمت دین کا فریضہ علاء حق کا منصب ہے                                   |
| 50 | تبلیغ اسلام کے زرّین اصول                                              |
| 51 | آنحضرت صلَّاتْ اللَّهُ اور اہلِ مدینہ کے درمیان معاہدہ                 |
| 52 | قتلِ مسلم کی سز ااور دار الاسلام اورغیر دارالاسلام کا فرق              |
| 53 | حضرت شاه صاحب مشكته كا حافظه ضرب المثل تفا                             |
| 54 | صاحب نبراس حفرت شاہ صاحب ٹیشا سے استفادہ فرماتے تھے                    |
|    | حضرت شاہ صاحب ﷺ کا ۳ سمال پہلے دیکھی ہوئی کتاب کا حوالہ پیش کرنا (اس   |
| 55 | كتاب كا نام فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت لمولا نا بحرالعلوم )         |
| 56 | قادیانیوں کا حضرت شاہ صاحب ﷺ کوعر بی میں مناظرے کا چیلنج اور فرار      |
| 57 | حضرت شاہ صاحب رئیالیا کی حضرت گنگوہی رئیلیا سے خلافت                   |
| 58 | حضرت شاہ صاحب ﷺ کا دوسال کی عمر میں ایک مناظرے کا ذکر کرنا             |
| 58 | حضرت شاہ صاحب میں کے درسِ حدیث میں مولا نا اشرف علی تھانوی میں کی شرکت |
| 59 | حضرت شیخ الهند رئیستا کی خدمت میں ایک مسئلہ کا سنانا                   |
| 60 | کشمیرتشریف لے جاتے ہوئے ایک پادری سے گفتگو                             |
| 61 | مولا نا عبیدالله سندهی میشد کا حضرت شاه صاحب میشد کے علوم کا اعتراف    |
| 62 | شیخ زاہدالکوژی مُٹِللة حضرت شاہ صاحب مُٹِللة کےعلوم کےمعترف تھے        |
|    |                                                                        |

| ملیمان ندوی مُیْسَة نے حضرت شاہ صاحب مُیْسَة کا تذکرہ فرمایا ہے<br>نا ظفر علی خان مُیْسَة کا حضرت شاہ صاحب مُیسَّة سے عشق<br>ت شاہ صاحب مُیسَّة کا چہرہ دیکھ کرایک ہندو کا قبول اسلام<br>تِ شاہ صاحب مُیسَّة اور علامہ زمخشری | مولا<br>حضر<br>حضر |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| تِ شاه صاحب مُنْ اللَّهُ كا چېره د مكير كرايك هندو كا قبول اسلام                                                                                                                                                              | حفز<br>حفز         |
| '                                                                                                                                                                                                                             | حضر                |
| ت شاه صاحب ئيسة اور علامه زمخشري                                                                                                                                                                                              |                    |
|                                                                                                                                                                                                                               |                    |
| بث القاتل والمقتول في النار اور حضرت شاه صاحب رئيسيًّة كي تشريح                                                                                                                                                               | - حد:              |
| مہ بہاولپور کے احوال                                                                                                                                                                                                          | مقد                |
| ب قبر کا منکر کا فر ہے                                                                                                                                                                                                        | عذار               |
| مہ کذاب کے دوقاصدوں کا تذکرہ                                                                                                                                                                                                  | مسيا               |
| اسلام متواتر ہے، اس کا مطلب                                                                                                                                                                                                   | وين                |
| تِ عیسیٰ علیہ السلام کا نزول احادیث متواترہ سے ثابت ہے                                                                                                                                                                        | حفز                |
| ز کی چارشمیں ہیں                                                                                                                                                                                                              | توان               |
| اغلام احمد قادیانی نے اپنی کتاب اربعین میں انبیاء کی توہین کی ہے                                                                                                                                                              | مرز                |
| ریات دین کامنکر کا فرہے                                                                                                                                                                                                       |                    |
| ت الفصولين ابن حزم كي كتاب الفصل قاضى عياض كى شرح شفاء اور حافظ ابن                                                                                                                                                           | جارً               |
| ر عَيْنَاتُ كَى كَتَابِ الصارم المسلول كے حوالے                                                                                                                                                                               | تيميه              |
| یں خاتم النہیین کے بارے میں سوال ہوگا، تاریخ ابن عسا کر کا حوالہ                                                                                                                                                              | قبر!               |
| ابو یوسف مُنظِلَة کی کتاب الخراج کا تذکره                                                                                                                                                                                     | امام               |
| ر روافض میں اختلاف ہے، راج تکفیر ہے                                                                                                                                                                                           | تكفير              |
| له کار دّ                                                                                                                                                                                                                     | معتز               |
| ر کے اعمال بھی دنیا میں مفید ہو سکتے ہیں                                                                                                                                                                                      | كفا                |
| بت شاہ صاحب مُثِلثَة كے الطاف كريمانہ                                                                                                                                                                                         | حضر                |
| ىل الخطاب'' كا تذكره اور جواب                                                                                                                                                                                                 |                    |
| بِت شاه صاحب مِنْ الله کا بیعت فر ما کر ذکر چشتیه تلقین فر مانا                                                                                                                                                               | حفز                |

| 0   | ۱ دارا در                                                        |
|-----|------------------------------------------------------------------|
| 88  | بچوں کے لئے تعویذ                                                |
| 89  | مولانا خير محمه جالندهري وسنة اور حضرت شاه صاحب وشاللة كاذ كرخير |
| 90  | مُغنی ابن قُدّ امه مطبوعه اور مخطوطه میں فرق ہے                  |
| 92  | فلیائن کے شیخ الاسلام کا حضرت شاہ صاحب میکالیا سے متاثر ہونا     |
| 93  | فصاحت وبلاغت کے نمونے                                            |
| 95  | ا بن سینا اور مسئله روح                                          |
| 96  | فصل الخطاب كي عبارت كالمطلب                                      |
| 99  | حضرت شاه صاحب مُشِينة كا درس اورظرافتيں                          |
| 99  | ابن جر برطبری مشد کا تذکره                                       |
| 100 | حدیث''انماالاعمال'' کی عجیب وغریب تشریح                          |
| 101 | لفظ مسح کی تشریح                                                 |
| 101 | فآوي عالمگيري کا تذکره                                           |
| 101 | عاشوره کی تاریخ کی تحقیق                                         |
| 120 | عالم کی بقاء یا دالہی پرمنحصر ہے                                 |
| 121 | حيات الانبياء في القهور                                          |
| 123 | ختم نبوت پرایک نادر تحقیق                                        |
| 132 | نبی کریم صلان این کی بیشنکو ئی کی عملی شکل                       |
| 135 | بندوق کا شکار                                                    |
| 136 | علم الفرائض پرایک طویل نظم<br>موانع ارث                          |
| 137 |                                                                  |
| 137 | نماز کے لئے رغبت                                                 |
| 138 | اختلاف میں اتحاد ہے<br>حضرت شاہ صاحب مُشِیْت کا تبحرعلمی         |
| 138 | حضرت شاه صاحب بمشلة كالتبحر علمى                                 |
|     |                                                                  |

| 142 | وحدت دنوت النبياء                                                  |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
| 143 | تغظيم مفرط پرنكير                                                  |
| 145 | لفظ قدر کی شختیق                                                   |
| 145 | روئیت انبیاء مشاہدہ ہے                                             |
| 147 | ايام قيام قبا کی شخقیق                                             |
| 148 | فضیلت حضرت ابو بکر ڈاٹٹۂ قطعی ہے                                   |
| 148 | قر أت خلف الا مام منع ہے                                           |
| 149 | توسل قویی و فعلی                                                   |
| 149 | فقهاء سبعه مديينه                                                  |
| 150 | لفظ دُرن کی اد بی شخقیق                                            |
| 152 | اعجاز قر آنی                                                       |
| 153 | مقصد قرآنی کی تشریح                                                |
| 153 | قرآنی حقائق                                                        |
| 154 | کچھا بتدائی دور سے متعلق                                           |
| 155 | تذكره مولانا نيموي عيشة                                            |
| 155 | تقویٰ کا معانی                                                     |
| 156 | حضرت شاہ صاحب بھاللہ کے دوسرے بزرگوں سے تعلقات                     |
| 157 | حضرت مولا ناحسین علی میشد نے حضرت شاہ صاحب میشد کو دعوت محا کمہ دی |
| 160 | قرآن کریم میں تنتیخ آیات                                           |
| 163 | حضرت شاہ صاحب میں بیش بہانظم                                       |
| 167 | حضرت مولانا حبيب الرحمٰن لدهيانوی رئيسية اور ديگر علاء کے خطوط     |
| 168 | حضرت شاه صاحب مُعْشِلَة كابِمثال قصيده                             |
| 170 | امام اعمش مُحْشِيْتُ كا تعزيت نامه                                 |

| 171 | قر آن کامعجزه                                                                                             |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 174 | حضرت امام ابوحنیفه میشد کی فوقیت                                                                          |
| 176 | تفسيرآ يت سورة مزمّل                                                                                      |
| 179 | حضرت شيخ الهند ميشيئة كى مهندوستان والبسى                                                                 |
| 180 | بقاعی کی کتاب''السلک الدر'' کا تذکرہ                                                                      |
| 181 | مولوی محر علی لا ہوری قاد یانی کی تفسیر دجل والحاد کی ہے                                                  |
|     | حضرت شيخ الهندكى وفات پر مجمع العلماء اور حضرت شاه صاحب رئيسيم كى تقرير اور                               |
| 183 | دوتصیدے                                                                                                   |
| 185 | مولا نا احمه على لا هورى تُرَيِّنَيْةَ كا جلسه اور مولا نا سيد عطاء الله شاه بخارى تَمِيَّنَيْهُ كا تذكره |
| 193 | حضرت شاہ صاحب ﷺ نے لا ہور میں تقریر اور دُعا فر ما کی                                                     |
| 195 | بیعت اورتلقین ذکر جهر و اُوراد                                                                            |
| 195 | ''مبسوط'' کا تذکرہ                                                                                        |
| 196 | بہاولپور کے مقدمہ کا کیجھ حال                                                                             |
| 198 | عيدمسلم اورعلامه جوهر طنطاوی کا تذکره                                                                     |
| 201 | عيدالهي                                                                                                   |
| 202 | مسئله استواءعلی العرش کی مقامی توجیهه                                                                     |
| 203 | ایک حدیثی نکته                                                                                            |
| 203 | يوم سبت کی شخقیق                                                                                          |
| 205 | انتخاب جمعه کی حدیث مع توجیهات                                                                            |
| 206 | ایام ر تانی کی تحدید                                                                                      |
| 207 | يوم ربو بي كاايك نكتزه لطيف                                                                               |
| 208 | بن اسرائیل کی عید، لوم عاشوره<br>عاشوره کی مزید تحقیق                                                     |
| 208 | عاشوره کی مزید خقیق                                                                                       |
|     |                                                                                                           |

|     | ١٤١راورن                                                        |
|-----|-----------------------------------------------------------------|
| 210 | عيدرمضان                                                        |
| 211 | ا تمام قر آن عزیز                                               |
| 214 | مر بعنه نعتبه فارسی                                             |
| 215 | علامه شبيراحمه عثاني عشلة كالغزيق كلام                          |
| 215 | سنت نبوی سالطهٔ البیاتم اور سنت خلفاء را شدین شاکتهٔ کا فرق     |
| 218 | صحابہ کرام ڈٹائٹ اس امت کے سب سے قابل لوگ ہیں                   |
| 219 | ختم نبوت کی ایک تحقیق                                           |
| 229 | مقدمه بہاولپور سے واپسی کا حال                                  |
| 231 | فتنه كامعنى                                                     |
| 233 | علامه ڈاکٹر محمد اقبال مُیشلۃ کا تذکرہ                          |
| 235 | حضرت شاه صاحب مُشِلَقة كى بهاولپورتشريف آورى اورعلماء كا اجتماع |
| 237 | حافظ عراقی کے اشعار                                             |
| 241 | مكتوب حبشه (افريقه)                                             |
| 246 | ا چھی اور بُری تقدیر                                            |
| 247 | قادیانی کے اعتراض پر فوری جواب                                  |
| 247 | حضرت شاه صاحب عِيشة كا تقوى كا                                  |
| 248 | روزوں کی قرقی کی شخقیق                                          |
| 251 | تصيده معراجيه                                                   |
| 274 | میری قبر پرآ کرآ واز دے دینا                                    |
| 275 | احوال سفر بهاولپور بزبانی مولانا محمد صادق تریشهٔ               |
| 277 | علاء اہل حدیث حضرت شاہ صاحب مُشِیّد کے مداح                     |
| 278 | مكتوب مولانا طاسين رميشانية                                     |
| 284 | دورانِ سبق ظرافت                                                |
|     |                                                                 |

| <del></del> |                                                                        |
|-------------|------------------------------------------------------------------------|
| 285         | صحابی جن کا وا قعہ                                                     |
| 287         | جمع الفوائد هندوستان كيسے بېنجى                                        |
| 288         | برکت اساء الحسنی                                                       |
| 289         | سورة فاتحه کی تفسیر                                                    |
| 295         | آیات واحادیث کے بعض تطبیقات                                            |
| 311         | متفرق وا قعات                                                          |
| 319         | تفسيرآ يات سورة نجم                                                    |
| 325         | متفرق وا قعات                                                          |
| 329         | حضورا كرم سالة اليهاتي كا اخلاق                                        |
| 329         | حضرت شاه صاحب تشميري ميشة كايك شعر پر حضرت شاه صاحب ميشة كالمحظوظ هونا |
| 331         | تعارف مؤلف حضرت مولا نامحمد انوري لأئل بوري بينانية                    |
| 339         | مخضر تعارف شخصیات انوارِ انوری                                         |

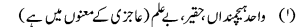


#### ابتدائيه

یہ جو کچھ ہم نے لکھا ہے یہ بہر محیط کمالات انوری میں سے ایک قطرہ ہے ،اس لئے کہ حضرت شاہ صاحب میشائی کے پورے علوم کا احاطہ کرنا بڑامشکل کام ہے، ہمارے جیسے ہیچند انوں <sup>(۱)</sup>کی کہاں وہاں تک رسائی ہوسکتی ہے۔

تصرت شاہ صاحب نوائی خود فرمایا کرتے تھے ہمیں مدت العمر کوئی صحیح مخاطب نہیں ملا، اس کتاب کوآپ حضرات بغور مطالعہ کر کے کچھاندازہ لگا سکتے ہیں کہ علوم انوری کتنے ہے بہاتھ آپ کی کتاب 'ایناس' کا جومطالعہ کرے حالانکہ وہ مختصر ہے تو پتہ چلے گا کہ گویا ساری عمر ردعیسائیت میں لگائی ہے اسی طسر یقے سے سبھی کتابیں ہیں۔

قیاس کن ز گلستان من بحال مرا ترجمه:''ہمارے گلستان سے ہماری حالت کو قیاس سیجئے۔'' پھھیے



#### بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ

ٱلْحَهُكُيلْهِ رَبِّ الْعَالَمِ يْنَ، وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِلَةِ أَنَ، وَالصَّلْوُةُ وَالسَّلاَمُ عَلَى رَسُولِه هُمَّيَّ بِوَ الْهِ وَاصْعَابِهِ وَ اَهْل بَيْتِهِ ٱجْمَعِيْنَ.

امام العصر حضرت مولانا انورشاه صاحب عَيْثَةً كاشجرهُ نسب

حضرت شاہ صاحب میں اپنی بعض تصانیف میں اپنانسب نامہ یوں تحریر فرمایا ہے: محمہ انور شاہ بن (۱) محمہ معظم شاہ بن (۲) عبد الکبیر بن (۳) الشاہ عبد الخالق بن (۴) الشاہ محمد اکبر بن (۵) الشاہ حیدر بن (۲) شاہ محمد عارف بن (۷) الشاہ علی بن (۸) الشیخ عبد اللہ بن (۹) الشیخ مسعود فروری الشمیری۔

حضرت شاہ صاحب بیستی کے والد ماجد بڑے ہی فقیہ اور عالم دین تھے، اور وقت کے شخ تھے۔ افسوس کہ میں نے ملک تقسیم ہونے سے قبل بھی حضرت شاہ صاحب بیستی کی سیرت پاک کھی تھی تین سوصفحات سے او پر ہی تھی ، بڑی محنت کی تھی ، کشمیر خطوط لکھ کر دریافت کرتا رہا، حضرت کی چھوٹے بھائی حضرت مولا نا سلیمان شاہ بھی تھا اور بہت سے خطوط آئے تھے، جو بہت طویل تھے، ان میں حضرت کا اردو کلام بھی تھا اور بہت سے بچیب وغریب واقعات حضرت کے کشف وکرامات کے متعلق تھے، ایک بیتھا کہ ایک کشمیری جو کہ باؤلا تھا حضرت شاہ صاحب کا ایک جگہ کشمیر میں وعظ ہور ہا تھا تو وہ ایک کشمیری جو کہ باؤلا تھا حضرت شاہ صاحب کا ایک جگہ کشمیر میں وعظ ہور ہا تھا تو وہ برگڑ کرتا ہوا دوڑ کر حضرت کی طرف آیا، حضرت شاہ صاحب بھر بھی ایک تھیٹر مارا اس کی حالت درست ہوگئی، بڑا ہی صحت یاب ہو گیا۔ پھر بھی ایسی حرکت دیوانوں والی کی حالت درست ہوگئی، بڑا ہی صحت یاب ہو گیا۔ پھر بھی ایسی حرکت دیوانوں والی

اسی بنا پراحقرسے بہت شفقت فرماتے تھے، وہ بھی وہیں رہ گیا۔علا مہ ڈاکٹر کھرا قبال میشڈ نے حضرت کے وصال پر تقریر کرتے ہوئے بیشعر پڑھا تھا: مزاروں سال نرگس اپنی بے نوری پیر روتی ہے

بڑی مشکل سے ہوتا ہے چمن میں دیدہ ور پیدا

فرمایا تھا کہ صدیوں ہمیں حضرت شاہ صاحب بیشیہ کا نظیر نظر نہیں آتا، خود میں نے حضرت شاہ صاحب بیشیہ کے سلم میں نے حضرت شاہ صاحب بیشیہ سے استفادہ کیا ہے اور دیوبند میں جب تعزیق جلسہ ہوا، یہ 1933ء کا ذکر ہے حضرت مولا ناسید حسین احمد مدنی بیشیہ نے تقریر فرماتے ہوئے یہ فرمایا تھا کہ مجھے ایسے لوگ یا دہیں جن کو سیحین زبانی یا دہیں، اور ایسے بھی میں جانت ہوں کہ جن کو ایک لاکھ حدیثیں حفظ ہیں مگرجس کو کتب خانہ کے کتب خانہ ہی حفظ ہوں،

وہ مولا نامحد انور شاہ ﷺ کے سوا کوئی نہیں ہے، عموماً دیو بند میں مشہورتھا کہ حضرت چلتا پھرتا کتب خانہ ہیں، اور حضرت مولا ناسید سلیمان ندوی ٹیٹیٹ نے بھی یہی لکھا ہے۔

پرنا سب حامہ ہیں ، اور سرت وں اسید سیمان مدوں میں ہے گا اس میں اس میں ہوتا ہے۔ حضرت مولا ناشبیر احمد عثمانی میں اور حضرت مولا نا مرتضی حسن میں ہیں کی زبان پر بیرا کثر آتا رہتا تھا۔ ہائے افسوس کہ وہ بھی مجلسیں تھیں کہ جب حضرت شیخ الہند مولا نامحمود حسن میں اس

مالٹا سے تشریف لائے تو بعد عصر سہ دری (۱) کے پاس صحن میں چار پائی بچھائی جاتی تھی،

<sup>(</sup>۱) تین درواز ول (راستول) والی عمارت

اس پر گائے کا سالم چمڑا بچھایا جاتا تھا، اس پرحضرت شیخ الہند ٹیشاۃ تشریف فرما ہوتے تھے اور چار یائی کے اردگر دکرسیاں بچھائی جاتی تھیں جن پر حضت رہے مولا ناخلی اح<mark>10</mark> ک سهار نیوری مشالله، حضرت مولا نا اشرف علی توان کو می مشاله، حضر سید مولا نا عربیز الرحمٰن د بو بندی تعطیر مولانا شبیر احمه د بو بندی تعلیه ،حضرت مولانا تاج محمود امرونی سندهی وشید اورخود حضرت مولانا محمد انورشاه وشید تشریف فر ما هوتے تھے۔ پھر کوئی کہنے والا یہ کہتا تھا کہ حضرت مہتم صاحبان تشریف لارہے ہیں، یعنی حضرت مولا نا محد احمد عشلیۃ اور حضرت مولا نا حبیب الرحمٰن ﷺ نائب مهتمم دارالعلوم دیوبند، پھرآ واز آتی که حضرت مولا نا کفایت اللہ دہلوی ٹیشاتہ بھی تشریف لائے ہیں، اور حضرت مولا نا عاشق الٰہی ٹیشاتہ بھی میرٹھ سےتشریف لائے ہیں۔ان سب کے لئے بھی کرسیاں بچھائی جاتی تھیں،اور حضرت مولا ناحسین احمد مدنی میشته برابر خدمت میں کھڑے رہتے تھے، حضرت شاہ صاحب مُشِيدً کے اردگر دعلماء وصلحاء کا مجمع اتنا کثیر رہتا تھا کہ تل دھرنے کوجگہ نہ ہوتی تھی اورخودا پنا مقدمة القرآن سنایا کرتے تھےاورلوگ ہمەتن گوش ہوکر سنتے تھے۔

بهاولپور میں حضرت شاہ صاحب عظیمہ کی تشریف آوری اور پُرشوکت مجکس

شیخ الجامعہ بھی جواس وقت بہاول پور میں تھےتشریف لائے،حضرت مولا نامحد صادق میں ا دوم مدرس جامعه عباسیه بھی وہیں ت<u>شریف رکھتے تھے۔خود حضرت مولا</u> نا مرتضٰی حسن میشات ۔ ' بھی اور حضرت مولا ن<u>امف</u>تی محمد شفیع میشانیا بھی دیو بند سے تشریف لائے اور سہار نپور سے حضرت ناظم عبداللطیف ﷺ مع مولانا اسد الله ﷺ تشریف لائے اور بہاولپور کے بڑے بڑے علاءتشریف رکھتے تھے، اور حضرت شاہ صاحب ﷺ کوئی مسلہ بیان فرما رہے تھے،سب ہمہ تن گوش ہورہے تھے، کوئی نہیں بولتا تھا۔جس کڑھی میں حضرت شاہ صاحب میشه قیام فرماتے وہ کوٹھی بڑی وسیع تھی۔اورصحن بڑا فراخ تھا،مگر بعب دعصراس میں تل دھرنے کو جگہ نہ رہتی تھی کیسی کیسی حجبتیں آئکھوں کے آگے سے گئیں، دیکھتے ہی

و کیھتے کیا ہوگیا، یک بارگ؟ (۱) حضرت خواجہ عزیز الحسن مجذوب ہستی کی

بس اتنی سی حقیقت ہے فریب خواب ہستی کی

کہ آنکھیں بند ہوں اور آدمی افسانہ ہو جائے
حال دنیا را بہ پرسیدم من از فرزانہ
گفت یا خوابست یا باداست یا افسانہ
باز پرسیدم بحال آئکہ در وے دل بہ بست
گفت یا غول است یا دیوے است یا دیوانہ
ترجمہ: دعقل مندسے میں نے دنیا کی حالت دریافت کی اس نے
کہا دنیا یا خواب ہے یا بادیعنی ہوا ہے گزرنے والی یا ایک اف نہ
ہے۔ میں نے پھر دریافت کیا ان لوگوں کے بارے میں جو دنیا
میں دل لگاتے ہیں۔ اس نے کہا یا وہ بھوت پریت ہے یا جن

\*\*\*

وہ صورتیں الہی کس ملک بستیاں ہیں کہ جن کے دیکھنے کو آئکھیں ترستیاں ہیں کھ کھ کھ کھ

حضرت شاہ صاحب اکثر فرمایا کرتے تھے:

إِذَا النَّاسُ نَاسٌ وَالزَّمَانُ زَمَانُ.

ترجمہ:''اس زمانے کے لوگ کیا عجیب لوگ تصاور زمانہ کیسا ہی ماہر کت تھا۔''

# حضرت شيخ الهند وشاللة كالمجلس كاعجب رنك

اورخود یہ بھی فرمایا کرتے تھے جیسے عوام ہوتے ہیں انہیں مسیں سے خواص ہوتے ہیں، اس زریں مقولے سے اندازہ فرمائے کہ کیاعوام کیسے خواص دیو بند میں ہوتے ہیں، اس زریں مقولے سے اندازہ فرمائے کہ کیاعوام کیسے خواص دیو بند میں جب حضرت شاہ عبدالقادر دائیوری بھی تشریف اور حضرت مناہ عبدالقادر دائیوں بھی تشریف اور حضرت مناہ کر جائیہ بھی تشریف اور حضرت مولانا اللہ بخش بہاول مگری بھی تشریف لائے اور لائے اور اس عبدالعزیز بھی تشریف لائے اور عضرت مولانا عبدالعزیز بھی تشریف لائے اور حضرت مقتی فقیر اللہ بھی تشریف لائے اور حضرت مولانا عبدالعزیز بھی تشریف لائے اور حضرت مقتی فقیر اللہ بھی تشریف لائے اور حضرت مولانا فضل احمد بھی تشریف لائے اور حضرت مقتی فقیر اللہ بھی تشریف لائے اور حضرت مولانا فضل احمد بھی تشریف لائے ہوئی تشریف لائے اور حضرت مولانا فضل احمد بھی تشریف لائے اور حضرت مولانا فقل احمد بھی تشریف لائے اور حضرت مولانا فقل احمد بھی تشریف لائے اور حضرت مولانا قام ہوگئیں۔ آہ وہ مجلسیں اب خواب وخیال ہوگئیں۔

اور حفرت مولا نا تاج محمود امروٹی بیشیجوکہ مولا نا عبیداللد سندھی بیشی کے اور حفرت مولا نا احماعی لا ہوری بیشیئی کے بہلے پیرومرشد ہیں، جب تشریف لائے تو ابوداؤد کے سبق میں حفرت شاہ صاحب بیشیئی کے درس میں جو کہ بعد عصر ہوتا تھا اس میں بیٹے سے ہوئی میں حفرت شاہ صاحب بیشیئی الہند بیشیئی سے بڑی ہی عقیدت تھی اور حفرت شاہ صاحب بیشیئی سے بڑی ہی عقیدت تھی اور حفرت شاہ صاحب بیشیئی سے بھی محبت تھی ، اس لئے دور دراز کا سفر طے کر کے تشریف لائے حفرت مولا نا شاہ عبدالقا دررائے پوری بیشیئی فر ما یا کرتے تھے کہ حضرت شاہ عبدالرجیم رائے پوری بیشیئی تاکید فر ما یا کرتے تھے کہ حضرت شاہ عبدالرجیم رائے پوری بیشیئی تاکید فر ما یا کرتے تھے کہ حضرت میں شیخ الہند بیشیئی مالٹا سے ضرور تشریف لائیں گے آپ حضرات ضرور ان کی خدمت میں حایا کرنا۔ اس لئے حضرت رائے یوری بیشیئی کئی بارتشریف لائے۔

#### حضرت مولانا سيدمحمد بوسف بنوري عيسية كاتذكره

(ف) حضرت کی سوانح حیات مفصل مولا نا سیدمحمد پوسف بنوری ﷺ کراچی نیوٹاؤن مدرسہ کے مہتم صاحب جب ڈابھیل پڑھاتے تھے تو انہوں نے لکھی تھی۔اور بھی مخضر کی ایک کتابیں لکھی گئیں جو کہ حضرت کی سیرتیں ہیں۔مولوی عتیق احمہ بھٹائی مدرس دیو بند کی بھی ایک تالیف ہے جس کا نام تذکرہ انور ہے،مولا نا کریم بخ<u>ٹ (35)</u> میں ایک تالیف ہے جس کا نام تذکرہ انور ہے،مولا نا کریم بخ<u>ٹ</u> کی میانی کا کج لا ہور کا بھی ایک رسالہ ہے اس کو جزاء الاحسان کہتے ہیں ۔ اور حیات انو ربھی کئی سوصفحہ کی کتاب ہے، اس میں کئی ایک علماء کی تحریریں ہیں اور بھی بہت سی ہیں، ہمارا تو اس کتاب میں کمالات انوری بیان کرنامقصود ہے، اس کا نام''انوارِانوری''رکھا جا تاہے۔ غرض حضرت کی سیرت یاک کی مفصل سرگذشت بیان کرنامقصو زنہیں اس کے لئے تو بڑا طویل دفتر () درکار ہے، مولا نامحمد پوسف بنوری ایک تحریر اور بھی ہے، جوعقیدة الاسلام کے جدیدایڈیشن کے شروع میں کھی ہوئی ہے۔ایک اور تحریر ہے جومشکلات القرآن میں بھی ہے، اس میں حضرت کے قرآنی کمالات بیان فرمائے گئے ہیں،سیرت کا کچھ حصہ مولانا بدر عالم میڑھی ثم مدنی ﷺ کا بھی ہے جو کہ فیض الباری کے شروع میں لگا ہوا ہے اور مولا نا احمد رصف جنوری میں کی بھی ایک کتاب انوار الباری شرح بخاری بڑی کمال کی کتاب ہے، اس میں بھی حضرت بیشت کے حالات مبارکہ بڑی تفصیل سے لکھے ہیں۔اللّٰد کرے وہ کتاب پوری ہوجائے تو علماء کوایک خزانہ علم کامل جائے۔ مولا نا حاجی محمد ﷺ، جہانسبرگ جوجنو بی افریقہ میں ہے اور ان کا قدیم وطن ہندوستان میں ڈانجیل سملک ہے ضلع سورت، وہ بڑے ہی عاشق زار تھے کہ حضرت کے علوم کی خدمت کی جائے،انہوں نے بہت سارو پیپخرچ کرکے حضرے کی آثارانسنن پریاد

داشتوں کا عکس بھی شائع کیا ہے اور میرے یاس بھی بھیجا تھا، ان کی خواہش تھی کہ حضرت عليه كل مفصل سوانح حيات لكھى جائے اور آپ كے علوم كا تذكرہ بھى شائع ہو، افسوس كەوەاس دار فانى سے رخصت ہو گئے ..... إِنَّا يِلْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ وَجِعُونَ ....ان كو حضرت میں سے بڑی عقیدت تھی اور حضرت کے تلمیذر شید بھی تھے۔ بڑے ذکی عسالم بڑے فیاض اور صاحب خیر کثیر تھے مجھ سے ان کی خط و کتابہ۔ رہتی تھی۔ مسیں نے '' مکتوبات بزرگال'' میں ان کے بھیجے ہوئے کچھ حضرت بھاللہ کے خطوط بھی شائع کئے ہیں۔ جب احقر نے مکتوبات بزرگاں جس میں اور مکتوبوں کے علاوہ حضرت شاہ صاحب میں کے بھی مکتوبات کچھ تھے شائع کئے۔اوراس کا ایک ایک نسخہ دیو بندمولوی <u>ا 38)</u> محمد از ہر شاہ ﷺ اور مولا نا مولوی محمد انظر شاہ کشمیری ﷺ کی خدمت میں بھی بھیجا تو بعد مطالعه مولانا ازهرشاه وعشيت نے تحریر فرمایا که مکتوبات کا مطالعه کیا پہلے تو میں حضرت والد صاحب کے مکتوبات پڑھ کرخودرویا اور پھر میں نے جا کر والدہ صاحب کوبھی وہ خطوط سنائے والدہ صاحبہ تو پہلے ہی علیل تھیں وہ خطوط سن کر اور بھی بے چین ہو گئیں بہت روئیں۔والدہ کی بیاری کا اسی طرح حال ہے سلام ککھواتی ہیں اور دعا کا فرماتی ہیں۔ حضرت مولا نامحمدانوری ﷺ کے نام مولا نا انظر شاہ میشاتہ کا خط اور مولا نا محمد انظر شاه مُثالثة مدرس دارالعلوم ديو بنداينے والا نامه ميں تحسـ رير

فرماتے ہیں:

۲۸ محرم <u>۷۸ سار</u>ه مخدوم ومحترم!

سلام مسنون، آپ کا ہدیہ سنیہ'' مکتوبات بزرگاں'' وصول ہوا، اول سے آخر تک پڑھا آپ نے بڑے کارآ مداور معلومات افزا مکا تب کا مجموعہ مرتب کردیا ہے۔ فجَزَا کُھُد اللّٰهُ آخیسی الْجِزَاءِ۔''پس اللّٰہ تعالٰی تم کوبہترین جزاءعطا فرمائے۔'' اس سے ان شاء اللہ لوگوں کو بے حد فائدہ پہنچے گا اور پیمجموعہ تاریخی اہمیت کا

حامل ہوگا۔ دو چیزیں جناب کوتو جہ دلانے کے لئے عرض ہیں۔ اول بیہ کہ مولانا بشیر احمد سکروڈ وی ٹیٹیڈ جو مولانا ادریس سکروڈ وی ٹیٹیڈ کے بھائی تھے وہ مرادنہیں ہیں بلکہ مولا نابشیر احمد بھٹھ ٹیشٹی مراد ہیں۔

دوسرے بید کہ حاجی ابراہیم میاں صاحب حاجی محمد بن موسیٰ کے چیا ہیں، ابھی بقید حیات ہیں اور سملک میں ہیں۔

جناب کی خرابی صحت سے تشویش ہوئی اللہ تعالیٰ آپ کوصحت عطا فر مائے آپ کا وجود قوم و مذہب کے لئے اس دور میں بہت ضروری ہے، اماں جی کی طبیعت بدستور ہے علاج شروع کرایا گیا ہے دعا کریں کہاللہ تعالیٰ کامیابی عنایت فرمائے۔

> والسلام انظرشاه



# حضرت شاه صاحب عیشهٔ کا فارس کلام بسم الله الرحمٰن الرحیم مربع نعتیه فارس

دوش چوں از بے نوائی ہم نوائے دل شدم عہد ماضی یاد کردہ سوئے مستقبل شدم از سفر و اماندہ آخر طالب منزل شدم

کز بنگا پو سو بسو شام غریبال در رسید ترجمه: ''میرا کندها جب مفلسی سے دل کا سامان والا بنا تو ماضی کے زمانے کو یاد کرنا اور مستقبل کے فکر میں لگ گیا سفر سے تھکا ہوا آخر منزل کا طالب ہوا۔ اور دوڑ دھوپ تلاسش و تجسس سے غریبوں کے شام میں پہنچ گیا۔''

دشت و گلگشت و بهارستان و خارستال بهم فکر و بهم نفس اندر قفس زاد ربهم پیش و پس بانگ جرس از کاروال در بهم قدم

دید عبرت کشودم مخلصے نامد پدید ترجمہ: '' جنگل بیابان اورسیر سپاٹا اور فصل بہار اور کانٹے اور حجاڑیاں سب اکٹھے، فکر اور نفس سے محبت ایک پنجرے مسیں رہے۔ آگے اور پیچھے گھنٹی کی آواز اور قافلے کے ہرفت دم پرعبرت کے دیکھنے نے اخلاص کو ظاہر کردیا۔''

> تا سروش غیب از الطاف قدسم یاد کرد رحمت حق همچو من در مانده را امداد کرد

ما من خیر الوری بهر نجات ارشاد کرد

مقصد ہر طالب حق آں مراد ہر مرید ترجمہ:''اور غیبی فرشتے نے میری پاکیزگی کی مہربانی سے یاد کیا اور اللّٰہ کی مہربانی نے مجھ جیسے تھکے ماندے کی مدد کی اور مخلوق کے سب سے بہترین کونجات کے لئے ارشاد فرمایا جو ہرطالب حق کا مقصد ہے اور امر مرید کا مراد ہے۔''

> قبله ارض و سا مرآت نور کبریا سیر و صدر عُلے شمس ضحیٰ در دلجی شافع روز جزاء وانگه خطیب انبیاء

صاحب حوض و لوا ظل خدا روز عتید ترجمہ: '' زمین وآسال کا قبلہ ہے اور اللہ کے نور کا آئینہ ہے جو سردار ہے اونچا ہے دو بہر کا سورج اور اندھسے رول کا حیاند ہے۔ قیامت کے دن سفارش کرنے والا ہے اور انبیاء کرام میلی کا خطیب ہے حوض والے اور جھنڈ ہے والے، اللہ تعالی کا سایہ ہی، قیامت کے دن۔'

صاحب خلق عظیم مظهر جود عمیم آیت رحمت که شان او رؤف ست و رحیم رحمت که شان او رؤف ست و رکیم رحمت کریم

خُلق وخُلق و قول و فعل و هَدُی و سِت اوحمید ترجمہ:'' بڑے اخلاق والے اور عام سخاوت کا مظہر رحمت کی نشانی کہاس کی شان رؤف اور رحیم ہے خداوند کریم نے اس کور حمت

للعالمین پکاراہے۔اس کی صورت اوراس کے اخلاق اوراس کے قول و فعل اوراس کی سیرت پسندیدہ ہے۔''
دست او بیضا ضیا اجود ترا ز باد صبا

وقف امر عالمے برضک آں رحمت لقا

عام شہب از جمال طلعتش عید سعید ترجمہ: ''اس کے ہاتھ چکدار اور بادصاب نے زیادہ سخی ہے بہت

اچھا دینے کے وقت سخاوت کا بادل ہے اور آب حیات ہے اور

عالم موقوف ہے ان کے مسکرانے اور ان کی ملاقات پر۔سفیدی اور

خوشی عام ہے آپ سالٹھ آلیہ کم چبرہ ظاہر ہونے سے۔' داغ مہر او جراغ سینہ اہل کمال

وای هم از سر عمار و سلمان و بلال

ثبت بر ایمائے وے نعمان و مالک بے خیال

والهٔ آثار وے معروف شبلی با یزید

ترجمہ: '' آپ کے مُہر کا نشان اہل کمال کے سینے کا چراغ ہے۔

آپ صلی تعلیم کے عشق کا شور عمار اور سلمان اور بلال کے دل میں

ہے انکے اشارے پر کھے ہے امام ابوحنیفہ نعمان بن ثابت میشالدہ میں میں است میشالدہ میں میں میں میں میں میں میں می

نے اور امام مالک میں نے بغیر خیال کے۔عاشق ہیں اسکے آثار

کے حضرت معروف کرخی ٹیٹیڈ اور حضرت ابوبکر شکی ٹیٹیڈ اور حضرت <del>45</del> ہا مزید بسطا می ٹیشڈ ''

> از حدیث وے سمر در حیطهٔ اہل اثر مسلم و مثل بخاری وقف بر وصل سیر

سنت بیضاء وے نور دل ہر با بھر
اتقیا را اسوہ اقدام وے تقلید جید
ترجمہ: ''اوران کی حدیث سے قصہ کہانی اہل اثر وحسدیث کے
احاطہ وہم میں، امام مسلم اورامام بحن اری کی طرح جو واقف ہے
احادیث کو پہنچانے میں، آپ سالٹھ آلیہ ہم کی منور سنیں ہر بصیر سے
والے کے دل کا نور ہے۔ متقیوں کے لئے ان کے اقدام مبارکہ
مونہ اقتداء اور باعث تقلید ہے۔''

سید عالم رسول و عبد رب العالمین آل زمال بوده نبی کآدم بُد اندر ماء وطین صادق و مصدوق وحی غیب و مامون و امین

در ہر آل چیزے کہ آوردست از وعد وعید ترجہ: ''عالم کے سردار اور رب العالمین کے بندے، اس وقت بھی نبی تھے جب آدم علیا آپانی اور کیچڑ کے درمیان تھے، جو سیچ بیں اور جس کوسیا تسلیم کیا گیا ہے، وحی غیب نے اس کوسیا کہا ہے اور وہی غیب نے اس کوسیا کہا ہے اور وہی غیب نے اس کوسیا کہا ہے اور وہی غیب بین امین ہے اور وہی کے پہنچانے میں امین ہے اور اللہ کی طرف سے ان کی حفاظت ہو چکی ہے۔ یہ اس چیز میں جب وہ وعدے اور وعیدیں لے آتے ہیں ان مسیں سیچ اور محفوظ از خیات ہے۔ اور محفوظ از خیات ہے۔

منبر او سدره و معراج او سیع قباب در مقام قرب حق ر مقدم او فتح باب

کاندر آنجا نور حق بود و نبد دیگر حاب دید و بشنید آنچہ جزوے کس بنشنید و ندید ترجمه: ''ان کامنبرسدرة المنتهیٰ ہے اور ان کی معراج سات گنبدوں سے بعنی سات آسانوں سے اوپر ہے۔ حق تعالیٰ کے قرب کے مقام میں ان کے آنے پر دروازے کھولے جاتے ہیں۔ گویا کہ وہاں پر اللّٰد کا نور تھا اور کوئی حجاب نہیں تھا۔ آپ سلِّ لللّٰہ اِللّٰہ لِنَّا لِیّٰہ نے دیکھا اور سنی وہ چیزیں جو آپ کے علاوہ کسی نے نہیں دیکھیں اور نہ سنی۔'' مدح حالش رفع ذکر و شرح و صفش شرح صدر او امام انبیاء صاحب شفاعت روز حشر همگنال زیر لواکش یوم عرض و نیست فخر سید مخلوق و عبد خاص خلاق مجید ترجمه: ''وه امام ہے تمام انبیاء کرام پیٹا کا اور شفاعت والے ہیں قیامت کے دن سب ان کی حجفالاے کے ینچے ہوں گے قیامت کے دن۔ اور یہ فخر کی بات نہیں ہے آپ سالٹھا ایکٹر نے منسر مایا کہ میں اس پر فخرنہیں کرتا۔مخلوق کے سردار اور اللّٰہ کے حناص بندے اور بہت بڑے بزرگ ۔''

اخیر و خیر الوری خیر الرسل خیر العباد قدوهٔ اہل ہدایت اسوہ اہل رشاد نغمہ از ہمت او خلق را زاد معاد عالم از رشحات انفاس کریمش مستفید ترجمہ: ''سب سے آخری نبی اور مخلوق میں سب سے بہتر اور تمام رسولوں اور تمام بندوں میں بہتر ہے۔ ہدایت والوں کے مقتداء بیں اور بزرگوں کے لئے نمونہ بیں اور ان کی آ واز مخلوق کے لئے قیامت کا دن کو تو شہ ہے اور عالم نے ان کی سانسوں کے بخشش سے استفادہ کیا اور عن یائی۔''

> انتخاب دفتر تکوین عالم ذات او برتر از آیات جمله انبیاء آیات او مشرق صبح وجود ما سوا مشکلوة او

مستنیر از طلعت او ہر قریب وہر بعید ترجہ: ''اور تکوین عالم نے اس کے ذات کا انتخاب کیا۔ اور تمام انبیاء کرام علیہ کے مجزات سے ان کے مجزت بڑے اور برتر بیاں۔ ہمارے وجود کی صبح کا طلوع آپ صلی تالیج کے مشکو ق نبوت بیں۔ ہمارے وجود کی صبح کا طلوع آپ صلی تالیج کے مشکو ق نبوت سے ہے۔ ان کے چبرے کے ظاہر ہونے پر قریب اور بعید منور اور روثن ہوا۔'

دین او دین خدا تلقین او اصل بدی نطق او وی ساحقا نجوم ابتدا صاحب اسرار او ناموس اکبر برملا علم او از اولین و آخرین اندر مزید ترجمه: "اس کا دین خدا کا دین ہے اور اس کی تلقین بدایت کی اصل ہے ان کی باتیں وی ہے آسان کی اور یقیناً ان کے ارشادات

ہدایت کے ستارے ہیں۔ بڑے اسرار والے ہیں اور بڑی عزت

اور پا کیزہ شریعت والے ہیں۔ان کاعلم جامع علوم اولین وآخرین ہے بلکہان سے بھی زائد ہے۔''

مولدش ام القرئ ملكش بشام آمد قریب خاک راه طیب از آثار وی بهتر زطیب شرق و غرب از نشر دین مستطابش مستطیب

امتش خیر الامم بر امتال بوده شهید ترجمہ: ''ان کے جائے پیدائش ام القریٰ یعنی مکۃ المکرمہ ہے جو ملک شام کے قریب ہے۔ مدینہ کے راستے کی مٹی خوشبو سے بہتر ہے مشرق ومغرب اس کے دین کی نشروا شاعت کی وحب سے خوشبودار ہوتے ہیں۔ ان کی امت بہترین امت ہے باقی تمام امتوں پر گواہ ہوں گے۔''

خاص کردش حق باعجاز کتاب مستطاب حجت و فرقان و معجز محکم و فصل خطاب نجم نجمش در براعت بهست برتر ز آفتاب

حرف حرف او شفا ہست و ہدی بہر رشید ترجمہ: ''خاص کیا اللہ تعالی نے خوبصورت کتاب یعنی قرآن کے اعجاز کے ساتھ جوقرآن محبت ہے فرق کرنے والا ہے حق و باطل کے درمیان، عاجز کرنے والا ہے محکم ہے اور فیصلہ کن کلام ہے۔ آپ ساٹھ آئے ہی کہ ساروں سے فائق ہیں بلکہ سورج سے بھی برتر ہے۔ان کا ایک ایک حرف شفاء ہے اور رشد کے طالب کے لئے ہدایت ہے۔''

الغرض از جمله عالم مصطفیٰ و مجتبیٰ خاتم و در نبوت تا قیامت بے مرا افضل و اکمل ز جمله انبیاء نزد خدا

نعمت اوصاف کمال او فزوں تر از عدید ترجمہ: ''حاصل کلام میہ کہ آپ سال شالیہ تمام عالم سے افضل اور کچنے ہوئے ہیں اور تمام عالم سے بزرگ ہیں۔ بغیر کسی شک کے آپ سال شالیہ تم دروازہ نبوت کوختم اور بند کرنے والے ہیں۔اللّٰہ تعالیٰ کے نزدیک تمام انبیاء کرام سیلیہ سے افضل اور اکمل ہیں ان کی اوصاف کمال شار سے زائد ہیں۔'

تا صبا گلگشت گیہاں کردہ میبا شد مدام بوے گل بردوش وے گردد بعالم صبح و شام باد بروے از خدائے وے درود وہم سلام

نیز بر اصحاب و آل و جمله اخیار عبید ترجمه: ''صبح کی طرح گشن اور گلستان ان کا ہمیشه ہرا اور سرسبز رہے گا۔ ان کی پھولوں کی خوشبوؤں ان کے کاندھوں پر گزر کرتمام عالم میں پھرے گی صبح وشام۔ ہمیشہ ہواللہ کی طرف سے اسس پر درود وسلام اور ان کے اصحاب پر بھی اور ان کے آل پر بھی ہمیشہ درود وسلام ہوادران کے بہترین غلاموں پر بھی صبح وسٹ م درود وسلام ہو۔''

و ز جناب وے رضا بر احقران مستہام خاصہ آل احقر کہ افقر ہست از جملہ انام مستغیث ست الغیاث اے سرور عالم مقام در صلہ از بارگاہت در نشید این قصید ترجمہ: "اورآپ کی جناب سے حقیروں پر بھی رضاحت ران و پریشان ہو۔ خاص کریہ احقر جو تمام مخلوق سے زیادہ مختاج ہے۔ امداد کا طالب ہے اے تمام عالم کے سردارآپ کی بارگاہ سے اس قصیدہ کے صلہ میں موتی بھیرے جائیں۔"

# مولا نامفتی کفایت الله میشاند کی کتاب روض الریاحین کا تذکره بسم الله الرحمٰن الرحیم

#### حَامِلًا ومصلَّيًا

روض الریاطین مصنفه مفتی کفایت الله دہلوی میالی مدرسه امینیه دہلی جس کے چارشعر نقل کئے جاتے ہیں، مفتیکفایت الله دہلوی میالیت بلیغ قصیدہ ہے جس میں مدرسه امینیه دہلی کی تاریخ بیان کی گئی ہے اور حضرت مولانا محمود حسن میالیہ کی تعریف بیان کی گئی ہے اور حضرت مولانا محمود حسن میالیہ کی تعریف بیان کی گئی ہے اور سولہ صفحے برختم ہوا، پہلا شعر ہے:

عَرَفُتُ الله رَبِّنَ مِنْ بَعِيْدٍ فَكَمَد بَعِيْدٍ أَلْاله وَالْعَبِيْدِ فَكَمَد بَيْنَ الْإله وَالْعَبِيْدِ ترجمہ: ''میں نے بہت دور سے اللہ کو پہچانا اللہ داور بندے کے درمیان کتنی مسافت ہیں۔''

حضرت مفتی صاحب کا حضرت شاہ صاحب کے بارے میں مدحیہ کلام اصل میں یہ قصیدہ مدرسہ امینیہ ۲۷سلاھ کی روئیداد میں چھپا تھا، پھر اس کو علیحدہ رسالہ کی شکل میں چھپوایا گیا۔

وَ نَخْتِمُ ذَا الْكَلَامِ بِنِكْرِ حِبْرٍ فَقِيْدِ الْمِثْلِ عَلَّامٌ فَرِيْدِ "اب ہم ایک بڑے عالم کے ذکر پر بیکلام ختم کرتے ہیں وہ لے نظیرعلامہ یکتائے زمانہ ہیں۔'' الْعِلْمِ مُقْتَنِصِ کُلُّ الْمَزَايَا كَالْمَصِيْب ''علم کو ڈھونڈ نکالنے والے فنون کوشکار کرنے والے تمام فضیا ان کے فتر اک (تھلے) کا شکار ہیں۔'' ے متراب ( صیے ) کا شکار ہیں۔' نَبِیّهُ فَائِقِ الْأَقْرَانِ یُدُعٰی شَاهُ مَوْمُوْقِ الْحُسُوْدِ بزرگ مرتبہ ہمسروں پر فائق جن کوانورشاہ کہہ کریکارا جاتا ہے حاسدول کے محبوب '' (۱) فَهٰذَا الْحِبُرُ غَارِسِ ذَا النَّخِيل وَ أَوَّلُ مُوْقِظِ الْقَوْمِ الرُّقُود

<sup>(</sup>۱) علامہ فہامہ جناب مولا نا مولوی محمہ انور شاہ بھٹ ساکن کشمیر بے نظیر شخص ہیں ذہن و ذکا، ورع تقوی میں فرد کامل، مدرسہ ہذا میں مدرس اوّل سے بلکہ جیسا آئندہ شعروں میں بیان کیا گیا ہے اس شجرعلم کے لگانے والے آپ ٹیٹٹ ہیں، کیونکہ مولوی محمد احمین الدین بھٹ جب دبلی تشریف لائے تو مدرسہ قائم کرنے کا ارادہ کیا تو اس وقت ان کے پاس نہ سامان تھا نہ روپیہ، آپ نے محض متو کلاعلی اللہ سنہری مسجد میں پڑھانا شروع کیا۔ اور مولا نا مولوی محمد انور شاہ ٹیٹٹ آپ کے شریک تھے۔ دونوں صاحبوں نے طرح طرح کی تکلیفیں اٹھائیں، فاقے کئے مگر استقلال کو ہاتھ سے نہ چھوڑا۔ آہتہ آہتہ اہل دبلی کو خبر ہوئی، اور لوگ متوجہ ہونے گئے۔ یہاں تک کہ مدرسہ امینیہ اس حد تک پہنچا جو آپ کی نظر کے سامنے ہے غرض کہ ابتدائی دانہ کی سمیری کی حالت میں مولوی محمد انور شاہ ٹیٹٹ اس مدرسہ کے اعلی واول محسن ہیں ان کا شکر یہ اوا اور طلباء کو زمایا۔ پھر والدین سلمہما اللہ تعالی کے نقاضے اور اصرار سے وطن تشریف لے گئے۔ واپسی پر دبلی میں دو ماہ قیام فرمایا اور اب بھی وطن میں تشریف رکھتے ہیں اللہ تعالی مولانا کو تادیر سلامت رکھے اور ان کے بے نظیر علمی کمال سے لوگوں کو فائدہ پہنچائے، آمین، ۱۲ منہ۔

# '' کیونکہ بیعلامہاس درخت کے لگانے والے ہیں اورسوتی ہوئی قوم کواول اول جگانے والے ہیں۔''

## <u>مدرسهامینیه د</u> بلی کا ابتدائی حا<u>ل</u>

یہاں تک تو حضرت مفتی کفایت اللّہ رئے ہیں کا کلام تھا۔ آگے حضرت سے صاحب رئے ہیں خود فرماتے تھے کہ جب میں نے شروع شروع میں مدرسہ امینیہ سیں پڑھانا شروع کیا ۱۹ سال ھے اسٹروع شروع میں مدرسہ میں کوئی آمدنی نہ تھی محض تو کل پر گزارہ تھا، پھر دوسال کے بعد اہل دہلی کو توجہ ہوئی اور مدرسہ میں روپیہ آنے لگا، تو مہتم صاحب نے میری تنخواہ پانچ روپے کردی۔ میں وہی پانچ روپے مدرسے سیں ماہوار چندہ دے دیتا تھا۔ پھر آئندہ سال میری تنخواہ دس روپے ہوگئ۔ پانچ روپے تو میں چندہ ماہوار مدرسے کو دے دیتا اور پانچ روپے تو میں خاہوار ماہوار مدرسے کو دے دیتا اور پانچ روپے ہوئی ماہوار کے لئے گنگوہ تشریف لے جایا کرتے کے واسطے کھانا دے دیا کرو۔ رمضان گزارنے کے لئے گنگوہ تشریف لے جایا کرتے تھے۔ بھے بھی دیو بند آجاتے تھے۔

#### حضرت شاه صاحب عيشة كاسلسله طريقت وارشاد

حضرت مولا نا عبدالقا در رائے پوری مُیشینی فرماتے ہیں کہ میں جب دہلی پڑھتا تھا تو میں نے سنا کہ مولا نا کریم بخش مُیسینی گا وُٹھی ضلع بلند شہر سے حضرت شاہ صاحب مُیسینی سے ملاقات کرنے کے لئے تشریف لائے ہیں، میرے چونکہ مولا نا کریم بخشس مُیسینی استاد سے میں بھی گیا یہ مغرب کے بعد کا وقت تھا، مولا نا کریم بخشس مُیسینی تو ملے نہیں حضرت شاہ صاحب مُیسینی کو دیکھا کہ مدرسہ امینیہ کے اندر بیٹھے ہیں اور ذکر جہری سے اللہ اللہ کررہے ہیں تب میں سمجھا کہ حضرت صوفی بھی ہیں۔ یہ تو حضرت شاہ صاحب مُیسینی کے بہاول پور کے مقدمہ میں خود فرما یا تھا احقر نے ریل گاڑی میں جب امرتسر سے لا ہور کو چلے سوال کیا کہ آپ کو اجازت کن بزرگوں سے ہے؟ تو فرما یا حضرت مولا نا

رشیداحمد گنگوہی ٹیشٹہ سے، 19 سلاھ میں حضرت ٹیشٹہ نے مجھے حدیث کی سند بھی دی اور بیعت کرنے کی اجازت بھی دی، ویسے تو ہمارا سلسلہ دس پشت سے سہرور دی ہے اور مجھے حضرت مولا نامعظم شاہ والدصاحب سے اجازت ہے۔

(ف) حضرت شاہ صاحب ﷺ عموماً سہرور دی سلسلہ میں اور چشتیہ سلسلہ میں بیعت کرتے تھے دونوں حضرات کے ذکر کی تلقین کرتے تھے۔

## حضرت شاه صاحب عشية كامدينه منوره مين درسٍ حديث

مدینه منوره میں روضہ پاک کے پاس مسجد نبوی میں بھی آپ نے (شاہ صاحب میں ہے) نے ) درس حدیث دیا ہے اہلِ مدینه خصوصاً علماء بہت متوجہ ہوئے اکثر مسائل کا جواب آپ نے ان کورسالوں کی شکل میں دیا جوعلماء دیو بندان دنوں میں وہاں رہتے تھے۔

<sup>(</sup>ا) پر ہیز گار، گنا ہوں سے بچنے والا۔

<sup>(</sup>۲) متقی، تقویٰ والا، الله تعالیٰ کی ناراضگی سے ڈرنے والا۔

انہوں نے کوششیں کیں کہ شب باشی (۱) آپ کی مسجد نبوی میں ہو۔

حضرت شاہ صاحب میں کا دارالعلوم دیو بند میں استاد کی حیثیت سے تقرر پھر جج سے واپسی پر دیو بند تشریف لائے، حضرت شنخ الہند میں کی سے اور دیگر علماء سے ملے پھر شیخ الہند میں کی مولانا حبیب الرحمٰن میں مولانا حافظ محمد احمد میں مولانا

احمد حسن المروہی ٹیٹنڈ کے باہمی مشورے سے طے پایا کہ حضرت شاہ صاحب کو تار دیا جائے کہ کشمیر سے دیو بنداستاد ہوکرتشریف لائیں۔ جب سے ڈابھیل تشریف لے

جانے تک دیو بند ہی رہے۔

حضرت شاه صاحب ومثلية كى سندبابت مفسر علامه آلوسى ومثلة

(ف) میره اقعه حضرت مولانا حبیب الرحمٰن نائب مہتم دارالعلوم دیوبند نے ۱۹۳۱ کے میں سنایا تھا جبکہ حضرت شیخ الہند بیشتر کے وصال پر نو درہ (۲) میں جلسہ ہور ہا تھا۔ حضرت کے استاد حدیث مولانا محدث محمد اسحاق بیشتر بھی ہیں جو مولانا خسیٹ رالدین آلوسی بغدادی بیشتر کے تلمیذ ہیں۔ وہ اپنے والد مولانا سیر محمود آلوسی بیشتر روح المعانی کے شاگر د ہیں ان کا بیں۔ ایک استاد مولانا حسین جسر طرابلسی ہیں جو کہ اپنے والد کے مثا گرد ہیں ان کا سلسلہ علامہ شامی اور علامہ طحطاوی تک پہنچتا ہے۔ یہ حضرت شاہ صاحب بیشتر کے حدیث کے استاد ہیں۔

حضرت شاہ صاحب میں کا جمعیۃ علماء ہند کے اجلاس بیثاور میں صدارتی خطبہ اب آگے حضرت میں میں مضامین کے اقتباسات درج کئے جاتے ہیں:
- 2-3-2 / دسمبر 1927ء کے جمعیۃ العلماء ہند کے اجلاس بیثاور میں صدارت

<sup>(</sup>۱) رات بسر کرنا، رات کا قیام

<sup>(</sup>۲) نو درواز ول (راستول) والی عمارت\_

کے خطبہ میں فرماتے ہیں:

''محترم حاضرین!اللّدرب العزت کی قدرت کاملہ نے اگر چہ نظام کی بنیا دتغیر وتبدل پررکھی ہے اور اس کی تمام تر فضا انقلابات وحوادث سے معمور ہے، حبیبا کہ مشہور مقولہ ہے:

> کہ آئین جہاں گاہے چنیں گاہے چناں باشد ترجمہ: ''(۱)اس لئے کہ جہاں کا دستور بھی ایسا ہوتا ہے بھی ویسا ہوتا۔(۲) بھی اس طرح بھی اُس طرح۔(۳) بھی کیا ہوتا ہے کھی کیا ہوتا ہے۔''

تاہم اس کے نظام کومصالح کلیہ () کے مناسب ایک منظم لڑی میں منسلک کردیا ہے اور جملہ مسببات عالم (۲) کوسلسلہ اسباب کی وابسگی سے خالی ہسیں چھوڑا۔ قدرت کاملہ نے بیکوٹ کوٹ کھیر (۳) اس لئے مقرر کیا ہے کہ اگر عالم مسیں گوناں گوں تغیرات وانقلابات نہ ہوتے اور روز روشن شب تاریک کے ساتھ میدان مسابقت میں اس طرح نبرد آزما نہ ہوتا تو کوئی شخص ید قدرت کا جو بالا و پست تمام موجودات پر حاکم اور اس میں کارفرما ہے قائل نہ ہوتا اور عالم کی کیساں حالت کود کھی کر اس کی طبیعت اور اس کے ساتھ ہے کہ اور اس کی طبیعت اور اس میں کارفرما ہے۔ اس بہترین نظام میں کوئی اور قوت کارفرما ہے۔ اسلیہ کا نتیجہ جھتا اور بھی نہ جانتا کہ اس بہترین نظام میں کوئی اور قوت کارفرما ہے۔

خیال فرمایئے کہ اگر آفتاب عالم تاب میں طلوع وصعود، زوال وغروب اور اس کی شعاعوں میں ترقی و تنزل نہ ہوتا اور تاریکی کے بعد نور کا ظہور اور جلوہ گری سنہ ہوتی اور نور کے بعد تاریکی نہ آتی اور فضائے عالم ہروقت نورانی رہتی تو کوئی شخص سے گمان

<sup>(</sup>۱) تمام نیکیاں (بھلائیاں)

<sup>(</sup>۲) ونیا (جہان) کے اسباب

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) ایک حالت سے دوسری حالت کی طرف واپس پھرنا۔

نہیں کرسکتا تھا کہ عالم کی بینورانیت چشمہ خورشید کی مرہون منت ہے بلکہ وہ اس یقین کرنے پرمجبور ہوتا کہ طبیعت عالم ہمیشہ سے اسی طریق پیة قائم ہے اور اس کی نورانیت کی مقتضی ہے، بقول قائل:

> تابود زمانه این چنین بود ترجمه: ''جب تک زمانه رہے گا اسی طرح رہے گا۔'' علامہ جامی تیشنٹ کا قصیدہ عارف جامی قدس سرہ ارشاد فرماتے ہیں: ظہور جملہ اشاء بھند است وے حق را نہ ضد است و نہ نداست

اگر خورشیر بر یک حال بودے شعاع او بیک منوال بودے ندانستے کیں پرتو اوست نہ بودے پچے فرق از مغز تا پوست

ترجمہ: "تمام اشیاء کا ظہور مقابل چیز پر ہے لیکن حق تعالی کا نہ کوئی مقابل ہے جہاں ہے۔ اگر سورج ہمیشہ ایک حالت پر ہوتا۔ اس کی روشن ایک طریقے پر ہوتی۔ تو کوئی نہ جانتا کہ ہے۔ (نورانیت) کس کی مرہونِ منت ہے۔ اور چھلکے اور مغز میں کوئی فرق نہ کرسکتا۔ "

الحاصل، فطرت الہيہ نے اس لئے عالم كوتغير وتبدل كے چكر ميں ڈال ركھا ہے تاكہ يہ انقلاب وتحوّل (۱) اہلِ بصيرت كے لئے اس بات كى دليل ہوجائے كہ اس كے

<sup>(</sup>ا) ایک حال سے دوسرے حال کی طرف پھر جانا۔

تمام تر مظاہر وشیون (۱) میں دست قدرت کارفر ماہے۔اور سطح عالم اس بات پر شاہد ہے کہ اس کا وجود خود بخو دنہیں ہے بلکہ کسی دوسری قوت کا دست نگر اور کسی قوت وت ہرہ کا تا بع فرمان ہے،عقلاء حکماء نے عالم کی اس منقادانہ (۲) حیثیت کو بہت سے دل پہند طریقوں سے بیان کیا ہے۔خاکسار نے بھی اس کوایک قطعہ میں ظاہر کردیا ہے:

جہاں چونقش و نگارے است از ید قدرت کہ بہر خویش چونبود نمود بے بود است

. سات عجز و تسخير هر يکے پيدا

بقید سخت دریں قید خانه مسدود است

نه خود بخویش که برآمده ز دست دگر چنانکه نقش که حیران و دیده بکشوده است

ترجمہ: ''جہاں میں جونقش ونگار ہے اللہ کے ہاتھ سے ہیں اگر اللہ تعالیٰ اپنے کرشموں کوظاہر نہ کرتا تو بہ نظام ہی موجود نہ ہوتا۔ عجز اور قدرت کے نشانات ہر ایک کواللہ نے ظاہر فر ما یا سخت قید کے ساتھ بیسب اس قید خانہ میں بند ہیں۔ ہستی عالم خود اپنے لئے نہیں ہے بلکہ اس کا وجود ایک دوسرے کے ہاتھ سے وجود میں آتے ہیں جس طرح کہ تصویر آنکھ بچاڑے ہوئے شکل جیران اپنے مصور کا پیتہ دیتی ہے۔''

لیعنی ہستی عالم جو بہمہ خو بی قدرت کے کرشمہ ساز ہاتھوں کا بہترین نقش و نگار ہے جب کہ خودا پنے لئے نہیں ہے تو پھروہ ایک نمائش اور دکھاوٹ ہے اسس لئے کہ

<sup>(</sup>۱) کرنا ہونا کے ساتھ، حالتوں میں۔

<sup>(</sup>۲) مطیع، تابعدار۔

کارخانہ عالم کی تمام اشیاء قدرت میں مسخر اور اس قیدخانہ کی قید سخت میں گرفتار اور عاجز بیں، اس کا وجود اور اس کی ہستی اپنے ہاتھوں نہیں ہے بلکہ اسس کا وجود ایک دوسر ہے ہاتھو سے تتم عدم (ا) سے نکل کر منصہ شہود پر اس طرح جلوہ نما ہوا ہے جس طرح کہ تصویر آئکھیں بھاڑ ہے ہوئے بشکل حیران اپنے مصور و نقاش کا پتہ دیتی ہے کیکن عسالم کی نیرنگیوں اور بوقلمونیوں کے باوجود اس نظام و ترتیب کا ہونا اس لئے ضروری تھا کہ اگریہ جہاں بہترین نظم کے ساتھ منظم نہ ہوتا اور اشیاء عالم کے درمیان ارتباط و رشتہ اتحاد قائم نہ کیا جا تا تو عالم کی تمام اشیاء میں تجاذب و تصادم کا ایک طوفان بریا ہوجا تا، اور زمین و نہ کیا جا تا تو عالم کی تمام اشیاء میں تجاذب و تصادم کا ایک طوفان بریا ہوجا تا، اور زمین و اسان اور تمام اجسام ایک دوسر سے سے ٹکرا کر تباہ و برباد ہوجا تے اور عالم کی پیدائش اور وجود میں آنے پرکوئی فائدہ مرتب نہ ہوسکتا۔

حضرات! مجموعہ عالم جس کو عالم کبیر یا شخص اکبر سے تعبیر کرتے ہیں اس کی ترتیب و تنظیم کو عالم صغیر یا شخص اصغر لینی انسان پر قیاس کرنا حپ ہے ، پسس جس طرح شخص اصغر لینی وجود انسانی کانظم قلب و دماغ اور جوارح کے بغیر قائم نہیں رہ سکتا کیونکہ کہ تمام ملکات و اخلاق کا حامل و منبع قلب ہے اور معارف وعلوم کا حامل دماغ اور تمام اعمال و افعال کے مظاہر ترک و اختیار کی تمام حرکات پہلے قلب سے اسی طسرح مصادر ہوتی ہیں جس طرح کہ بادشاہ کی جانب سے اوامر و فرامین صادر ہوتے ہیں پھر قلب کی اس جنبش کا دماغ پر اثر پڑتا ہے اور دماغ اس کی صحیح تصویر اور موز و ن نقث قلب کی اس جنبش کا دماغ پر اثر پڑتا ہے اور دماغ اس کی صحیح تصویر اور موز و ن نقث محینی تا ہے ، اس کے بعد اعضاء و جوارح انسانی اس کے انتثال میں مصروف عمس ل ہو جاتے ہیں، گویا یوں کہنا چاہئے کہ قلب ایک بادشاہ ہے دماغ اس کا وزیر اور اعضاء اس کے خدم و حشم ہیں اس لئے تمام امور انسانی اصلاح و فساد کا مدار تنہا قلب پر ہے۔

<sup>(</sup>ا) پہلے سے پوشیدہ ابدی جہاں۔

#### بخاری کی ایک حدیث کا حوالہ

اسی طرف اشارہ ہے:

إِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضَعَةٌ إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ وَ إِذَا فَسَدَتُ الْجَسَدُ كُلُّهُ وَ إِذَا فَسَدَتُ الْجَسَدُ كُلُّهُ وَ إِذَا فَسَدَتُ الْمُسَا)

''لِعِنى جسم انسانى ميں ايك كوشت كا للزائي جب تك وه صحيح رہتا ہے تمام جسم مُصيك رہتا ہے اور جب اس ميں فساد آجا تا ہے تو كل جسم فاسد ہوجا تا ہے۔'

اورد ماغ بجائے مشیر خیریا شرکے ہے اور اعضاء و جوارح رفیق نیک یارفیق بد، ٹھیک اسی طرح شخص اکبر (مجموعہ عالم) کے لئے بھی قلب اور دماغ اور اعضاء و جوارح ہیں۔اس شخص اکبر کا قلب تو وہی ہے جس کواصطلاح شریعت میں اولی الامریا اصحاب حل وعقد سے تعبیر کیا جاتا ہے اور اس کا دماغ حکماء وعلماء شریعت غراء ہیں اور اس کے اعضاء و جوارح عامہ افراد خلق۔

## فريضه تبليغ توحيد ورسالت

مسائل ضرور یہ میں سے ایک اہم مسئلہ فریضہ تبلیغ اسلام اور پیغام توحید و
رسالت کا ہے جس کے بغیر بقاء دین متین کسی طرح متصور نہیں، اسلامی نقطہ نظر سے تبلیغ
اور پیغام رسانی کے حق کا بیہ اہم فرض صرف اسلام ہی کا حصہ ہونا چاہئے اس لئے کہ دنیا
کے مختلف مذا ہب میں حق اور صحیح راہ کی تعلیم ایک ہی مذہب دے سکتا ہے۔ اور جو
مذہب اپنے اندرخود سچائی اور راستی رکھتا ہوائی کو یہ حق حاصل ہے کہ دنیا میں شبلیغ اور
پیغام حق کا کام انجام دے۔ لہذا اس اصل پر نظر رکھتے ہوئے صرف اسلام ہی ایک ایسا
مذہب ہے جس کے ہادی اور پیغمبر مثالیۃ آئی ہے ہر حرکت وسکون کے وقت اللہ کی یاد کی
تعلیم دی ہے، پیغمبر اسلام کی تعلیم جو آج دنیا میں شرق سے غرب تک پھیلی ہوئی ہے اس

کود یکھنے سے ہرذی ہوش سمجھ سکتا ہے کہ اس ہادی برحق نے اپنی امت کے لئے ایک وفت بھی ایسانہیں چھوڑا جس میں بندہ کواللہ کی یاد سے غافل رہنے دیا ہو، آ پ سُاٹِیْلَامُ نے ہرمسلمان کوتعلیم فرمائی ہے کہ کھانے اور پینے کے شروع میں اوراس کے ختم پر اور سوتے وقت اورسونے سے جاگئے اٹھنے پرضج وشام اور گھر میں داخل ہوتے اور گھر سے نکلتے وفت اورمسجد میں داخل ہونے اور پھراس سے باہرآنے کے وفت اور بیت الخلاء میں داخل ہونے اوراس سے خارج ہونے کے اوقات میں اور بازاروں کے جانے کے لئے اور ٹیلوں (لینی اونچی جگہ) پر چڑھنے اور اترنے کے لئے اور اس کے عسلاوہ تمام اوقات میں جوانسان پر گذرتے ہیں، اللہ رب العزت کا ذکر کرواوراس کا نام ہر وقت اوراینی ہر حالت نشاط واندوہ میں اللّٰد کو بھی نہ بھولو۔اورار شادفر مایا ہے کہ جسس امرِ وقع (') کواللہ کا نام لئے بغیر شروع کیا جائے وہ ناتمام اور بے کار ہے۔ راہ تو باہر روش کہ یویند ککوست ذکر تو بہر زباں کہ گویند خوش است ترجمہ:'' آپ کا راستہ جس طریقے پر آپ حیلے اچھاہے تیرا ذکر

# نصاری کے ہاں تبلیغ نہیں ہے

جب تو زبان سے کرے اچھا ہے۔''

اب آپ ہی فرمائے کہ نصاری کس چیز کی تبلیغ عالم کے سامنے کریں گے؟ مسئلہ تثلیث <sup>(۲)</sup> کی؟ جس کا بیرحال ہے کہ آج تک وہ اس کی حقیقت خود بھی نہیں سمجھ سکے۔ او خویشتن گم است کرا رہبری کند ترجمہ: ''وہ خودگم راہ ہے،کسی کی کیا راہنمائی کرے گا۔''

<sup>(</sup>ا) اہمکام۔

<sup>(</sup>۲) تین خدا کاعیسائی عقیده۔

میرا خیال تو بہ ہے کہ دانایان فرنگ (۱) نے جو بالطبع نفع عاجل (۲) اور فوری

تیجہ کے طالب اور خواہشمند ہیں جب بید یکھا کہ بغیر داموں مفت تین خدا ملتے ہیں تو

ان کواس کی خریداری میں کچھ تامل نہ ہوا، اور بغیر کسی پس و پیش کے بمصداق ' داشتہ

آید بکار' اس کے خریدار بن گئے، ورنہ انہوں نے جو تفتن طبع (۳) اور جولانی (۳) اس

مسکلہ کی تعبیر میں دکھلائی ہے اور تثلیث کومل کرنا چاہا ہے اور اس کی تنقیح (۵) میں وقت

صرف کیا ہے اس سے بغیر نقصان کے کوئی نفع اس کے مل کرنے میں ان کو حاصل

مبیں ہوا۔ اور بے مغز اور غیر وقیع باتوں کی سوائے اور کچھ نتیجہ نہیں نکلا۔

شد پریشاں خواب من از کثرت تعبیر ہا ترجمہ:''میراخواب زیادہ تعبیروں کی وجہ سے اور پریشان ہوا۔'' اناجیل حضرت عیسلی عَلیٰلِسَّا کے بہت بعد کی تالیف ہیں

اور اگر کسی نے کتاب''الُعَقَائِدُ الُو ثَنِیَّةِ فِی الْدِیّاذَةِ النَّصْرَ. انِیَّةِ'' کا مطالعہ کیا ہے تو وہ اس کی حقیقت سے خوب واقف ہے کہ عقائد نصرانیت کے اکتشر اصول وثنیوں اور بت پرستوں سے مستفاد (۱) ہیں، بلکہ ان مسائل کی تعبیر اور محاورات تک میں یہ امرِ بداہت (۲) کے درجہ میں ثابت ہے۔ اس کے علاوہ مروجہ انجیلوں

<sup>(&#</sup>x27;) انگریزوں کے دانا (سمجھدار۔ راہنما) لوگ۔

<sup>(</sup>۲) حلدی نفع حاصل کرنے کی والی طبیعت۔

<sup>(</sup>۳) دل لگی، تفریخی مشغله-

<sup>(&</sup>quot;) طبیعت کی روانی، پھُرتی۔

<sup>(</sup>۵) تحقیق تفتیش و وضاحت \_

<sup>(</sup>۲) (کسی سے) فائدہ حاصل کیا ہو۔

<sup>(</sup>٤) يقيني (صريحي) بات\_

سے جو کہ حضرت عیسیٰ علیائیا کے بہت زمانہ بعد کی تالیف ہیں بلکہ حسبِ تحقیق آج تک ان کے مولفین کا بھی حال معلوم نہیں کیا کوئی مستفید ہوسکتا ہے؟ اور کیا ان سے مذہب و ملت کے اصول معلوم ہوسکتے ہیں جن میں بجزاس کے تم پچھاور نہ پاؤگے کہ حضرت عیسیٰ علیائیا فلاں گروہ کے درمیان اس طرح اور عیسیٰ علیائیا فلاں گروہ کے درمیان اس طرح اور لوگوں کی بھیڑان کے در بیاس طرح ہوئی اور اس طرح کیا! ان چناں اور چنیں کی طفل تسلیوں سے کسی عاقل اور محقق کا کوئی کام نکل سکتا ہے یا اس کا کوئی صحیح راستہ مل سکتا ہے؟ نیز اگر آپ ان کلمات پوغور فرما ئیں گے جو کہ ان کتابوں میں حضرت عیسیٰ علیائیا کی طرف منسوب کئے گئے ہیں اور جن کو مقالات طیبات شار کیا گیا ہے تو آپ خود بخود کمو دفور نہیں ہوئی چاہئے قطعاً موجود نہیں ہے۔ اور ہرگز کسی طرح یہ ملفوظات مشکوۃ نبوی میں ہوئی چاہئے قطعاً موجود نہیں ہے۔ اور ہرگز کسی طرح یہ ملفوظات مشکوۃ نبوت سے نکلے ہوئے نہیں۔ اور موجود نہیں ہے۔ اور ہرگز کسی طرح یہ ملفوظات مشکوۃ نبوت سے نکلے ہوئے نہیں۔ اور موجود نہیں ہے۔ اور ہرگز کسی طرح یہ ملفوظات مشکوۃ نبوت سے نکلے ہوئے نہیں۔ اور کوجود نہیں ہے۔ اور ہرگز کسی طرح یہ ملفوظات مشکوۃ نبوت سے نکلے ہوئے نہیں۔ اور کوجود نہیں ہوئی نہیں نکل سکتا۔

#### روح اور ماده کا عجب تذکره

اور باقی رہا وہ فرقہ جو مادہ اور روح کوقدیم بالذات مانتا ہے اور اس کو مذہب و ملت سے تو کجا خدائے قدوس کی ذات سے بھی کوئی تعلق نہیں ہوسکتا۔ بلکہ اس مذہب کے اصول مذکورہ کے ماتحت اگر ہم تحقیق وتدقیق <sup>(۱)</sup> سے کام لیس توہستی باری تعالیٰ کا وجود بھی پایہ ثبوت کوئہیں پہنچ سکتا ، اس لئے کہ ہستی باری تعالیٰ پراگر کوئی دلیل مت ائم کی جاتی وہ یہی ہے کہ بیسارے کا سارا عالم جوممکن الوجود ہے غیر کے ہاتھوں قائم ہوا ہے ، اور جس کا قیام دوسری قوت کا محتاج نہ ہو۔ اور جب اس گروہ نے مادہ اور روح کو بھی

<sup>(</sup>۱) غور وفکر، باریک بینی۔

قدیم بالذات مان لیا تو اب کسی قیوم کی کیا حاجت رہی جس کوہم اورتم خدا کہتے ہیں اور اس ناخواندہ مہمان کوکہاں جگہ دیں گے۔

ممکن ہے کہ اس جگہ پریہ خدشہ پیدا ہو کہ روح اور مادہ اگر چہ قدیم بالذات ہیں لیکن پھربھی وہ کسی قیوم بالذات کے اس لئے مختاج ہیں کہ بید دونوں ناقص ہیں۔اور ضرورت نظام عالم اس کومقتضی ہے کہان کے لئے ایک ایسیا واجب الوجود جومت دیم بالذات كے ساتھ ساتھ تمام صفات میں كامل ہوتا كہوہ ان سے كام لے۔ توبيہ خدشه كم علمی اور نقصان فہم پر مبنی ہے اس لئے کہ بیکسی طرح عقل میں نہیں آ سکتا کہ جو شے قدیم بالذات ہو وہ ناقص بھی ہو، کیا آپ خیال فرما سکتے ہیں کہ کوئی شے وجود میں جو کہ تمام صفات میں اعلیٰ اور اعظم صفت ہے توکسی کی محتاج نہ ہو بلکہ خود ہی اپنی ذات سے موجود ہو کیسے ممکن ہے کہ وہ اپنی دوسری صفات میں ناقص رہ جائے اور ان میں کامل نہ ہو سکے اور کسی دوسری قدیم بالذات کی محتاج رہے، کیا دنیا میں کوئی شے بھی اینے کو بحالت خود مختاری ناقص رکھنا گوارا کرسکتی ہے؟ اور اگر وہ ان صفات کے ناقص رکھنے میں مجبور ہے توسب سے اعلیٰ واکمل صفت وجود میں وہ کس طرح دوسرے کی احتیاج سے ستغنی ہوگی؟ وا قعہ بیے ہے کہ روح اور مادہ کوان کی صفات میں ناقص مان کر کبھی ان کو قدیم بالذات نہیں مانا جاسکتا، اورا گران کو ذات وصفات میں مکمل مانا جائے تو کھرواجب الوجود عزاسمہ کے ماننے کی کوئی حاجت نہیں رہتی ، اور اگریہ کہا جائے کہ قدیم بالذات اور قدیم بالغير دونوں امكانی قسمسیں تھیں تو ضرورت تھی كه بلحاظ استیفائے اقسام په دونوں وقوع پذیر ہوں، اس لئے دونوں احتمال کو مان لینا اور ان پر ایمان رکھنا استیفاء <sup>(۱)</sup> کو مفید ہوگا تو یہ نہ کوئی دلیل ہے نہ بر ہان، بلکہ ایک خوش کن خطابت ہے اس کی کیا دلیل ہے کہ

<sup>(</sup>۱) تنکیل، جامعیت۔

احتمالات مكنهسب محقق ہوجا ئيں۔

# اشياء عالم اورمسكله ممكنات

ہم رات دن دیکھتے ہیں کہ عالم کی اکثر اشیاء میں تمام احتالات ممکنہ کا استیفاء اور تحقق نہیں ہوتا، پھر عالم غیب کی باتوں پر اٹھک کے تیر لگانا کہاں تک درست ہے، علاوہ ازیں مادہ میں جو نقائص ہیں کہ تمام اشیاء سے زیادہ ارذل اور بے شعور شار ہوتا ہے، نیز روح پر جو آلام وہموم (ا) کے بیش از بیش حوادث گزرتے ہیں جن کود کھے کریہی کہا جاتا ہے کہ اللہ کسی دشمن کو بھی نصیب نہ کرے، ان کو دیکھتے ہوئے کون عقل مند کے گا کہ بہقدیم بالذات ہیں۔

### قديم بالذات كاتذكره

غور تو فرمائے کہ قدیم بالذات کوان ذکیل ترین سے کیا سروکار؟ سب سے بڑھ کریے کہ ہم دیکھتے ہیں کہ عالم کی تمام اشیاء مختلف صور توں اور نوعیّتوں پر قائم ہیں جس کوعلمی اصطلاح میں صور نوعیہ کہا جاتا ہے، پس اگر ان سب میں ذرات مادہ متشا ب الوجود اور یکساں ہیں تو بیصور توں کا اختلاف جورزگارگی عالم میں موجود ہے کسس طرح پیدا ہوگیا، کہ دنیا میں آپ کوئی الی نظیر دکھا سکتے ہیں جو متشابہ الوجود اور ایک رنگ ہونے کے باوجود مختلف الوجود اور مختلف الانواع کا موجب ہو، لہذا ماننا پڑے گا کہ صور کا یہ تنوع اور اختلاف بھی قدیم بالذات ہے، تو پھر تھوڑی سی سخاوت اور بھی فرمائے اور صاف کہہ دیجئے کہ یہ نظام عالم اور اس کی ہر شئے بھی جو تغیرات وحوادث پر ہے قدیم بالذات ہے تا کہ ستی باری تعالی واجب الوجود کے انکار میں کوئی شئے حائل نہ ہواور بالذات ہے تا کہ ستی باری تعالی واجب الوجود کے انکار میں کوئی شئے حائل نہ ہواور اس اہم ترین بار سے سبکدوثی حاصل ہوجائے، تکائی اللہ عن خلی ہیں۔

<sup>(</sup>ا) غم وفكر\_

البتہ آپ شبہ کر سکتے ہیں کہ اگر مادہ موجود نہ تھا تو پھرعدم سے وجود کیسے بنا؟ لیکن بیہ مغالطہ دشوار اور امرِ لا ینمحل (ا)نہیں اس لئے کہ ہرشخص اس بات کو جانتا ہے کہ کوئی فاعل اپنے فعل میں مادہ کا محتاج نہیں ہوتا۔

انسان وحیوان کو د یکھئے کہ وہ بھی حرکت کرتے اور بھی ساکن رہتے ہیں اور بیہ حرکت وسکون ان کافعل ہے جس میں وہ کسی مادے کے جو کہان کی اس حرکت یا سکون کامحل بن سکے مختاج نہیں۔

ایک انسان بھی اپنے ہاتھ کواوپر اٹھا تا اور نیچے کرلیتا ہے۔ اور بھی خاموسٹس کھڑا ہوجا تا ہے،تو وہ ان تمام افعال میں کسی مادہ لیعنی لکڑی پتھر لوہے کا محتاج نہسیں ہے کہ جب تک وہ نہ ہو بیخض ان حرکات کو نہ کر سکے، ہاں کوئی فاعل مادہ کا محتاج اس ونت ہوتا ہے جب کہاس کافعل کسی دوسرے فاعل کےمفعول پر واقع ہو۔اس کواس طرح سمجھئے کہ ایک بڑھئی تخت کو بنانا چاہتا ہے تو اس وقت جب کہ وہ تخت کو بنائے گا چار چیزیں موجود ہوں گی، ایک بڑھئی، دوسری نجارت، لینی اس کاعمل یافعسل جواس کے ہاتھ کی حرکت ہے۔ تیسری لکڑی ، چوتھی تخت کی وہ صورت و ہیئت جو بننے کے بعد پیدا ہوتی ہے،تو بڑھئی اینے اس فعل وعمل میں جس کوہم اس موقعہ پر''نج'' یا گھڑنے سے تعبیر کرتے ہیں کسی مادہ کا محتاج نہیں، بلکہ اس کی فاعلیت کے لئے صرف ہاتھ کی حرکت کافی ہے،لکڑی ہو یا نہ ہو، البتہ جبکہ وہ یہ جاہتا ہے کہلائی کا تخت بنا دے تو اس وقت وہ مادہ لینی لکڑی کا محتاج ہے، اور ظاہر ہے کہ خودلکڑی اس کا مفعول نہیں ہے، اور نہ نجاراس کا فاعل ، بلکہ اس کا فاعل دوسری ہستی ہے، اس کا مفعول جیسے کہ ہم ہیان کر چکے ہیں صرف اس کی حرکت ہے۔

<sup>(</sup>۱) ناممکن کام۔

## فاعل اور <u>چار چیزی</u>

الحاصل کوئی فاعل جب ان چار چیزوں میں سے دوسری چیز کو پیدا کر ہے لیمن اسے فعل کوتو وہ کسی اور چیز کا مختاج نہیں ہوسکتا اس لئے کہ فاعل حقیقی اور اس کے مفعول کے درمیان کوئی تیسری چیز حائل نہیں ہوسکتی، ورنہ وہ فاعل حقیقی نہیں ہوسکتا، ہاں اگر وہ چوقی چیز بنانا چاہے تو وہ بغیر کسی تیسری چیز کے چوقی چیز نہیں بنا سکتا، اس لئے چوقی چیز کے جوقی چیز بنانا چاہے تو وہ بغیر کسی تیسری کا ہونا ضروری ہے۔ جب آپ اس اہم مقدمہ کو جھھ گئے اور بیا مرآپ کے ذہن نشین ہوگیا تو آپ خود بخو دہجھ لیں گے کہ بیسارے کا سارا عالم خواہ جواہر ہوں یا اعراض فاعل حقیقی یعنی خدائے قدوس کا فعل ہے اور جس طرح انسان اپنی حرکت وسکون اغیر مادہ کے پیدا کر لیتا ہے اس طرح اللہ تعالیٰ نے عالم کو ہم عدم سے نکال کر موجود بغیر مادہ کے پیدا کر لیتا ہے اس طرح اللہ تعالیٰ نے عالم کو ہم عدم سے نکال کر موجود کرد یا اور چونکہ حق تعالیٰ یعنی فاعل حقیق کے لئے عالم دوسری چیز تھانہ کہ چوتھی چیز اس کئے وہ تیسری چیز سے قطعاً مستغنی رہا اور اس کوسی اور شئے کی کوئی احتیاج نہ پڑی۔

نیز جب کہ ہر مذہب وملت اس بات کوتسلیم کرتا ہے کہ بارگاہ صدیت حدود و ز مانہ سے منزہ اور برتر ہے یعنی ز مانہ کی حدود میں محدود ومحصور نہسیں اور اس جناب میں ز مانہ معدوم ہے تو پھر اس میں ہی کیا حرج ہے کہ اس طرح بیتسلیم کرلیاجائے کہ ز مانہ کبھی سرے سے معدوم تھا اور اس کا وجود عالم کے وجود کے ساتھ ساتھ آیا ہے۔

زمان ومکان کے بارے میں حضرت شاہ صاحب وَعُنِلَتُ کے اشعار

احقرنے اسی کے متعلق لکھاہے:

آئکس کہ بابداع زمان رفت نہ فہمید کز عمر حق ایں حصہ بخلوق بہ بخشید چوں واحد حق است بہر مرتبہ باید نے مرتبہ ذہن کہ یک گفت بتعدید ترجمہ: ''وہ خض کی جھ بھی نہ سمجھا جس نے زمانہ کو قدیم سمجھ لیا اس لئے

کہ اس نے اپنے عقیدہ کے ماتحت خدائے قدوس کی صنعت قدم کا

حصہ زمانہ کے حوالہ کردیا، جبکہ خدائے قدوس کو واحد مانتے ہوتو پھر

اس کی وحدت صحیح معنی میں جب ہوگی کہ ہر مرتبہ میں اس کو واحد مانا

جائے، ورنہ ذہنی مرتبہ میں اس کو واحد کہنا اور پھر زمانہ کو اسس کی

صفات میں شریک بتانا گنتی میں ایک کہنا ہے نہ کہ حقیقت میں، اور

شار میں تو ہر چیز اس چیز کے مقابلہ میں اوّل کہلائی جاسکتی ہے۔'

قدم تو صفات کمالیہ میں سب سے او نجی اور اعلیٰ صفت ہے، اس میں کسی کو ماننا

عقل وانصاف دونوں سے بعید ہے۔ اور اگر شبہ کیا جائے کہ اگر عالم کو قدیم نہ مانے تو خدائے قدوس کا غیر متناہی وقت میں معطل ہوجانا لازم آتا ہے تو یہ بھی سوء فہم اور عقل کی

خدائے قدوس کا غیر متناہی وقت میں معطل ہوجانا لازم آتا ہے تو یہ بھی سوء فہم اور عقل کی

خدائے قدوس کا غیر متناہی وقت میں وحدت مطلقہ کا ظہور حق تعالیٰ کو تعطیل سے منزہ نارسائی ہے، وہ وقت صفات ربانیہ میں وحدت مطلقہ کا ظہور حق تعالیٰ کو تعطیل سے منزہ

ضروری نہیں کہ تمام صفات کے مظاہر موجود ہوں۔ علمائے محققین نے اسی ربط حادث بالقدیم کے مسلہ میں بہت کچھ کھا ہے، چنانچہ عارف جامی جوصوفیائے وجود میں سے بہت جلیل القدر مرتبہ پر ہیں فرماتے ہیں:

اور برتر ثابت کرتا ہے ، اور یہ بجائے خود ایک عظیم الثان امر ہے عدم تعطیل کے لئے یہ

مجموعه کون را بقا نون سبق کردیم تصفح ورقا بعد ورق حقا که ندیدیم و نخواندیم درد جز ذات حق و هنگون ذاتیه و حق ماریس محر کاسین کی طرح ساسی کی سا

ترجمہ:'' کا ئنات کے مجموعہ کوسبق کی طرح ایک ایک ورق کو تلاش کیا۔ توحق یہ ہے کہ ہم نے ذات حق اور شکو نات (احوال) حق کے علاوہ کچھنہیں دیکھا۔'' ہم نے کا ئنات کی کتاب کوایک ایک ورق کر کے سبق کی طرح پڑھا، سچ تو یہ ہے کہ ہم نے ذات حق اور''کُلگ یَوْمِر هُوَ فِیْ شَداْنٍ '' کے مظاہر کے سوانہ پچھاس میں دیکھانہ پڑھا۔

پڑھا۔
اور مجد دسر ہندی بین کے صوفیائے شہود ریہ میں سے ہیں، فرماتے ہیں:
در عرصہ کا تنات با وقت فہم
بسیار گرشتیم بسرعت چوں سہم
سیار گرشتیم ہمہ چشم وندیدم درد
جز ظل صفات آمدہ ثابت در وہم
ترجمہ: ''کا تنات کے میدان میں ہم عقل وسجھ کے ساتھ بہت
دوڑے اور تیر کی طرح تیزی سے اس پر گزرے ہیں اور سرتا پاچشم
حقیقت بن گئے۔ہم نے صرف اللہ کی صفات اور اس کے سامیہ
کے علاوہ کچھنیں دیکھا۔''

## کا ئنات کی کتاب ایک ورق ہے

میدان کا ئنات میں ہم عقل وقہم اور دفت نظری کے ساتھ بہت دوڑ ہے، اور تیر کی طرح اس میں اس طرح گزرے کہ سرتا پاچیتم حقیقت بن گئے، کیکن بجز صفات کے پرتو اور اس کی پر چھا ئیں کے اور کچھ بھی نہ حاصل کرسکے اور وہ بھی ہمیں پوری طرح حاصل نہ ہوئی۔

کون ومکان پر حضرت شاہ صاحب میں کے اشعار اس خاکسار نے جھی اپنی ہمچیدانی کے باوجود بقدر ہمت اس پر کچھ کھا ہے: مجموعہ کون بود در کتم عدم از حرف کن آورد بایں دیر قدم

فعلے است کہ بے مادہ ید قدرت او کرد
کز ضرب وجودی بعدم نیست قدم
ترجمہ: "ساری کا ئنات پردہ عدم میں تھی پھر حرف کن سے وجود
میں آئی، یہ اللہ تعالیٰ کافضل ہے جو بغیر مادے کے اللہ تعالیٰ کے
دست قدرت نے کیا ہے۔ اس لئے کہ اگر وجود کو عدم میں ضرب
دے تواس سے قدیم ہونا حاصل نہیں ہوتا۔"

یسارے کا سارا عالم پہلے پردہ عدم میں ہت، اس کے بعب ''گن'' کے اشارے سے یہ وجود موجود ہوا، یہ خدائے قدوس کا ایک فعل ہے جواس کے دست قدرت سے بغیر مادہ کے ظاہر ہوا ہے، اس لئے کہا گر وجود کو عدم میں ضرب دیں تو حاصل ضرب قدم نہیں ہوسکتا، بلکہ حادث ہی نکلے گا یا یوں کہیے کہ جب عدم ذاتی ممکن کو وجود واجب ذاتی میں ضرب دیں یعنی اول کا ثانی سے تعلق اور ربط پیدا کریں تو حاصل ضرب یا نتیج تعلق حدوث زمانی کے سوا اور پھے نہیں ہوسکتا، خیر یہ ایک طویل بحث ضرب یا نتیج تعلق حدوث زمانی کے سوا اور پھے نہیں ہوسکتا، خیر یہ ایک طویل بحث ہے۔ اس جگہ تو صرف اس قدر گزارش کرنا ہے کہ جن مذاہب و مملل (۱) کا بیہ حال ہو کہ نہ ان میں تو حید کا پہنہ اور بیغام اللی پہنچا سکتے ہیں؟ یہ حق اگر ہے تو فقط مذہب اسلام ہی کو ہے، خدائے قدوس مسلمانوں کو تو فیق نیک عطافر مائے کہ وہ اس اہم فریضہ کی طرف ہے، خدائے قدوس مسلمانوں کو تو فیق نیک عطافر مائے کہ وہ اس اہم فریضہ کی طرف بے ، خدائے قدوس مسلمانوں کو تو فیق نیک عطافر مائے کہ وہ اس اہم فریضہ کی طرف بے ، خدائے قدوس مسلمانوں اور اپنی عام سعی کو اس کام کے لئے وقف کریں۔

## خدمت دین کا فریضہ علماءحق کا منصب ہے

<sup>(</sup>۱) ملت کی جمع،اد بان۔

الثان مقصد کے لئے بدنے یا درہے یا قدمے یا قلم ہرطرح امداد کرتے اوراپنے اطمینان کے لئے ان سے برابرحساب لیتے رہتے ،مگرافسوس کہابیا نہ ہوا اورنقیم کار کو ترک کرکے ہرشخص اور جماعت ہرایک کام میں دخیل ہوجاتی ہے اورنتیجہ بجز انتشار اور پراگندگی <sup>(۱)</sup> کے اور کچھنہیں ہوتا۔

# تبلیغ اسلام کےزر مین اصول

حضرات! جولوگ اسلام کے اس اہم فریضہ کے لئے تیار ہوں ان کو سمجھ لین ا چاہئے کہ پیغام دین متین اور نشر وابلاغ حق کے لئے ضروری ہے کہ وہ اخلاق حسنہ اور ملکات فاضلہ اور خلوص نیت اور فراخ حوصلگی اور حسن مقال اور راست بازی ، سشیریں کلامی ، وسعت صدر ، ایثار ، جال فشانی اور جفاکشی کے اوصاف حمیدہ سے متصف ہوں اور ایک لمحہ کے لئے ان کے دل میں حرص وطمع غرض نفسانی ریا کاری شوق حصول دنیا نہ آنے پائے ، ورنہ جوشخص ان امور کا لحاظ نہیں رکھتا اس کی آواز کسی طرح کارگر نہیں ہوتی اور اس کے کام کا سامعین پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔

الحاصل! مبلغ کو چاہئے کہ جو پچھ دوسروں کونصیحت کرتا ہے خود بھی اسس پر کاربند ہو، اگر ایسا نہ کرے گا تو اس کی ہرایک بات لوگوں کی نظروں میں دروغ بافی <sup>(۲)</sup> اور ہرزہ سرائی <sup>(۳)</sup> سے زیادہ وقع نہ ہوگی، خدائے قدوس پیغیمر برحق حصسرت شعیب علیلیکیا کی دعوت کے سلسلہ میں ان کا مقولہ نقل فرما تا ہے:

وَمَا أُرِيْدُ أَنُ أُخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ ﴿ إِنْ أُرِيْدُ إِلَّا اللَّهِ ﴿ وَمَا تَوْفِيْقِي إِلَّا بِاللَّهِ ﴿ عَلَيْهِ الْإِصْلَاحُ مَا السَّتَطَعُتُ ﴿ وَمَا تَوْفِيْقِي إِلَّا بِاللَّهِ ﴿ عَلَيْهِ

<sup>(</sup>۱) يريثاني ـ

<sup>(</sup>۲) حجموثی بات بنانا ـ

<sup>(</sup>۳) بيهوده گوئي <sub>-</sub>

تَوَكَّلْتُ وَالَّيْهِ أُنِيْبِ ﴿ (سرة مود: ٨٨)

ر میں نہیں حب اہت کہ جن کاموں سےتم کومنع کرتا ہوں وہ خود کرنے ہیں جہاں تک کرنے لگوں، میراارادہ تو سوائے اصلاح اور کچھ نہیں، جہاں تک میرے امکان میں ہوگا (اصلاح کروں گا) اور صرف الله کی طرف سے ہی مجھے تونسیق ہوگی اسی پر میں بھروسہ رکھتا ہوں، اور اسی کی طرف رجوع کرتا ہوں۔''

اور دوسری جگهاس طرح ارشاد ہے:

ٱتَأْمُرُوۡنَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوۡنَ اَنْفُسَکُمۡ (سورۃ البقرۃ:۴۴) '' کیاتم لوگوں کو بھلائی کا حسکم کرتے ہواور اپنے نفسوں کو بھول جاتے ہو۔''

ایک اور جگه ارشاد ہے:

مدينه منوره ميں حضور اكرم صالاتا اليم كا معاہدہ

ہمارےعلماءاحناف رحمہم اللہ نے اس معاہدہ متبرکہ کوسامنے رکھ کر دارالحرب اور دارالا مان کے بہت سے احکام ومسائل اخذ کئے ہیں۔

فقہائے احناف رحمہم اللہ نے دارالحرب میں عقود فاسدہ کے جواز کا تھکم دے کریہ ظاہر کردیا ہے کہ دارالحرب اور دارالاسلام کے احکام میں بہت فرق ہے، عقود فاسدہ کے جواز کی اصل ان کے نز دیک بیرآیت کریمہ ہے: فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمِ عَلُوٍّ لَّكُمْ وَهُوَمُؤْمِنٌ فَتَحْرِيْرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةِ ﴿ (سُورة النّاء:٩٢)

''اگرمقتول اسی قوم سے تھا جوتمہار ہے دشمن ہیں اور وہ مقتول خود مسلمان تھا تو ایک غلام کوآ زاد کرے۔ یعنی اس پر کفارہ ہے دیت نہیں ہے۔''

قتلِ مسلم کی سز ااور دار الاسلام اورغیر دار الاسلام کا فرق

لعنی اگر کسی مسلمان مہاجر کے ہاتھ کوئی ایسا مسلمان مقتول ہوجب نے جو کہ دارالحرب میں رہتا تھااور اس نے ہجرت نہ کی تھی تو اس قاتل پر کفارہ واجب ہوگا نہ کہ دیت، اس مسکلہ کی اصل یہ ہے کہ اسلام سے اسلام لانے والے کی جان محفوظ ومعصوم ہوجاتی ہے، مگر عصمت کی دوتشمیں ہیں: ایک عصمت موثمہ یعنی ایسی عصمت حقومہ کے توڑنے والے پر گناہ تو ہوتا ہے مگر کوئی بدل واجب نہیں ہوتا۔ دوسری عصمت مقومہ لعنی اس کے توڑنے والے پر گناہ تو ہوتا ہے مگر کوئی بدل واجب نہیں ہوتا۔ دوسری عصمت مقومہ جان اسلام لاتے ہی معصوم اور واجب الحفظ ہوجاتی ہے اور مسلمان کے جان اسلام لاتے ہی معصوم اور واجب الحفظ ہوجاتی ہے اور مسلمان کے حت تعالی شائہ نے نہایت صاف وصر سے تھی نازل فرمایا ہے:

واسے سے سے سے کا معال سمانہ سے بہایت صاف وسری سم مارل سرہ ایا ہے۔
وَمَنْ یَّفُونُ کُومِنًا مُّوَمِنًا مُّتَعَیِّدًا فَجَزَ اَوُّہُ جَھَنَّمُ ۔ (سورۃ النساء: ۹۳)

'' اور جو شخص کسی مسلمان کوعمداً قتل کردے گا اس کی جزاء جہنم ہے۔'

اس آیت کریمہ میں جزائے اُخروی مراد ہے جوعصمت موثمہ کے تو ڑنے پر

واجب ہوتا ہے، اور اس قاتل پر اس مقتول کی جان کا بدلہ یعنی قصاص یا دیہ ہی واجب ہوتا ہے، اور اس قاتل کی عصمت مقومہ توڑنے کی وجہ سے عائد ہوتا ہے، پس

واجب ہوتا ہے جومقتول کی جان کی عصمت مقومہ توڑنے کی وجہ سے عائد ہوتا ہے، پس

اگر مقتول مسلمان دار الاسلام کا رہنے والا تھا تو اس کوعصمت موثمہ اور عصمت مقومہ دونوں حاصل تھیں اس لئے اس کا اُخروی بدلہ جہنم ہے اور دینوی جزاء قصاص یا دیت

ہے، کیکن اگریہی مقتول مسلمان دارالحرب کا رہنے والا تھا تو نثر یعت مطہرہ نے اس کے قاتل پر قصاص یا دیت واجب نہیں کی بلکہ صرف کفارہ واجب کیا، جس سے معلوم ہوا کہ دارالحرب میں رہنے والے مسلمانوں کی جانیں عصمت مقومہ نہیں رکھتیں۔ اس تمام بحث کا خلاصہ رہ ہے کہ عصمت موثمہ توصرف اسلام لانے سے حاصل ہوجاتی ہے مسگر عصمت مقومہ کیلئے دارالاسلام اور حکومت وشوکت اسلامیہ کا ہونا شرط ہے۔ اور مسرالا مقصود اس بحث کو ذکر کرنے سے رہ ہے کہ دارالاسلام اور دارالحرب کے احکام کا فرق واضح ہوجائے اور مسلمانوں کو معلوم ہوجائے کہ وہ اپنے ہم وطن غیر مسلموں اور ہماری واضح ہوجائے اور مسلمانوں کو معلوم ہوجائے کہ وہ اپنے ہم وطن غیر مسلموں اور ہماری قوموں سے س طرح اور کتنی مذہبی رواداری اور تہدنی و معاشرتی شرائط پر صلح و معاہدہ کر سکتے ہیں۔

# حضرت شاه صاحب ميسة كا حافظه ضرب المثل تقا

آپ کا حافظ (یعنی حضرت مولانا محمد انور شاہ میشیک کا حافظ) ضرب المثل تھا،
درس حدیث کے وقت کتاب سے حوالہ نکال کرعبارت بلند آ واز سے پڑھ کرسنا ویتے
تھے، عموماً یہ دیکھا گیا کہ محمد بُدَیّا الله فرمایا اور کتاب کھولی وہی صفحہ نکل آتا تھا، اور
شہادت کی انگلی اس عبارت پر ہی پڑتی تھی، جہاں سے حضرت کوحوالہ کی عبارت سنانا
ہوتی ناظرین حیران ہوجاتے تھے، بہاولپور کے بیانات میں جب حوالہ نکالتے تو عموماً
یہی ہوتا تھا۔

ہیں ہوں ہوں۔ ا۔ ایک دفعہ بہاولپور ہی میں انی کی شرح مسلم سے حوالہ نکالنا تھا کتاب ہمارے پاس نہ تھی، قادیانی مختار مقدمہ کے پاس یہ کتاب تھی، حضرت میں نے فرمایا جج صاحب! لکھئے ان صاحب نے حوالہ دینے میں دھو کہ دیا ہے بیہ کتاب میرے پاس نہیں ہے اس کو کہوعبارت پڑھے، جب اس نے عبارت نہ پڑھی تو آپ نے خود کتاب اسس سے کے کریے شد بڑتیا اللہ فرمایا اور فوراً حوالہ نکال لیا، وہ لوگ۔ دیکھتے ہی رہ گئے۔ اتی کی

#### عبارت پیہے:

وَ فِي الْعَتَدِيَّةِ قَالَ مَالِكُ: بَيْنَ النَّاسِ قِيَامٌ يَّسْتَبِعُوْنَ لِإِقَامَةِ الصَّلُوٰةِ فَتَغُشَاهُمُ خَمَامَةٌ فَإِذًا عِيْسَى قَلُنَزَلَ لِإِقَامَةِ الصَّلُوٰةِ فَتَغُشَاهُمُ خَمَامَةٌ فَإِذًا عِيْسَى قَلُنَزَلَ (ص٢٦٦، جَا، شرح سلم للايّ معرى إكمال أمعلم) ترجمه: "امام ما لك مِينَة في فرما يا لوگ انتظار نماز ميس كھڑ ہے ہوں گرجمہ: "امام ما لک مِينَة فرما يا لوگ انتظار نماز ميس كھڑ ہے ہوں گا ايك بادل ان كو دُھا نك لے گا اس سے حضرت عيسى عَلياتِهُ الرّ حاكم ما كے ."

صاحبِ نبراس حفرت شاہ صاحب میشاند سے استفادہ فرماتے تھے

إِنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَّ عَلَى امْرَأَتَيْنِ تُصَلِّيَانِ فَعَلَا اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَّ عَلَى امْرَأَتَيْنِ تُصَلِّيَانِ فَعَالَا إِذَا سَجَلَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللْمُوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ

لَهَا۔ (ج۲ص۱۵۳)

ترجمہ:''جبعورت سجدہ کرتی ہے تو وہ اپنے پیٹ کورانوں کے ساتھ چیٹا دے بیاس کے باعث ستر ہوگا۔''

حضرت شاه صاحب مُنطِينة كا ٣ سال بهلي ديكهي موئى كتاب كاحواله بيش كرنا

(اس كتاب كا نام فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت لمولا نا بحر العلوم )

س۔ وہیں بہاول پورہی کا قصہ ہے کہ قادیانی شاہد نے حضرت سے سوال کیا کہ آپ نے فرمایا کہ ہمارا دین متواتر ہے اور تواتر کے اقسام میں سے کسی ایک قسم کا منکر بھی کافر ہے، آپ کو چاہئے کہ امام رازی پر کفر کا فتویٰ دیں، کیونکہ فواتح الرحموت شرح مسلم

الثبوت میں علامہ بحر العلوم نے لکھا ہے کہ امام رازی نے تواتر معنوی کا انکار کیا ہے۔

ہمارے پاس اتفاق سے وہ کتاب بھی نہتھی، حضرت شاہ صب حب سُر اللہ نے فر ما یا: جج صاحب لکھئے کہ میں نے ہمارے فر ما یا: جج صاحب لکھئے کہ میں نے ہمارے

ر میدن مناب نہیں ہے، امام رازی بیفر ماتے ہیں کہ بیہ جو حدیث ہے: لَا تَجْتَبِعُ اُمَّیْتِی پاس بیہ کتاب نہیں ہے، امام رازی بیفر ماتے ہیں کہ بیہ جو حدیث ہے: لَا تَجْتَبِعُ اُمَّیْتِی

عَلَى الضَّلاَلَةِ (تَفْير بَير ج١٢ ص ٣٨٤) ..... يه حديث تواتر معنوى كے رتبے كونہيں پېنجى ، اس حديث كے متواتر معنوى ہونے كا انكار فر ما يا ہے نہ كه تواتر معنوى كے جحست

ہونے کے منکر ہیں۔

مولانا عبداللطیف ﷺ ناظم مظاہر العلوم سہارن پور اور مولانا مرتضیٰ حسن ﷺ جواس مجلس میں موجود سے حیران سے کہ کیا جواب دیں گے سن کر حیرت میں رہ گئے۔
ان صاحب نے حوالہ پیش کرنے میں دھو کے سے کام لیا ہے اس کو کہو کہ عبارت پڑھے ورنہ میں اس سے کتاب لے کرعبارت پڑھتا ہوں، چنانچہ قادیانی سے اہدنے عبارت پڑھی، بعینہ وہی عبارت نکلی جو حضرت نے پہلے حفظ پڑھ کرسنائی تھی، جج خوشی سے اچھل پڑا۔ حضرت مولانا غلام محمد دین پوری ﷺ بھی اس مجمع میں تھے، حضرت سے اچھل پڑا۔ حضرت مولانا غلام محمد دین پوری ﷺ بھی اس مجمع میں تھے، حضرت

مولانا غلام محمد میشانه کا چهره مبارک مسرت سے کھل گیا۔ (بید حضرت، حضرت، مولانا عبیداللد سندھی میشانه کے مربی شخص اور مولانا احمد علی لا ہوری میشانه کے بھی پیر تھے)۔

عبیدالقد سندی مُنَّالَةُ کے مربی محصے اور مولانا احمد علی لا ہوری مِنَّالَةُ کے بی پیر محصے )۔ حضرت شاہ صاحب مِنْ الله صاحب مِنْ الله علی میں نے دو چار کتابیں دیکھ رکھی ہیں میں کرنا چاہتے ہیں میں چونکہ طالب علم ہوں میں نے دو چار کتابیں دیکھ رکھی ہیں میں ان شاءالله مُفحم نہیں ہونے کا۔

قادیا نیول کا حضرت شاہ صاحب رئے اللہ کوعربی میں مناظر ہے کا چیلنج اور فرار ہے۔

ہم۔ حضرت مولا نا محمد علی مونگیری رئے اللہ اجتماع کیا تھا وہاں حضرت مولا ناشخ الہند محمود حسن رئے اللہ احتماع کیا تھا وہاں حضرت مولا ناشخ الہند محمود حسن رئے اللہ ویوبند وسہار نیور مدعو تھے۔ ہزاراں ہزار علماء مجتمع تھے۔ قادیا نیوں نے کہا کہ ہر دو مناظر عربی زبان میں تقریر کریں گے، حضرت شاہ صاحب رئے اللہ بھی مدعو تھے۔ حضرات نے حضرت شاہ صاحب رئے اللہ بھی مدعو تھے۔ حضرات نے حضرت شاہ صاحب رئے اللہ بھی مدعو تھے۔ حضرات کے حضرت شاہ اللہ بھی البدیہ بولنا ہوگا اور نہ کاغذ کوئی کتاب اپنے پاس رکھیں گے، وہ الشمیر ظاہر کریں گے، فی البدیہ بولنا ہوگا اور نہ کاغذ کوئی کتاب اپنے پاس رکھیں گے، وہ الوگ تیار نہ ہوئے۔

ی قصہ حضرت رائے پوری میں مولانا ابراہیم صاحب میاں چنوں والوں نے بھی سنایا تھا۔ مولانا ابراہیم صاحب میاں چنوں والوں نے بھی سنایا تھا۔ مولانا ابراہیم میرائی میں مدرس تھے۔ مولانا فرماتے تھے کہ حضرت مفتی عزیز الرحمٰن میرائی ہی تھے، اور حضرت شاہ صاحب میرائی نے شرماتے تھے کہ حضرت مناہ صاحب میرائی تھا پھر فرمایا جاہلین تم نے کیا سمجھا، میں ان شاء اللہ اس پرقادر ہوں۔ حضرت مولانا ابراہیم میرائی نے یہ بھی سنایا کہ پھر حضرت شاہ صاحب میرائی۔ عربی زبان میں تقریر فرمائی۔

<sup>(</sup>۱) لاجواب

# حضرت شاہ صاحب میں کی حضرت گنگوہی میں سے خلافت

۵۔ احقر نے ریل گاڑی میں عرض کیا کہ جب امرتسر سے لاہورکوتشریف کے جارہ سے ، یہ سفر بہاولپور ۱۹۳۲ء کا واقعہ ہے کہ شجرہ چشتیہ میں آپ کے نام کے بعد کن بزرگوں کا نام پڑھنا چاہئے؟ فرمایا کہ حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی پڑھنا کا۔ اور جھے اپنے والد (مولانا معظم شاہ بھٹا ہے) سے بھی سہروردی خاندان میں بعت لینے کی اجازت ہے۔ ۲۔ جب ۱۹۳۸ ہے ، وسسال ھیں ہم لوگ حضرت کی خدمت میں حدیث پڑھتے تھے، ایک مولانا جو کہ معمر تھے حضرت کی ملاقات کے لئے آئے، فوراً فرمایا: پڑھتے تھے، ایک مولانا جو کہ معمر تھے حضرت کی ملاقات کے لئے آئے، فوراً فرمایا: بہیر ٹرھی ہوئی تاں رانجھا آیا'

ترجمه:''جب هير بوڙهي هو گئ تب رانجها آيا۔''

پنجابی میں فرمایا اور مسکرائے، پھرنشانات فرما دیئے کہ اس قسم کا مکان تھت جہاں آپ دہلی میں قیام پذیر تھے، سیڑھیوں سے چل کر جانا ہوتا تھا، وہ بزرگ حیران رہ گئے کہ مدت کی بات ہے مجھے تو یا دبھی نہیں رہا۔

2۔ مالیر کوٹلہ میں حضرت شاہ صاحب رئے اللہ تشریف لائے، مولانا بدر عالم مہاجر مدنی رئے اللہ بھی ساتھ تھے۔ پنجاب کے مولانا خیر الدین رئے اللہ میں مدنی رہاں کے فارغ میں ساتھ تھے۔ پنجاب کے مولانا خیر الدین رئے اللہ میں میں دہلی کے فارغ التحصیل مولانا محمد غوث رئے اللہ جو مولانا عبدالعلی رئے اللہ کی خدمت میں دہلی رہے تھے۔ مولانا عبدالحبار ابو ہری رئے اللہ اور حضرت مولانا خیر محمد جالندھری رئے اللہ ومولانا محمد میں بیٹھ کرمولانا فورمحمد رئے اللہ کی خدمت میں بیٹھ کرمولانا نورمحمد رئے اللہ مصنف ''شہباز'' کی باتیں ہونے لگیں، حضرت نے فرمایا کہ مولانا نورمحمہ رئے اللہ کے وصال کو آج استی سال ہوگئے، مولانا محمد بی رئے اللہ نے حساب لگایا تو استی سال ہوئے مولانا نورمحمہ رئے اللہ کی باتیں خوب یا دخیس۔

## حضرت شاہ صاحب عظافة كا دوسال كى عمر میں ایک مناظرے كا ذكر كرنا

۸۔ فرمایا کہ میں دوسال کی عمر میں اپنے والدصاحب کے ہمراہ مسجد میں جایا کرتا تھا، ایک دن دیکھا کہ دوائن پڑھ نمازیوں میں مناظرہ ہور ہاہے، ایک کہتا تھا کہ عذاب روح اور بدن دونوں کو ہوگا، دوسرامنکر تھا کہ عذاب روح ہی کو ہوگا جو کہتا تھا کہ عذاب روح اور بدن کو ہوگا اس نے مثال دی کہ ایک باغ میں ایک نابینا دوسرالنگڑا چوری کے خیال سے گئے کنگڑا کہنے لگا کہ میں ٹانگ سے چل نہیں سکتا نابینا کہتا ہے کہ میں بھلوں کو دیکی نہیں سکتا، آخریہ فیصلہ ہوا کہ نابینالنگڑے کواینے کندھے پراٹھالے اور لنگڑا پھل توڑے، اتنے میں اگر باغبان آگیا تو وہ دونوں ہی کوگرفتار کرے گااورسزا کامستحق قرار دے گا، میں نے یہ بات س لی پھرایک ز مانہ دراز گزرا، میں'' تذکرۃ القرطبی'' د مکھے رہا تھا، اس میں یہی مثال حضرت عبداللہ بن عباس واللہ اسے مذکورتھی، میں اسکو براھ کراس اُن پڑھ کی فطرت سلیمہ پر حیران رہ گیا کہ کیپ تعلیج جواب دیا۔حضرت شاہ صاحب مُثالثة نے بیلدھیانہ میں مارچ ۱۹۲۷ء کو بستان الاسلام کے جلسہ میں فرمایا تھا، لوگ حضرت شاہ صاحب ﷺ کے حافظہ پر حیران رہ گئے کہ اتنی چھوٹی سی عمر میں عالم آخرت کی ایسی باریک بات یادر کھی:

ذلك فَضْلُ الله يُؤْتِيهِ مَن يَّشَاءُ

ترُجمہ:'' بیہ اللہ تعالیٰ کافضل ہے جس کو اللہ تعالیٰ دینا چاہے اس کو دے دیتے ہیں۔''

حضرت شاہ صاحب بیشتہ کے درسِ حدیث میں مولانا اشرف علی تھا نوی بیشتہ کی شرکت اور سے معلی تھا نوی بیشتہ کی شرکت اور حضرت مولانا محمد امین بیشتہ فرماتے ہیں کہ سستارے، هستارے میں جب ہم بخاری شریف حضرت شاہ صاحب بیشتہ سے پڑھتے تھے۔حضرت مولانا محت نوی بیشتہ کا درس حدیث سننے کا شوق ظاہر فرمایا۔ تشریف لائے اور حضرت شاہ صاحب بیشائیہ کا درس حدیث سننے کا شوق ظاہر فرمایا۔

حضرت مولا نامحمد احمد رئیستا اور حضرت مولا نا حبیب الرحمٰن بھیستا حضرت تھانوی رئیستا کے ہمراہ درس کے کمرہ میں تشریف لے آئے۔ نکاح شغار کے متعلق حدیث کا درس ہور ہا تھا، وقت چونکہ ختم ہوگیا تھا، لہذا حضرت نے کتاب بند کردی۔

حضرت مولانا محمداحمد مُولِيَّة نے فرمایا که شاہ صاحب حضرت مولاناتھانوی مُولِیَّة تَفْرِمایا که شاہ صاحب حضرت شاہ صاحب مُولِیْت تشریف لائے ہوئے ہیں، جناب کا درس سننا چاہتے ہیں۔حضرت شاہ صاحب مُولِیْت نے کی کتاب کھول لی۔ ڈیرٹے گھنٹہ درس دیا، اگلی حدیث پر بسیان فرماتے رہے۔حضرت تھانوی مُولِیْت نے فرمایا، شاہ صاحب! یہ علوم وہبیہ ہیں کسبیہ نہسیں، یہ آپ ہی کا حصہ ہے۔

# حضرت شيخ الهند عُيشات كي خدمت مين ايك مسله كاسانا

•۱- جب حضرت شخ الهند قدس سره مالئا سے تشریف لائے تو حضرت کو تسکر تھی کہ یہاں کے علاء اختلاف نہ کریں۔ اس لئے سب سے پہلے حضرت شاہ صاحب سے انگریزی موالات ترک کرنے اور ان کی ملازمت چھوڑ نے پرفتو کی حاصل کیا۔ احقر کے والد حضرت مولانا فتح الدین وَیَالَیْ وَیارت کے لئے لائل پور سے دیوبند حاضر ہوئے سے۔ اور حضرت شخ الهند محمود حسن وَیَالَیْ کے گئی روز مہمان رہے تھے۔ ان ہی ایام میں مسئلہ تحریر فرما کر حضرت شاہ صاحب وَیَالَیْ شِخ الهند وَیَالَیْ کی خدمت میں لائے۔ کوئی دی مسئلہ تحریر فرما کر حضرت شاہ صاحب وَیَالَیْ شِخ الهند وَیَالَیْ کی خدمت میں مولانا احمد الله بیانی پی وَیَالَیْ ہی عاصر سے اور بھی بہت مہمان سے۔ حضرت شاہ صاحب وَیَالَیْ نِی وَیَالَیْ کی خدمت میں مولانا احمد الله نہایت ادب سے بیٹھ کر مسئلہ سنایا حضرت شخ الهند وَیَالَیْ کا چہرہ مبارک خوشی اور مسرت سے کھل گیا، احقر مع والدصاحب بھی حاضر سے۔ درس میں اکثر فرمایا کرتے سے کہ وہ واض کی وصرت شخ الهند وَیَالَیْ ہے وہ تو کوئی کیا دکھائے گا ہاں حق ضرور واضح کر دینا جائے۔

مولانا ادریس سیکروڈوی مرحوم کوسفر میں ساتھ لے جاتے تھے ان ایام میں ضلع مراد آباد کا دورہ فرمایا تھا،مولانا محمد ادریس پیشلیج فرماتے تھے کہ شاہ صاحب پیشلیج اکثر یہ جملہ فرماتے تھے کہ اب مسئلہ واشگاف ہوگیا ہے اب حق میں حجاب نہیں چاہئے اور یہ شعرفرمایا کرتے تھے:

اُٹھ باندھ کمر کیوں ڈرتا ہے پھر دیکھ خدا کیا کرتا ہے

اا۔ ان ہی ایام میں قاری محمہ طبیب بیشائیہ کے چھوٹے بھائی قاری محمہ طاہر بیشائیہ کا تھا، حویلی دیوان صاحب (مدرسہ دارالعلوم دیو بند کے سامنے ایک عمارت بوسیدہ)
کے صحن میں ہزاروں علاءاور صلحاء کا مجمع تھا نکاح کی مجلس تھی۔ حضرت شنخ الہند بیشائیہ کی طرف دیکھتے تشریف فرما تھے، میرے والد صاحب بار بار حضرت شاہ صاحب بیشائیہ کی طرف دیکھتے تھے کہ سب سے بیچھے خاموش بیٹھے ہیں حالانکہ آپ کے سینکڑوں شاگرد آگے ہوکر بیٹھے تھے تاکہ شیخ الہند بیشائیہ کے قریب ہوجائیں۔ حضرت والد صاحب بیشائیہ حضرت شاہ صاحب بیشائیہ کے قریب ہوجائیں۔ حضرت والد صاحب بیشائیہ حضرت شاہ صاحب بیشائیہ کا غایت ادب دیکھ کر جیران رہ گئے۔

# کشمیرتشریف لے جاتے ہوئے ایک یا دری سے گفتگو

11۔ ایک دفعہ شمیر کوتشریف لے جارہے تھے بس کے انتظار میں سیالکوٹ کے اوٹ پر تشریف فرما تھے، ایک پاوری آیا اور کہنے لگا کہ آپ کی چہرے سے یہ معلوم ہوتا ہے کہ آپ مسلمانوں کے بڑے عالم دین ہیں؟ فرمایا نہیں میں ایک طالب عسلم ہوں۔ اس نے کہا کہ آپ کواسلام کے متعلق علم ہے؟ فرمایا کچھ کچھ۔ پھران کی صلیب کے متعلق فرمایا کہتم غلط سمجھ ہواس کی یہ شکل نہیں ہے پھر نبی کریم صلافی آئیا ہے کی نبوت پر چالیس دلائل دیئے۔ دس قر آن سے دس تورات سے دس انجیل سے دس عقلی۔ وہ پادری آپ کی تقریر سن کر کہنے لگا اگر مجھ تخواہ کا لا کچ نہ ہوتا تو میں آپ کی تقریر آپ کا علوم آپ کی تقریر آپ کا علوم

میں اس قدر استحضار دیکھ کرمسلمان ہوجاتا، نیزیہ کہ مجھے بہت می باتیں اپنے مذہب کے متعلق آپ سے معلوم ہوئیں۔فرمایا جب آپ کوحق معلوم کر کے بھی تونسیق نہ ہوئی کہ ایمان کے کوئی قدر و قیمت آپ کے ہاں نہسیں محض شخواہ کا لا کی ہے:

اِتَّالِیلُهِ وَاِتَّا اِکَیْهِ دُجِعُونَ۔ (سورۃ البقرۃ: ۱۵۲) ترجمہ:''ہم تو اللہ ہی کا مال ہیں اور ہم اسی کی طرف لوٹ کر جانے والے ہیں۔'' وہ یا دری نہایت شرمندہ ہوکر چلا گیا۔

مولانا عبيداللد سندهى ومشاية كاحضرت شاه صاحب ومشاية

## کےعلوم کا اعتراف

سار مولانا عبدالعزیز محدث گوجرانواله فرمایا کرتے تھے کہ حضرت مولانا عبیداللہ سندھی رئیسٹی نے فرمایا تھا کہ اس قسم پر کوئی کفارہ نہیں جواس امر پر کھائی جائے کہ مولانا انور شاہ رئیسٹی اس زمانہ میں بینظیر عالم ہیں، مولانا عن لام رسول انی والے استاد رئیسٹی انور شاہ رئیسٹی کی تقریر سنی تو فرما یاعلم ہوتو انور شاہ والا ہوورنہ ہمارے علم سے تو جاہل ہی اجھے۔

مولانا ابراہیم میرسیالکوٹی ٹیٹیٹو نے اس وقت فرمایا تھا بعنی قادیاں ہی میں کہ مجسم علم دیکھنا ہوتو شاہ صاحب ٹیٹیٹو کو دیکھ لو۔حضرت مولاناحسین احمد مدنی ٹیٹیٹو نے وفات پر دیو بند میں تعزیق جلسے میں فرمایا تھا کہ میں ایسے حضرات کو بھی جانتا ہوں جن کو ایک لا کھ حدیثیں یا دہیں ایسے حضرات کو بھی جانتا ہوں جن کو حیحین حفظ یا دہیں ایسے حضرات کو بھی جانتا ہوں جن کو حیحین حفظ یا دہیں لیسے نانہ ہی سینہ میں محفوظ ہو سوائے حضرت مولا نا انور ایسا عالم دین کہ کتب خانہ ہی سینہ میں محفوظ ہو سوائے حضرت مولا نا انور شاہ کشمیری ٹیٹیٹو کے اور کوئی نہیں دیکھا۔

تحقیقی کتب کے مصنف ہیں۔

تیخ زاہدالکور کی بھالیہ حضرت شاہ صاحب بھالیہ کے علوم کے معترف تھے اور سے اور الکور کی بھالیہ حضرت شاہ صاحب بھالیہ کی بڑی تعریف فرمایا کرتے تھے۔عقیدۃ الاسلام کا جدید ایڈیشن مولانا محمہ یوسف بنوری بھالیہ کا مقدمہ دیکھنا چاہئے۔علامہ محمد زاہد کور ی بھالیہ کی عبارتوں پرعبارتیں نقل کرتے جیلے گئے ہیں۔ حضرت شاہ صاحب بھالیہ کی ''عقیدۃ الاسلام' اور' اکتا ہے بی بھارتی تاہ صاحب بھالیہ کی ''عقیدۃ الاسلام' اور' اکتا ہے بی بھار کھتے تھے۔ الکہ سینہ کی سامہ محمد زاہد بھالیہ تعوید کی طرح اپنے پاس رکھتے تھے۔ ہے سے مصاحب کمال حافظ الحدیث والفقہ تسطنطنیہ میں ایک بڑے عہدے پر ان تھے کہ کا مقدمہ کی نادر بھارتھ کی بھر مصطفلے کمال یا شاہے اختلاف کے باعث مصرتشریف لے آئے بڑی نادر کا نادر کھتے ہے۔ اور کی بھر مصطفلے کمال یا شاہے اختلاف کے باعث مصرتشریف لے آئے بڑی نادر کا دیوں کا در کا بھی کا در کی کا در کی کا در کیا ہوں کی کا در کیا کہ کا کہ کا در کیا کہ کے باعث مصرتشریف لے آئے بڑی نادر کیا کہ کا در کیا کہ کیا کہ کا کہ کا دیوں کیا کہ کا در کیا کہ کا در کیا کہ کا در کیا کہ کیا کہ کیا کہ کا کہ کا در کیا کہ کا کہ کیا کہ کا کہ کا دیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کے کا در کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کا دیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کا کہ کا کہ کیا کہ کا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کو کیا کہ کا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کا کہ کیا کہ کو کو کیا کہ کیا کیا کہ کی کیا کہ کیا

تانیب انخطیب میں حضرت شاہ صاحب رئیلیٹ کی نیل الفرقدین کی بڑی تعریف کی ہے ، آپ کو' آلْعَلَّا مُهُ الْبَحْرُ الْحِبْرُ'' کے الفاظ سے یا دکیا ہے۔ اُن کا سلسلہ طریقت حضرت حاجی امداد اللہ مہا جر کمی رئیلیٹ سے ملتا تھا۔

#### علامه سيد سليمان ندوى وعيلة كاتاثر

10۔ دین و دانش کا مہر انور ۳ صفر ۳۵۲ همطابق 29 مئی 1933ء کو دیو بند کی خاک میں ہمیشہ جانشین خاک میں ہمیشہ کے لئے غروب ہو گیا، یعنی مولا نامجمہ انور شاہ کشمیری ٹیٹٹہ جانشین حضرت شنخ الہند ٹیٹٹہ صدر المدرسین دارالعلوم دیو بند۔

دو برس کی علالت بواسیر اورضعف و نقاہت کے ۵۹ برس کی عمر میں وفات پائی، مرحوم کا وطن تشمیرتھا، مگر تعلیم سے فراغت کے بعد ایک مدت تک مدین۔ منورہ میں اقامت کی بھر والیس آ کر استاد کی خواہش اور اصرار سے دارالعلوم دیو بند کی صدارت کی ذمہ داری قبول فر مائی، جس کو حضرت شیخ الہند میشین کے زمانہ جنگ میں ہجرت کے بعد سے 1927ء تک اس طرح انجام دیا کہ چین سے لے کر روم تک ان کے فیضان کا

سیلاب موجیں مارتا رہا۔ ہنداور بیرون ہند کے بینکڑوں تشنگان علم نے اسس سے اپنی پیاس بجھائی۔

مرحوم کم سخن کیکن وسیع النظر عالم تھے۔ ان کی مثال اس سمندر کی سی ہے جس کی اوپر کی سطح ساکن ہولیکن اندر کی سطح موتیوں کے گراں قدر خزانوں سے معمور ہوتی ہے، وہ وسعت نظر، قوت حافظ اور کثرت حفظ میں اس عہد میں بے مثال تھے۔ علوم حدیث کے حافظ اور نکتہ شناس، علوم اوب میں بلند پایہ محقولات میں ماہر، شعر وسخن سے بہرہ مند، زہد وتقو کی میں کامل تھے، اللہ تعالی انہیں اپنی نواز شوں کی جنت میں ان کا مقام اعلی کرے کہ مرتے دم تک علم ومعرفت کے اس شہید نے قال اللہ و قال الرسول کا نعرہ بلند کیا۔

مرحوم کوسب سے پہلے 1906 یا 1907ء میں دیکھا جب کہ وہ اور مولانا حسین احمد مدنی ﷺ سرز مین عرب سے تازہ وارد ہند ہوئے تھے، مدرسہ دارالعسلوم دیو بند میں میری حاضری کی تقریب پرطلبہ اور مدرسین کا جلسہ ترتیب پایا جس مسیس انہوں نے میری عربی تقریر کے جواب میں تقریر فرمائی تھی۔ پھر جب حساضری ہوتی رہی یا خلافت اور جمعیۃ کے جلسوں میں ملاقاتیں ہوتی رہیں۔

1927ء میں جب وہ پشاور کے اجلاس جمعیۃ العلماء کے صدر تھے میں بھی حاضرتھا، حضرت مرحوم سے ملا قاتوں میں علمی استفادہ کے مواقع ملتے رہے۔ ہرسوال کے وقت ان کی خندہ پیشانی سے محسوس ہوتا تھا کہ وہ سوال سے خوش ہوئے، اہل کمال کی بیر بڑی پہچان ہے کیونکہ وہ مشکلات عبور کر چکتا ہے اور جب اس سے سوال کیا جاتا ہے تو شبہ کی اصل منشاء کو سمجھ جاتا ہے اور جواب دے کرخوش ہوتا ہے۔ مرحوم معلومات کے دریا، حافظہ کے بادشاہ اور وسعت علمی کی نادر مثال تھے۔

ان کوزندہ کتب خانہ کہنا ہجاہے۔شاید کوئی کتاب مطبوعہ یاقلمی ان کے مطالعہ

سے بچی ہو، میری تصنیفات میں سے ارض القرآن ان تک بہنچی تھی ، اسس پراپی رضا مندی ظاہر فرمائی ، مرحوم آخری ملاقاتوں میں زیادہ عربی نصب اب کی اصلاح پر مجھ سے گفتگوفر مایا کرتے تھے۔ (معارف رئے الاول ۳۵۲ ھاعظم گڑھ)

۱۱۔ فرمایا قبہ محمود میرکا کتب خانہ میں نے تمام دیکھا بعض نایاب کتب سے حوالے کھی لکھے بہت یا دداشتیں مکہ مکرمہ کے کتب خانہ سے جمع کیں، مغنی ابن قدامہ کا صحیح قلمی نسخہ مکہ مکرمہ میں دستیاب ہوا، اس سے کئی ورق یا دداشت کے لکھے۔حضرت امام محمہ بن حسن شیبانی رئیسی کی ''السیر الکبیر'' مدینہ طیبہ میں دیکھی قلمی نسخہ تھا، نہایت عمدہ کتابت، اس کا مطالعہ کیا، یا د داشتیں لیس، پھر جب ترکی حکومت کو زوال آیا اب معلوم ہوتا ہے کہ وہ حضرات اس کتاب کوساتھ لے گئے اب بعض شوقین اور علم دوست علماء نے نسخہ تلاش کیا نہ پایا، یہ کتاب قبہ محمود یہ میں تھی۔

21۔ حضرت شاہ صاحب میں گا قیام جب دارالعلوم دیو بند ہی تھامظفٹ رگڑھ پنجاب کے عظیم الشان جلسہ پرتشریف لے گئے۔حضرت مولا ناسیدسلیمان ندوی میں پنجاب کھی متھے۔مولا نا سیدسلیمان ندوی میں پنجاب بھی متھے۔مولا نا ظفرعلی خان میں اور دیگر زعماء قوم بھی مدعو تھے غالباً ڈاکٹر محمد اقبال میں کھی تھے۔مولا نا ظفرعلی خان میں اور دیگر زعماء تو بھی تھے۔حضرت کی زیارت کے لئے ہزاراں ہزار خلق اللہ جمع تھی ،علماء اور زعماء کی تقاریر ہوئیں ،حضرت اقدیں شاہ صاحب قدیں سرہ نے نام حق کا ایک شعر پڑھا:

غم دین خور کہ غم غم دین است ہمہ غمہا فروتر از این است ترجمہ:''دین کاغم کھا کہ اصل غم دین کاغم ہے۔ باقی تمسام غم ان سے نیچے ہیں۔''

اوراس پر بڑی رفت آمیز و پرتا ثیرتقر برفر مائی،خودروئے اور حاضرین کوبھی رلایا:

غم دنیا مخور کہ بے ہود است ہیچ کس در جہاں نیا سود است ترجمہ:'' دنیا کاغم نہ کھا کہ وہ بے بنا ئدہ ہے، کوئی شخص اسس جہاں میں فائدہ لینے والانہیں ہے۔''

علامہ سیدسلیمان ندوی ﷺ پر اس صحبت کا بڑا اثر بڑا، کئی علمی سوالات کئے اور جوابات سن کر بہت متاثر ہوئے ، فرمایا کرتے تھے۔مولا نامجد انور شاہ کشمیری میں علم کا بحرمُوَّاج ہیں، حافظہ کے بادشاہ ہیں۔

مولا نا ظفرعلی خان میشد کا حضرت شاہ صاحب میشد سے عشق مولا نا ظفر علی خان میشه تو حضرت میشه کے چبرے کے عاشق تھے، کہا کرتے تھے جی چاہتا ہے کہ شاہ صاحب بھاللہ کے چہرہ کو دیکھا رہوں۔

اگست 1932ء میں زمیندار (اخبار ) کے ایک شارہ میں ایک طویل معت الہ حضرت شاہ صاحب ﷺ کے مناقب و کمالات پرلکھا، لکھتے ہیں کہ

'' حضرت مولانا انور شاہ تشمیری میں خصوصاً علم حدیث میں پیش کرنے سے تمام ایشیاء عاجز ہے۔''

حضرت شاه صاحب تشكير كا چېره د نكه كرايك مندو كا قبول اسلام

مظفر *گڑھ کے سفر*میں ایک عجیب واقعہ پیش آیا، ملتان حی*ھاؤ*نی کے اسٹیش پر فجرکی نماز سے قبل گاڑی کے انتظار میں حضرت ﷺ تشریف فرما تھے۔ خدام کا اردگرد مجمع تھا، ریلوے کے ایک ہندو بابوصباحب لیمپ ہاتھ میں لئے ہوئے آ رہے تھے، حضرت شاہ صاحب ﷺ کا منور چہرہ دیکھ کرسامنے کھڑے ہو گئے اور زاروقطار رونے لگے اور ایمان لے آئے ، حضرت ﷺ کے دست مبارک پر بیعت کرلی ، کہتے تھے کہ ان بزرگوں کا روشن چہرہ دیکھ کر مجھے یقین ہوگیا کہ اسلام سجا دین ہے۔

حضرت شاہ صاحب نے فر مایا:

انَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ آنُ يُّشَرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰلِكَ لِبَنِ يَّشَاءُ اللهُ ا

ترجمہ: ''بے شک اللہ شرک کونہیں بخشا اور بخشا ہے اس کے علاوہ جس کو چاہے اللہ بخشس میں کو چاہے اللہ بخشس دے گا مگر شرک کو ہر گرنہیں بخشے گا۔''

یہ آیت اہل سنت والجماعت کے مسلک کے حق ہونے میں صریح دلیل ہے۔

حضرت شاه صاحب تشاللة اور علامه زمخشري تشاللة

[<u>83]</u> علامہ زمخشری <sup>میشائید</sup> کو تاویل کرنا پڑی۔

فرمایا شرک کے معنی کفر مع عبادت غیر اللہ ہیں للہذا وہ تمام انواع (۱) کفر سے افتح (۲) ہیں، اور کفر اس سے عام ہے کیکن آیت مذکوہ بالا میں شرک سے مراد کفر ہی ہے،
کیوں کہ اگر ایک شخص عبادت غیر اللہ کی نہیں کرتا مگر نبی صلّ ٹیالیا ہی نبوت سے منکر ہے
یا آپ صلّ ٹیالیا ہم کو خاتم الا نبیاء جمعنی آخری نبی نہیں مانتا وہ بلا شبہ کافر ہے۔ اسس کی بھی مغفرت نہیں ہوگی۔ گو وہ مشرک نہ ہو، لہذا اس آیت مبار کہ میں شرک کا ذکر اس لئے ہوا کہ وہ لوگ شرک فی العبادة بھی کرتے تھے۔

حدیث القاتل والمقتول فی النار اور حضرت شاہ صاحب مُیَاللَّهُ کی تشریح کسی نے یو چھا کہ حدیث بخاری:

إِذَا الْتَعَى الْمُسْلِمَانِ بِسَيْفِهِمَا فَالْقَاتِلُ وَالْمَقْتُولُ فِي النَّارِ، فَقَاتِلُ الْمَقْتُولِ؛ قَالَ: فَقُلْتُ الْمَقْتُولِ؛ قَالَ:

<sup>(</sup>ا) اتسام

اس حدیث میں جوآیا قاتل مقتول دونوں جہنمی ہیں۔ یہ اس حدیث کے خلاف ہے جس میں ارشاد ہے:

·ٱلسَّيْفُ هَخَّاءُ النَّانُوْبِ.

ترجمہ:'' تلوار گناہوں کُوختم کرنے والی ہے۔'' پیرحدیث بھی صحیح ہے اور قوی ہے۔

حضرت شاہ صاحب مُنالیہ نے فرما یا کہ اس سے وہ مقتول مراد ہے جو مت تال کے قتل کا ارادہ نہ رکھتا تھا، للہذا وہ ہر طرح مظلوم اور شہید ہے۔ یہی صورت ہا ہیل اور قابیل کو سنایا:

إِنِّىَ أُرِيْكُ أَنْ تَبُوِّ أَبِا ثَمِيْ وَإِثْمِكَ فَتَكُونَ مِنْ أَصْحَبِ النَّادِ عَلَى النَّ

ترجمہ: ''میں چاہتا ہوں کہ تو سمیٹ لے میرا گناہ اور اپنا گناہ بھی پس ہوجائے گاتو دوزخ والوں میں ہی۔''

اس کی تفسیر بھی اس شرح سے حل ہوجاتی ہے یعنی میں اس پر راضی ہوں کہ تو اپنے گناہ (قتل) کی وجہ سے جہنمی بنے ، اور میرے گناہ تسیسری تلوار کی وحب سے محوموجا ئیں، کیونکہ تلوار محاء الذنوب ہے، کیونکہ جب اس کے گناہ قابیل کی تلوار سے محوموے تو وہی اس کے گناہ لے گناہ قابیل ہوا۔ یہ مطلب نہیں کہ ہابیل کے گناہ قابیل

پر ڈال دیئے گئے کیونکہ .....

وَلَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أُخْرِي. (سورة الفاطر: ١٨) ترجمه: "اورنه اللهائے گا كوئى اللهانے والا بوجھ دوسرے كا۔"

کے خلاف ہے، پھراس عنوان کو اختیار کرنے کی وجہ بیہ ہے کہ کسی کوظلماً قتل کرنے کی غیر معمولی قباحت خوب واضح کردی جائے تا کہ جواس کی برائی کوسمجھ لے گاوہ بیخے کی سعی کرے گا۔



# بيان مقدمه بهاولپور پانچ دن پانچ گفنشه فی يوم

ایمان کے معنی ہیں گرویدن باور کردن، اور شریعت میں انہیاء کرام سیلیا جو پچھ باری تعالیٰ کی طرف سے لائے ہیں اس بات کوان کے اعتاد پر باور کرلینا، اب جو پچھ محمر سیلیٹھائیلیل کی طرف سے لائے ہیں اس بات کوان کے اعتاد پر باور کرلینا، اب جو پچھ محمر سیلیٹھائیلیل کی حدیث ہوجا نے اور خواص سے عوام تک پہنچ جائے، جیسے وحدانیت باری تعالیٰ کی اور رسولوں کی رسالت اور ختم ہونا رسالت کا خاتم الانبیاء سیلیٹھائیل پر منقطع ہوجانا آپ کے بعد اور عسیسی علیلیلا کا دوبارہ قرب قیامت میں تشریف لانا آپ کے اعتاد پر باور کرلینا ایمان کہلاتا ہے۔ موبارہ قرب قیامت میں تشریف لانا آپ کے اعتاد پر باور کرلینا ایمان کہلاتا ہے۔ کفر کے معنی ہیں حق ناشناسی لیعنی منکر ہوجانا اور مکر جانا کفر بھی اشار سے سے بھی ہوتا ہے، جیسے:

ترجمہ:''اورجب ان سے کہو کہ آؤتمہارے لئے حضور اکرم ملا ٹھائیہ ہے۔ سے استغفار طلب کرے تو مٹکانے ہیں اپنے سر''

یا بات تو وہ مانتا ہے کہ جو کچھ دین میں آیا ہے حق ہے، لیکن میہ کہتا ہے کہ اس کا مطلب میہ ہے کہ میر کفر ہے، کیونکہ جس امت نے ہمیں الفاظ پہنچ ائے اس نے ہمیں معانی بھی پہنچائے مثلاً نبی سلسٹا آپہر کے خاتم النبیین ہونے میں کسی کا بھی سلف میں سے اختلاف نہیں تھا۔ اب جو کوئی معنی میر کے کہ اس کے معنی اجراء نبوت ہے، یا عیسیٰ علیالیّلا کے دوبارہ انے کا میر مطلب ہے کہ آپ کا مثیل آئے گا میر کی کفٹ رہے، ضروریات وین کا میر مطلب نہیں ہے کہ اسکا کرنا جوارح سے ضروری ہو، بلکہ بھی کوئی شے مستحب اور مباح ہی ہوتی ہے اس کا منکر بھی کا فرقراریا تا ہے۔

# عذاب قبر کامنکر کا فرہے

الحاصل ضرورت کے معنی یہ ہیں کہ اس کا ثبوت شارع علیہ السلام سے قطعی ہو، خواہ وہ حکم جس پر وہ مشتمل ہے نظری ہی کیوں نہ ہو، جیسے کہ عذاب قبرا سکا ثبوت شارع علیہ السلام سے مستقور (۱) ہے، اور کیفیت عذاب ہم سے مستقور (۱) ہے، الہذا عذاب قبر کا منکر کا فرقر ارپائے گا۔

فتح الباری میں ہے:

وَفِي قِصَّةِ آهُلِ نَجُرَانَ مِنَ الْهَوَائِدِ آنَّ اِقْرَارَ الْكَافِرِ بِالنَّبُوَّةِ لَا يَنْ خُوَالَ الْمُعَالِمِ الْمُنْ الْمُؤَالِ الْمُنْ اللَّهُ اللَّالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ ا

(فتح الباري ج۸ ص ۲۷)

ترجمہ: ''اہل نجران کے قصے میں فوائد ہیں کہ کافر کا اقرار نبوت کے ساتھ اس کو اسلام میں داخل نہدیں کرے گا یہاں تک کہ وہ احکام اسلام کا احترام نہ کرے۔'' مسلم جا ص۸۶ میں ہے: مسلم جا ص۸۶ میں ہے:

عَنْ آبِيْ هُرَيْرَةَ عَنْ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ آنَّهُ قَالَ: وَالَّذِيْ نَفُسُ هُعَتَّدٍ بِيَدِهِ لَا يَسْمَعُ بِيْ آحَنُّ قَالَ: وَالَّذِيْ نَفُسُ هُعَتَّدٍ بِيَدِهِ لَا يَسْمَعُ بِيْ آحَنُ قِلْمَ يُؤْمِنُ قِلْمَ يُؤْمِنُ فَيْ أَمُونُ أَصْرَانِ أُثَمَّ يَمُونُ وَلَمْ يُؤْمِنُ بِهُ إِلَّا فَيَ أَصْرَانِ أُنُّ ثُمَّ يَمُونُ وَلَمْ يُؤْمِنُ بِهَ إِلَّا فِي أَرْسِلُتُ بِهِ إِلَّا كَانَ مِنْ آصَابِ النَّارِ .

ترجمہ: ''حضرت ابوہریرہ ڈاٹیئو کی رویات ہے حضور اکرم سالٹھالیہ ہے۔ سے نقل کرتے ہیں اس ذات کی قتم جس کے قبضے میں محمد کی روح

<sup>(</sup>۱) حاصل کیا ہوا۔

<sup>(</sup>۲) مچھیا ہوا مخفی۔

ہے میرے بارے میں کوئی یہودی یا عیسائی سنے ایمان نہ لائے اس پر جو میں لے کرآیا ہول مگر وہ جہنمی ہوگا۔'' اور متدرک ج۲ص ۳۲ میں ہے:

عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِى اللهُ تَعَالَى عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِى اللهُ تَعَالَى عَنْهُمَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا مِنْ اَحَدٍ يَسْمَعُ بِيْ مِنْ هٰنِهِ الْأُمَّةِ مَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا مِنْ اَحَدٍ يَسْمَعُ بِيْ مِنْ هٰنِهِ يَهُودِيُّ وَ لَا يَعْمِ انِيُّ وَ لَا يُؤْمِنُ بِيْ اللهِ حَتَّى وَجَلْتُ فِي هٰنِهِ اللهِ عَتَى وَجَلْتُ فِي هٰنِهِ اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَى اللهُ ا

ترجمہ: ''حضرت ابن عباس ڈلائیئ سے روایت ہے کہ حضور اکرم سالٹھ ایک نے فرما یا کوئی یہودی یا عیسائی میرے بارے میں سنے اور مجھ پر ایمان نہ لائے مگر وہ جہنم میں داخل ہوگا تو میں سوچ رہا تھا کہ اس کی تصدیق کوشی آیت میں ہے۔ یہاں تک کہ اس آیت میں مجھے اس کی تصدیق ملی جو کفر کرے گا اس نبی پر دوسرے مذہبوں والے توجہنم ان کا ٹھکا نہ ہے۔''

یہ بات تھی جوشیخین (حضرت ابو بکرصدیق ٹاٹٹۂ اور حضرت فاروق اعظم ٹاٹٹۂ) کے درمیان دائر ہوئی:

> فَقَالَ اَبُوْبَكُرٍ: مَنْ فَرَّقَ بَيْنَ الصَّلاَةِ وَالزَّكَاةِ، يُرِيْلُ آنَّهُ لَيْسَ مُؤْمِنًا مَنْ لَمْ يُؤْمِنْ بِالْكُلِّ، فَشَرَحَ اللهُ لَهُ صَلْرَ عُمَرَ ايُضًا فَرَأَى مَا رَآهُ اَبُوْبَكُرٍ. (منداح، مديث:٣٣٦٦٥) فَعِنْدَ مُسْلِمٍ عَنْ آبِيْ هُرَيْرَةَ عَنْ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ

وَسَلَّمَ قَالَ: أُمِرُتُ آنُ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَثَى يَشُهَدُوْ آنَ لَا اِللَهَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَ يُعَاجِئُو آنَ لَا اِللَّهُ وَ يُعَاجِئُو أَجْتُ بِهِ، وَ إِذَا فَعَلُوْ ا ذَالِكَ عَصَمُوْ ا مِنْ فَعَلُو ا ذَالِكَ عَصَمُو ا مِنْ فَي دِمَاءَ هُمْ وَ آمُوَ اللَّهُمُ اللَّهِ يَحَقِّهَا، وَ حِسَابُهُمْ عَلَى اللهِ وَ رَسَابُهُمْ عَلَى اللهِ وَ رَسَامُ فَاسُهُمْ مَا سُهُ اللهِ وَ رَسَامُ فَاسُهُ اللهِ وَ اللهِ اللهِ وَ اللهِ اللهِ اللهِ وَ اللهُ اللهِ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

ترجمہ: "ابوبکر ڈاٹٹؤ نے کہا جس نے نمساز وزکوۃ میں فرق کیا یعنی
جب تک سب پر ایمان نہیں لائے گا تو وہ مؤمن نہیں ہوگا تو اللہ تعالیٰ نے عمر ڈاٹٹؤ کے سینے کو بھی کھول دیا تو اسکی رائے بھی وہی ہوئی جو ابوبکر ڈاٹٹؤ کی رائے تھی۔ مسلم میں ابی ہریرہ ڈاٹٹؤ کی روایت ہے حضور اکرم ساٹٹ آئی پہر نے فرمایا کہ مجھے حکم دیا ہے کہ میں لوگوں سے قال کروں جب تک لا الہ الا اللہ کی گواہی نہ دے اور مجھ پر ایمان نہ لے آئیں جب یہ کام انہوں نے کرلیا تو ان کا خون ہم سے محفوظ ہوا مگر حق کے ساتھ اور ان کا خون ہم حساب اللہ کے او یر ہے۔"

#### مسیلمہ کذاب کے دو قاصدوں کا تذکرہ

نبی کریم صلّ اللّه الله کی خدمت مبار که میں دو قاصد مسیلمہ کذاب کے آئے ، آپ نے ان سے دریافت فرما یا کیا تمہارا بھی وہی عقیدہ ہے جو کچھ مسیلمہ کا ہے؟ ایک نے کہا کہ ہمارا بھی وہی عقیدہ ہے حالانکہ اذان میں آشہ قُلُ آنَّ هُحَالَاً اللّه کہلاتا تھا۔ آپ نے فرما یا کہ آگر میہ بات نہ ہوتی کہ قاصد قل نہیں کئے جاتے تو میں تم کو ضرور قل کراتا۔ یہ قصہ ہو چکا بھران میں سے ایک آ دمی حضرت عبداللہ بن مسعود ڈاٹٹو کو ملا آپ نے دریافت فرما یا کہ تمہارااب بھی وہی عقیدہ ہے اس نے جواب دیا کہ ہاں آپ ڈاٹٹو نے دریافت فرما یا کہ تمہارااب بھی وہی عقیدہ ہے اس نے جواب دیا کہ ہاں آپ ڈاٹٹو نے اسی وقت تلوار سے اس کا سرقلم کردیا، کہ ابتم قاصد نہیں رہے۔ یہ قصہ ابوداؤد وغیر ہا

میں موجود ہے اس پریہ کہنا کہ حضور اکرم سلی ٹیائی ہے ہواج پڑمل کیا، یہ غلط ہے بلکہ حضور اکرم سلی ٹیائی ہے۔ حضور اکرم سلیٹی لیام کا بیفر مانا کہ قاصدوں کوتل نہیں کیا جاتا بیخود ایک قانون ہے۔ وقصّة کُتاء آئی اُلْقَتُلُ عَنَدَهَا اَکْهُ نُوسُفُ اَلْقَاضِیْ وَ لَاتَ

وَ قِصَّةُ دُبَّاءِ آئَ ٱلْقَتْلُ عَنَكَهَا ٱبُو يُوسُفُ ٱلْقَاضِي وَ لَاتَ اَوْ الْفَاضِي وَ لَاتَ اَوْانِ (شرح الشفاء لملاعلى قارى ج٢ص٣٩٩)

لیعنی حضرت انس ڈٹاٹٹؤ سے روایت ہے کہ حضور اکرم مٹاٹیڈاﺅٹم کو کدو بہت پسند تھاایک آ دمی نے اٹھے کر کہا مجھے تو یہ پسندنہیں، امام ابو یوسف میٹاٹیڈ نے تلوار نکالی اوراس کے تل کا ارادہ کیا چنانچہ اس نے تو بہ کی ۔

کدو کھانا کوئی ضروری نہیں لیکن اس نے عین حدیث بیان کرتے وقت کہ حضورا کرم مٹاٹیلاً آئی کو بیر مرغوب تھا اس وقت بید حضورا کرم مٹاٹیلاً آئی کو بیر مرغوب تھا اس وقت بید کلمہ کہا تھا مثلاً جو پیغمبر مٹاٹیلاً آئی اور امت کھاتی چلی آئی اور امت کھاتی چلی آئی اس وقت اگرا نکار کرے گا توقت کیا جائے گا۔
نے کھائے اور امت کھاتی چلی آئی اس وقت اگرا نکار کرے گا توقت کیا جائے گا۔

#### دین اسلام متواتر ہے، اس کا مطلب

پھر میں مجھو کہ ہمارا دین متواتر ہے، اور دنیا میں کوئی دین متواتر نہیں، تواتر کے میں معنی ہیں کہ کسی چیز کا ثبوت ہم تک پینم سبر سٹاٹٹیا آپا سے لگا تار ہوتا آیا اس کو تواتر کہتے ہیں۔ تواتر کئی قسم کا ہوتا ہے، ایک تواتر اسناد جیسے کہ حدیث میں ہے:

مَنْ كَنِبَ عَلَى مُتَعَبِّمًا فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ

(بخاری ج ا ص۲۱)

ترجمہ:'' جس نے میرے اوپر قصداً جھوٹ بولا اس نے ایپ ا ٹھکانہ جہنم میں تیار کیا۔''

فتح الباری میں بیلکھا ہے کہ بیرحدیث صحیح اور حسن اور تیس صحابہ رضوان اللّب علیہم اجمعین سے ثابت ہے۔ میں کہتا ہول کہ ختم نبوت کی حدیثیں میرے ایک رفیق نے جمع کیں، وہ کوئی ڈیڑھ سوسے زیادہ ہوتی ہیں جن میں سے تیس صحباح سنہ کی حدیثیں ہیں۔

#### حضرت عیسی علیه السلام کا نزول احادیث متواتره سے ثابت ہے

تفسیرابن کثیرص۳۵۶ مطبوعه مصرجدید میں ہے:

قَالَ الْحَسَنُ: قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ:

إنَّ عِيْسِي لَمْ يَمُكُ، وَإِنَّهُ رَاجِعُ الْيُكُمْ قَبُلَ يَوْمِ الْقِيّامَةِ.

إنَّهُ لَعِلْمٌ لِّلسَّاعَةِ كَوْنُهُ عَلَمًا لَهَا هُوَ الَّذِي الشَّهُ وَ فِي الْحَدِيثِ بِالْاَشْرَاطِ، فَلَا كُونُهُ عَلَمًا لَهَا هُوَ الَّذِي الشَّهُ عَلَمًا صَارَعُ فِي الْحَدِيثِ بِالْاَشْرَاطِ، فَكَانَّهُ الْعُرْبَةِ عَلَمًا صَارَعُ فِي الْحَدِيثِ بِالْاَشْرَاطِ، وَكَانَّهُ الْحَدَيثِ هَلَا اللَّهُ عِنَ الْاَيْةِ بِيَانُ الْمُكَانِ الْوَلْدُ فَي الْاَيْةِ بِيَانُ الْوَقُوعِ ثَانِيًا، وَ اخْنَ فَعِي الْايَةِ بِيَانُ الْمُكَانِ الْوَلْمُ كَانِ اللهُ عَنْهُ وَ إِنَّهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ وَالْنَهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ وَالْنَهُ عَنْهُ وَ إِنَّهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ وَالْنَهُ وَالْنَهُ عَنْهُ وَ إِنَّهُ لَعِلْمُ لِلسَّاعَةِ وَالْنَهُ عَنْهُ وَ اللَّهُ عَنْهُ وَ اللَّهُ عَنْهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ عَنْهُ وَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ وَ اللَّهُ عَنْهُ وَ اللَّهُ عَنْهُ وَ اللَّهُ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَلَيْهُ الللهُ عَنْهُ وَ اللَّهُ عَلْهُ وَاللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ الللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَلْهُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْهُ وَاللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ترجمہ: '' حضرت حسن بصری مُنظِینات فرمایا کہ حضور اکرم صلّ النّائیلیا ہے فرمایا کہ حضور اکرم صلّ النّائیلیا نے فرمایا کہ حضور اکرم صلّ النّائیلیا نے فرمایا عیسیٰ عَلیالِلّا انشانی ہے قیامت کی عیسیٰ عَلیالِلّا کا نشانی ہونے کا مطلب یہ ہے کہ حدیث میں علامات قیامت میں سے ایک نزول عیسیٰ عَلیالِلّا ہے تو قر آن نے اس کونشانی قیامت میں سے ایک نزول عیسیٰ عَلیالِلا ہے تو قر آن نے اس کونشانی

سے تعبیر فرمایا گویا کہ بیاس لفظ سے لیا ہے فقد جاء اشراطہا علامات قیامت تمہارے پاس آئیں۔ تو آیت میں بیان امکان ہے اولاً پھر بیان وقوع ہے ثانیاً عبد بن حمید ڈاٹٹ ابن جریر نے تخریج کی ہے اور حضرت حسن ڈاٹٹ نے کہا کہ قیامت کے علامات میں سے نزول عیسی علیاً ایک ہے۔''

تابعین اُلِیَا اور صحابہ ٹھ اُلڈی آیت کی تفسیر حضرت عیسی علیاتیا کے نزول سے کرتے ہیں اور متواتر حدیثیں رسول الله صلافی آلیہ سے نابت ہیں کہ آپ نے خب روی عیسی علیاتیا کے نزول کی قیامت سے پہلے اِمّامًا عَادِلاً حَکّہًا مُقْسِطًا۔

اور ابن کثیر فی دعویٰ کیا ہے احادیث متواتر ہونے کا۔ اور حافظ ابن حجب رفتی الحقیص الحبیر میں اور فتح الباری میں دعویٰ کیا ہے اور جامع تر مذی میں حوالہ کیا ہے کہ حضرت عیسیٰ بن مریم فیر اللہ وجال کوئل کریں گے بندرہ صحابیوں کی حدیثوں پر، اور علامہ 187. متوکانی کا ایک رسالہ ہے جس میں انتیس حدیثوں پر اور لیلۃ الاسراء کی حدیث میں ہے حبیبا کہ در منثور میں ہے اور بہت حدیث کی کتابوں میں ہے کہ حضرت عیسیٰ علیائیا نے خود آنے کا ذکر فر مایا ہے اور مسنداحمہ، ابن ابی شیبہ، ابن ماجہ، ابن جریر اور حاکم ، اور اس کی سے کے ذہبی نے اور ابن مردویہ اور بیہ قی آفی بعث اور نشور میں کہ حضر سے عبد اللہ بن مسعود دُول شوئے سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی فیر ایک ایم خور میں کہ حضر سے عبد اللہ بن مسعود دُول شوئے سے روایت ہے کہ نبی کریم صلی فیر آئیل نے فر مایا:

لَقِيْتُ لَيْلَةَ أُسْرِي بِي إِبْرَاهِيْمَ وَمُوْسَى وَعِيْسَى ... الخ

ترجمہ:''معراج کی رات میری ملاقات ابراہیم علیالِّلاً سے ہوئی اور موسیٰ علیالِٹلا سے اور عیسیٰ علیالِٹلا سے ہوئی۔''

ایسے ہی اجماع منعقد ہوگیا ہے۔اورنقل کیا ابی نے شرح مسلم میں امام مالک

سے جواجماع کے موافق ہے اور جوابن حزم کی طرف منسوب ہے وہ بھی غلط ہے، ابن حزم اندلسی فرماتے ہیں:

فَانَّهُ لَا يَخْتَلِفُ إِثْنَانِ فِي تَكُفِيْرِةٍ بِصِحَّةِ قِيَامِرِ الْحُجَّةِ بِكِلِّ هُنَا عَلَى كُلِّ أَحَلٍ والفصل في الملل والاهواء والنحل ٣٩٥٥ مَلِ أَحَلٍ والفصل في الملل والاهواء والنحل ٣٩٥٥ من الموركا اثبات اس كوكا فركهني مين دوكا بهي اختلاف نهين هي كونكه ان سب اموركا اثبات سب ير هو چكا ہے۔

### تواتر کی چارفتمیں ہیں

رد) تواتر کی ایک قسم تواتر طبقہ ہے جیسے کہ تواتر قرآن پاک کا تمام روئے زمین مشرق میں مغرب میں درس اور تلاوت کے ساتھ حفظ و ناظرہ اور تجوید کے ساتھ طبقہ بعد طبقہ ایک جماعت نے دوسری جماعت سے لیا یہاں تک کہ یہ حضرت رسالت مآب سالٹھ اللہ پہنچ گیا، گواس کی سند معلوم نہ ہو۔ یہ سب جانبے ہیں کہ یہ اللہ کی کتا ہے۔ ہمارے نبی محمہ صطفیٰ صالب ہی ہیں ان کہ میں سارے مسلمان شریک ہیں۔ ہمارے نبی محمہ صطفیٰ صالب ہی ہیں۔

- (۳) تواتر کی ایک قشم ہے تواتر تعامل تواتر توار <u>شے جیسے مسواک</u> اور کلی اور استشاق <sup>(۱)</sup> کا تواتر۔
- (۳) ایک قسم تواتر کی ہے تواتر قدر مشترک جیسا کہ مجزات کا تواتر اگر چہ ایک ایک مجزہ خبر واحد ہی سے ثابت ہو، مگر ان کا مجموعہ قدر مشترک متواتر ہوگیا ہے بعنی یہ بات کہ نبی سالٹھ آلیکٹی سے مجزات کا صدور ہوا، یہ متواتر ہے۔ بعض لوگ تواتر کو مگان کرتے ہیں کہ وہ قلیل ہے حالانکہ ہماری شریعت میں انسان اس کا حصر نہیں کرسکتا، پس جب آپ نے یہ مجھ لیا ہم کہتے ہیں کہ نماز فرض ہے اور اس کی فرضیت کا اعتقاد بھی فرض ہے

<sup>(</sup>۱) ناک میں پانی چڑھانا (خصوصاً وضومیں)۔

اس کاعلم حاصل کرنا فرض ہے اور نماز کی فرضیت کا انکار کرنا کفر ہے، ایسے ہی مسواک کرنا سنت ہے اعتقاد اس کی سنیت کا فرض ہے اور اس کا انکار کفر ہے اور اس کا ترک کرنا عتاب ہے یا عقاب۔

(۵) تواتر کی ایک قسم تواتر معنوی بھی ہے۔ تواتر کی کسی ایک قسم کا مکر کا فرہے۔
مرزاغلام احمد قادیانی نے تواتر کی تمام اقسام کا انکار کیا ہے اس پر مرزائیوں
کے نمائندے نے اعتراض کیا کہ تواتر تو مولویوں کی بنائی ہوئی اصطلاح ہے پھراس کا
منکر کیسے کا فر ہوگیا۔ حضرت شاہ صاحب میں نے جواباً فرمایا کیا تم اس بات کو مانتے ہو
کہ بیقر آن مجید جو ہمارے ہاتھوں میں ہے وہی ہے جو نبی سال میں ایس بان کوا، اور ہم
تک اسی حالت حفاظت میں چلا آیا، اس حالت حفاظت کا نام تمہارے ہاں کیا ہے؟

پہلے تو مرزائی بہت چکرایا پھر کہنے لگا ہم اس کوتواتر کہتے ہیں،فرمایا یہی تو میں کہہ رہاتھا (مرزاغلام احمہ نے تو کفار کے تواتر کوبھی تسلیم کیا ہے)۔

پھر جو چیزیں تواتر سے ثابت ہوں جیسے ختم نبوت اور نزول عیسیٰ عَلیلِتَا) چنانچہ پہلے گزرا ہم انکار کرنے والے شخص کو بالا جماع کا فرکہیں گے۔

مرزاغلام احمد قادیانی نے اپنی کتاب اربعین میں انبیاء کی توہین کی ہے اربعین میں انبیاء کی توہین کی ہے اربعین میں غلام احمد نے تمام انبیاء کرام ﷺ کے ناموں کو اپنی طرف منسوب کیا ہے حتیٰ کہ یوں کہا ہے کہ میں محمد بھی ہوں، پس ان کے کلمہ پڑھنے لا الله الا الله هجہ مدر سول الله کا پچھاعتبار نہیں ہے کیونکہ محمد رسول الله صالی الله سے غلام احمد کی مراد اپنی ذات ہے، مرز اصاحب نے بہت سے اسماء کامسٹی (۱) بدل دیا ہے اور بہت سے مسٹی کے مصادیق بدل دیا ہے اور بہت سے مسٹی کے مصادیق بدل دیا ہے اور بہت سے مسٹی کے مصادیق بدل دیے غرض اسلامی لٹریچر بدل دیا۔

<sup>(</sup>۱) نام رکھا گیا، پکارا گیا۔

### ضروریات دین کامنکر کافرہے

اِيْثَارُ الْحَقِّ عَلَى الْخَلْقِ لِلْمُحَقِّقُ الشَّهِيْرِ حَافِظُ مُحَمَّدِ بْنِ الْمُعَقِّقُ الشَّهِيْرِ حَافِظُ مُحَمَّدِ بْنِ الْبَرَاهِيْمِ ٱلْوَزِيْرُ الْيَهَانِيُّ (٣١٥٠)

یہ جان لو کہ اصل میں کفر جان ہو جھ کر تکذیب کرنا ہے کسی چیز کو اللہ د تعالیٰ کی کتابوں سے یا کسی کی اللہ تعالیٰ کے سولوں سے ۔ حاصل یہ ہے کہ جو کوئی کلمہ کفر کہے ھانے لَّا کی تکفیر کی جائے گی ۔ (ردالمحاری البحر)

جیسا کہ خانیہ میں ہے اگر انبیاء کرام ﷺ کے متعلق بیراعتقاد ہے کہ نبوت کے وقت اور اس سے قبل انبیاء کرام ﷺ کومعصوم نہیں جانتا اس کی تکفیر کی جائے گی کیونکہ بیہ ردنصوص ہے۔ ردنصوص ہے۔

جامع الفصولين ابن حزم كى كتاب الفصل قاضى عياض كى شرح شفاء اور حافظ ابن تيميه عيشة كى كتاب الصارم المسلول كے حوالے

جامع الفصولین میں ہے اگر کسی نے کلمہ شہادت علی وجہ العادت کہا تو اسے کی خون کے میں ہے اس کا کی خون کی خون کی کا جب تک کہ جو کہا تھا اس سے نہ لوٹے کیونکہ کلمہ شہادت سے اس کا کفر رفع نہیں ہوتا۔

<sup>(</sup>ا) قائم رہنے والا، ہمیشہ کے لئے۔

قاضی عیاض کی شفا کی شرح حبلد ۲ صفحہ ۳۹۳ میں ملاعلی قاری عشایہ نے

فرمایاہے:

آجْمَعَ عَوَامُر آهُلِ الْعِلْمِر آنَّ مَنْ سَبَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُتَعَالُمُ الْعُلَمَاءُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُتَنَقِّصُ لَهُ كَافِرٌ، وَ اَنَّ شَاتِمَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُتَنَقِّصُ لَهُ كَافِرٌ، وَ اَنَّ شَاتِمَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُتَنَقِّصُ لَهُ كَافِرٌ، وَ اَنَّ شَاتِمَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمُتَنَقِّصُ لَهُ كَافِرٌ، وَ مَنْ شَكَ فِي كُفُرِهِ كَفَرَ ـ

ترجمہ: ''اہل علم نے اجماع کیا ہے کہ جس نے حضور اکرم سُلُٹیاَلِهُم کو گالی دی اس کونل کیا جائے گا محمد بن سحنون نے فرما یا علماء کرام نے اتفاق کسیا ہے کہ حضور اکرم سُلُٹیالِهُم کو گالی دینے والا اور حضوراکرم سُلُٹیالِهُم کی تنقیص کرنے والا کافر ہے اور جس نے اس کے کفر میں شک کیا وہ بھی کافر ہوگیا۔''

اگر کسی شخص نے کہا کہ میں ایمان لاتا ہوں کہ محمد مصطفیٰ سکی ٹیڈائی تمام مخلوقات کی طرف رسول بنا کر بھیجے گئے لیکن میں بینہ بیں جانتا کہ آپ سکی ٹیڈائی بشر ہیں یا فرشتہ، یا جنات میں سے ہیں یا کہ میں نہیں جانتا کہ آپ سکی ٹیڈائی عربی ہیں یا مجمی تو اس کے کفر میں کوئی شک نہیں، کیونکہ قرآن یاک کواس نے جھٹلایا۔

اور حافظ ابن تیمیہ میشہ نے کتاب الصارم المسلول ص ۵۱۹ پر لکھا ہے کہ

<sup>(</sup>ا) بےادبی، مذاق (تمسخر)۔

الله سجانه وتعالیٰ نے فرمایا:

لَا تَعْتَذِيْرُوْا قَلْ كَفَرْتُهُ بَعْلَا إِيْمَانِكُهُ ﴿ (سورة التوبه: ٢٧) ترجمه: ''تم عذرمت پیش کرو کیونکه تم کافر ہو گئے ایمسان لانے کے بعد ''

ينهين فرمايا كهتم:

إِنَّمَا كُنَّا نُخُوْفُ وَنَلْعَبُ السِّرة التوبه: ٦٥)

کہنے میں جھوٹے ہو بلکہ ان کے خوض اور لعب پر ان کی تکفیر کی وہ ایمان کے بعد کا فر ہو گئے۔ بعد کا فر ہو گئے۔

قبر میں خاتم النبیین کے بارے میں سوال ہوگا، تاریخ ابن عسا کر کا حوالہ تاریخ ابن عسا کر میں ہے تمیم داری کے ترجے میں کہ قبر میں سوال ہوگا خاتم الانبیاء کے متعلق۔

قرآن پاک نے ان کا نام رکھا ملحدین اور حدیث پاک میں اس کو باطنیت سے بکارااورعلماء نے ان کو زندیق کہا۔ باری تعالی فرماتے ہیں:

> اِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِيَّ الْيَتِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا (سورة حُمْسجده: ۴۰) ترجمه: ''جولوگ ہماری آیات میں الحاد کرتے ہیں وہ ہم سے مخفی نہیں ہیں۔''

> > امام ابو بوسف مُنْ الله كى كتاب الخراج كا تذكره امام ابو يوسف كتاب الخراج مين لكھتے ہيں:

وَ كَنَالِكَ الزَّنَادِقَةُ الَّذِيْنَ يُلْحِدُونَ وَ قَلْ كَانُولا يُظْهِرُونَ الْإِسُلاَمَدِ (١٥ ص١٩١)

ترجمہ:''اس طرح زندیق وہ لوگ ہیں جوالحاد کرتے ہیںاور اسلام

کوظاہر کرتے ہیں۔''

ا بن عباس طلقها نے فرمایا:

يَضَعُونَ الْكَلَامَ فِي غَيْرِ مَوْضِعِهِ ِ (زادالمسير لابن جوزى ج ٢٥٠٥) ترجمه: "كلام كوب محل استعال كرتے ہيں۔ "

مرزاغلام احمد نے انبیاء کرام ﷺ کی تو ہین اس قدر کی ہے کہ جس کوس کر جگر شق ہوتا ہے،خصوصاً حضرت عیسیٰ بن مریم ﷺ اس سے جوکسی کے کندھے پر رکھ کر بندوق چلانا ہووہ زیادہ خطرناک ہوتا ہے مثلاً مرزاغلام احمد قادیانی نے کئی جگہ کسی اور کا نام لکھ دیا ہے۔میراایک قصیدہ ہے اس میں شعرہے:

تَفَكُّهَ فِي عِرْضِ النَّبِيِّيْنَ كَافِرُ عُتُّل زَنِيْمِ كَانَ حَقُّ مُهَانِ يَلُنَّكُهُ بَسُطُ الْبَطَاعِنِ فِيْهِمُ وَ يَجْعَلُ نَقُلاً عَنْ لِسَانِ فُلاَنِ فَشَأْنِي شَأْنُ الْأَنْبِيَاءِ مُكَفِّرٌ وَ مَنْ شَكَّ قِيْلَ هٰنَا لِأَوَّلِ ثَانِ ترجمہ:''وہ کافرانبیاء کی توہین میں مزے لےرہا تھا وہ خوداحبٹر ہے بدنام زمانہ حرام زادہ ہے اور یقیناً کمینہ ہے۔ان کولذ ہے محسوس ہوتی ہے انبیاء کرام میں اس کے اندر طعن پھیلانے میں۔اور اس کوفلاں کی زبان سے نقل کرتے ہیں۔میری شان پیہے کہوہ انبیاء کرام ﷺ کی شان کی وجہ سے کافر ہے اورجس نے اس کے کفر میں شک کیا وہ ایسا ہے کہ وہ اوّل کو دوسرا کہے۔'' جبیبا کہ بہار دانش کی حکایت ہے وہ حکایت بازاری ہے جب اس کومعلوم ہوا

وہ کیہیں بیٹھاسن رہاہے تواس سارے قصے کوخواب بنا دیا۔

وَ هٰنَا كَنَنَ وَافِي عَدُوَّا يَسُبُّهُ

يَجْبَعُ اَشَلَّ السَّبِ مِنْ شَنَانٍ
فَصَيَّرَهُ رُوُّيًا وَ قَالَ بِأَخِرِ
فَصَيَّرَهُ رُوُّيًا وَ قَالَ بِأَخِرِ
إِذَا انْفَتَحَتْ عَيْنِي مِنَ الْخَفْقَانِ
رَجمہ:''اورابیاہے جوابیخ رشمن کی برائی بیان کررہا تھا۔ بغض کی
وجہ سے بعض شخت گالیاں جمع کی ہیں تو پھراس کوخواب ظاہر کیا کہ بیتو
میں نے خواب دیکھا تھا جب میری آنکھیں خفقان (گھبراہے ہے)
میں نے خواب دیکھا تھا جب میری آنکھیں خفقان (گھبراہے)

حضرت شاہ صاحب ﷺ کا بیان قادیا نیوں کے خلاف ہور ہاتھا تو آپ نے دوران تقریر میں بیجھی فرمایا تھا کہ مرزا صاحب نے انبیاء کرام ﷺ کی تو ہین کی ہے جو صراحتاً کفر ہے۔ والعیاذ باللہ

اس پر قادیا نیوں کے نمائندے نے کہا کہ آپ کے شیخ حضرے مولا نامحمود حسن مُشِید نے اپنے مرشد کی وفات پر کہا تھا کہ

> مردوں کو زندہ کیا زندوں کو مرنے نہ دیا اس مسیحائی کو دیکھیں ذرا ابن مریم

اس شعر میں مولا نامحمود حسن میکیات نے صریح تو ہین حضرت عیسی علیائلا کی کی ہے، پھر آپ ان کو کافر کیول نہیں کہتے۔ بیس کر مولا نا مرتضی حسن میکیات نے فرما یا کہ یہ حضرت کا شعر نہیں ہے، حضرت شاہ صاحب نے جواب دیا کہ شعر تو حضرت مولا نا کا ہے۔ بچ صاحب کھو میں جواب دیتا ہوں، حضرت مولا نا اس شعر میں اپنے شیخ کے لئے داد ما نگ رہے ہیں کہ حضرت عیسی علیائلا تشریف لائیں اور میرے شیخ کے کارنامے کو

ملاحظہ فرمائیں اور داد دیں جیسے چھوٹے بڑوں سے داد مانگا کرتے ہیں۔ چونکہ آپ تشریف لانے والے ہیں، اسی واسطے آپ ہی سے داد بھی لینا ہے۔

ضروریات دین میں فقط استستابہ (۱) ہے، فتح الباری میں ہے کہ حدیث معاذ ڈالٹیٔ میں ہے کہ نبی سالٹی آلام نے حضرت معاذ ڈالٹیٔ کوفر مایا:

> ٱلْمُنَارَجُلِ إِرْتَكَّ عَنِ الْإِسْلاَمِ فَادْعُهُ وَإِنْ عَادَوَ إِلَّا فَاضْرِبُ عُنُقَهُ (ابن مبان ٢٠٥ ص٥٣)

> ترجمہ: ''جوبھی آ دمی مرتد ہوجائے اسلام سے ان کو اسلام کی طرف دوبارہ دعوت دیجئے اگر اسلام کی طرف لوٹ کر آیا تو ٹھیک ہے ورنہ اس کوتل کردیجئے۔''

# عکفیرِ روافض میں اختلاف ہے، راجح تکفیر ہے

روافض کے اکفار میں اختلاف ہے علامہ ابن عابدین شامی عدم تکفیر کی طرف ہیں، اور حضرت شاہ علی عدم تکفیر کی طرف ہیں، اور حضرت شاہ عبدالعزیز بُینائیڈ اکفار کرتے ہیں، ہمارے نزدیک بھی یہی صحیح ہے۔ اصل میں جوابتلاء حضرت شاہ عبدالعزیز بُینائیڈ کو پیش آیا وہ علامہ شامی کو پیش نہیں آیا، مسئلہ کا اختلاف نہیں ابتلاء کا ہے۔ ویسے ہمارے نزدیک حضرت شاہ عبدالعت زیز بُینائیڈ مسئلہ کا اختلاف نہیں ابتلاء کا ہے۔ ویسے ہمارے نزدیک حضرت شاہ عبدالعت زیز بُینائیڈ کو بھی ہم نے شامی سے فقیہ النفس پایا۔ ایک دفعہ فرمایا یہ جو حدیث میں آیا ہے:

مَنُ قَامَر لَيْلَةَ الْقَدُرِ اِيْمَانًا وَ اِحْتِسَابًا غُفِرَلَهُ مَا تَقَدَّمَر مِنْ ذَنْبِهِ ِ (بخارى نَا ص٢٥٥)

ترجمہ: ''جس نے لیلۃ القدر میں قیام کیا ایمان وثواب کی نیہ۔ سے ان کے پچھلے گناہ معاف ہو گئے۔''

<sup>(</sup>۱) يلك آنا، توبه طلب كرنابه

اس کی شرح کے وقت منداحمہ کی بیروایت بھی پیش نظر رکھنی چاہئے: مَنْ هَمَّ بِحَسَنَةٍ کُتِبَ لَهُ عَشْرُ حَسَنَاتٍ إِذَا اَشُعَرَ بِهِ قَلْبُهُ وَ حَرَّصَ بِهِ ِ (منداحمہ ناس سم ۲۸۳) ترجمہ:''جس نے نیکی کا ارادہ کیا اس کے لئے دس نیکیاں لکھی جاتی ہیں جب ول نے ان کا شعور اور احساس کیا اور اس کے تواب کا حرص کیا۔''

یہاشعارقلب اورحرص ثواب ہی میر ہے نزدیک احتساب ہے جونفس نیت پر ایک امرزائد ہے، نیت پربھی ثواب ملتا ہے اور احتساب پرثواب مضاعف<sup>(۱)</sup> ہوجا تا ہے گویا احتساب نیت کا استحضار ہے، فرمایا:

اُوُ کَسَبَتُ فِی اِیمَانِهَا خَیْرًا۔ (سورۃ الاعراف: ۱۵۸) 97. میں او جمعنی واؤہے، چنانچہ علامہ قسطلانی میں نے ارشاد الساری میں یہی لکھا ہے اور ابوداوُدکی روایت میں تو وہی آیا ہے۔

> معتزلہ کا رق معتزلہ نے تقدیر عبارت اس طرح نکالی ہے:

لَا يَنْفَعُ إِيْمَانُهَا لَمْ تَكُنُ امْنَتْ مِنْ قَبُلُ أَو امْنَتْ وَلَمْ تَكُنْ فِي الْمُنَاثِهَا خَيْرًا.

ترجمہ: ''اس کو ایمان نفع نہ دے گا جس نے موت سے پہلے ایمان نہیں لایا ہو یا موت سے پہلے ایمان میں کوئی نہیں لایا ہو یا موت سے پہلے تو ایمان لایالیکن اس ایمان میں کوئی نیک عمل اس نے نہیں کیا۔''

تا كه مقابله صحيح هو سكے، اسكا جواب كليات ميں ابى البقاء نے بھى ديا ہے، ابن

حاجب نے بھی جواب دیا ہے اور حاشیہ کشاف میں علامہ طبی اور ناصر الدین نے ذکر کیا ماجب نے بھی جواب دیا ہے اور حاشیہ کشاف میں علامہ طبی اور ناصر الدین نے ذکر کیا ہے۔ میر سے نز دیک یہاں ''او'' دو چیزوں میں منافات (') کے لئے نہیں ہے بلکہ مقصد ایمان اور کسب خیر دونوں کی نفی ہے۔

### کفار کے اعمال بھی دنیا میں مفید ہوسکتے ہیں

فرمایا حضرت حکیم بن حزام میشد سیمسلم شریف میں مروی ہے کہ انہوں نے نبی کریم منالید آلف کی خدمت میں عرض کیا کہ اسلام سے پہلے جو طاعات میں نے کی ہیں ان سے کچھ فائدہ بھی ہوگا؟ تو آپ نے فرمایا:

ٱسْلَهْتَ عَلَى مَا ٱسْلَفْتَ مِنْ خَيْرٍ . (مسلم ١٥ص٩٥)

تم اپنے سابق اعمال خیر کے ساتھ تو مسلمان ہوئے، یعنی اسلام کی برکت سے تمہارے وہ اعمال خیر بھی قائم رہے اور اس وقت کی طاعات بھی نیکیاں بن گئیں۔ فرمایا مجھے اس بات کا یقین ہو گیا کہ کفار کی طاعات وقربات ضرور نفع پہنچاتی ہیں کیونکہ ان میں نیت اور معرفت خداوندی ضروری نہیں۔ طاعات وقربات سے مراد

صله رحمی بخل، برد باری، غلام آ زاد کرنا، صدقه، رحم و کرم، جواں مر دی، بخش دینا، عدل و انصاف ہیں۔

حضرت شاہ صاحب عُشَدُ نے فرمایا کہ کفار کے اعمال خیر بغیر اسلام کے نجات اُخروی کا سبب نہیں بن سکتے۔ نہ وہال کے نواب ونعت کا مستحق بنائیں گے۔ البتہ اللّٰہ تعالیٰ جس کے لئے چاہیں گے تخفیف <sup>(۲)</sup> عذاب کا سبب بن سکیں گے، اسی لئے علاء نے بالا تفاق فیصلہ کیا کہ عادل کا فر کے عذاب میں بہ نسبت کا فر ظالم کے تخفیف ہوگی۔ چنا نچہ ابوطالب نے جو خدمات انجام دی تھیں ان کا فائدہ صراحتًا اعادیث میں مذکور ہے۔

<sup>(</sup>۱) ایک دوسرے کی ضد ،فغی ،مخالفت۔

<sup>(</sup>۲) کی

فرمایا به جوحدیث ہے:

قَالَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا آحْسَنَ آحَلُ كُمْ إِسْلَامَهُ فَكُلُّ حَسَنَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُ لَهُ بِعَشَرِ آمُثَالِهَا إلى سَبِعِمَائِةِ ضِعْفٍ وَكُلُّ سَيِّئَةٍ يَعْمَلُهَا تُكْتَبُلَهُ عَمْلُهَا الْمُعَلِّمَةُ لِهَا۔

(بخاری ج اص ۱۱)

ترجمہ:''حضور اکرم سالٹھ آلیہ ہے ارشاد فرمایا جب تم میں سے کوئی دل سے اسلام لے کرآئے تو ہر نیکی جو وہ کرتا ہے وہ ستر گنا بڑھا کر ککھی جائے گی اور ہروہ برائی جو وہ کرتا ہے اس کی مثل کھی جائے گی۔''

میرے نزدیک احسان اسلام ہیہ کہ دل سے اسلام لائے اور زمانہ گفت کے تمام برے اعمال سے توبہ کرے، اور اسلام کے بعد ان سے بچنے کاعت زم مصتم (۱) کرے۔ ایسے خص کے تمام گناہ بخشے جائیں گے۔

اور اساءة اسلام (۱) میہ ہے کہ اسلام لائے مگر زمانہ کفر کے تمام معاصی سے تو بہ نہ کرے اور ان کا ارتکاب برابر کرتا رہے، ایسا شخص اگر چہ اسلام میں داخل ہوگیا اس سے تمام اگلے پچھلے معاصی کا مواخذہ ہوگا، پس جس حدیث میں بیآیا ہے کہ اسلام گنا ہوں کوختم کر دیتا ہے اس سے مرادوہی صورت ہے کہ گنا ہوں سے تو بہ بھی شامل ہو۔ مین محسنی السلاح الْکَرْءِ تَرْکُهُ مَالَلا یَعْنِیْدِہے۔

(ترمذی، حدیث ۱۳۲۷)

ترجمہ:'' آدمی کے اسلام کاحسن اس میں ہے کہ وہ بے فٹ ئدہ چیزوں کو چھوڑ دے۔'' میں میں میں

 $^{\uparrow}$ 

<sup>(</sup>۱) پکا(مضبوط)اراده۔

<sup>(</sup>۲) زوال، کمی۔

#### حضرت شاہ صاحب عیشہ کے الطاف کریمانہ

ایک دفعہ غالباً ۲۳ بیرون کا موسم تھا، اور احقر دیوبند حاضر ہوا حضرت شاہ صاحب رئیس بھی ڈابھیل سے تشریف لائے ہوئے تھے۔حضرت صحن میں چار پائی برتشریف فرما تھے، مولا نا مشیت اللہ بجنوری رئیست اور بہت سے مہمان بیٹے تھے۔ کمال مہر بانی فرمائی، ہمیں دیکھتے ہی چار پائی سے اٹھ کر ننگے ہی پاؤں ہماری طرف تشریف مہر بانی فرمائی، ہمیں دیکھتے ہی چار پائی سے اٹھ کر ننگے ہی پاؤں ہماری طرف تشریف لائے اور مصافحہ فرمایا، پھر مولا نا مشیت اللہ بجنوری رئیست کے پاس تشریف فرما ہوئے اور ان کو بیر کا چھلکا اتار کرعنایت فرما رہے تھے، ایک طبق ہماری طرف بھی رکھ دیا اور ایک طالب علم کوفر مایا کہ ان کوچسیل کر کھلاؤ اور دوسرے طالب علم کو جیب مبارک سے ایک روپیہ نکال کردیا اور فرمایا کہ بکری کا عمدہ گوشت بازار سے لاؤ پھر گھر کے اندر تشریف لے گئے۔

مولوی مخفوظ علی ﷺ فرماتے تھے کہ گھر میں حضرت فرمارہے تھے کہ بہت معزز مہمان آئے ہیں کھانا عمدہ پکا ئیوں گھر میں حضرت فرما یا کہ دوٹوکرے باقر معزز مہمان آئے ہیں کھانا عمدہ پکائیو، پھر باہر تشریف لائے اور فرما یا کہ دوٹوکرے باقر خانیوں کے لے آئے اتنی تکلیف کیوں اٹھائی ، اگر کوئی شے لانا ہی ہوتو یسیر (ا) سی چیز خانیوں کے لے آیا کرو، میرے ہاں محبت میں کوئی فرق نہیں پڑتا، بہت تھوڑی چیز لانا چاہئے۔

## ''فصل الخطاب'' كا تذكره اور جوا<u>ب</u>

بھر فصل الخطا<del>ب کے متعلق میں نے تذکرہ شروع کر</del>دیا کہ ایک صاحب نے اس کا جواب لکھا ہے بڑی ہی تعلَّی <sup>(۲)</sup> دکھائی ہے۔فر ما یا جبعناد <sup>(۳)</sup> پر کوئی اتر آئے تو اس کا کیا علاج ہے۔عصر کے وقت مولا نا مشیت اللّٰہ ﷺ چلے گئے ہم سب نماز کے لئ

<sup>(</sup>۱) هم مقدار، تھوڑی۔

رr) برتری۔

<sup>(</sup>۳) مخالفت ـ

ے قریب والی مسجد میں چلے گئے۔حضرت شاہ صاحب پُڑاللہ نے خود امامت کرائی اسی طرح سب نمازوں میں خود ہی امام بنے، اللہ تعالیٰ نے حضرت کی اقتداء میں کئی نمازیں نصیب کردیں۔

دوسرے دن بعد نماز فجر ہی ہمیں بلایا، اور بڑی شفقت فرمائی، میں نے بعض عبارت فصل الخطاب کا مطلب پوچھا نہایت خندہ پیشانی سے مسکراتے ہوئے جواب عنایت فرماتے رہے، اس پر بڑے خوش ہوئے کہ اس کو کتاب پر نظر ہے۔ پھر فرمایا آپ فرالیٹ جائے یہ کمبل بیں ان کو نیچ بچھا لیجئے، خود اپنے دست مبارک سے عنایت فرمائے ہم نے متبرک سمجھ کر تکیہ کے نیچ رکھ لئے پھر دو پہر کو کھانا پر تکلف بھیجب، مولانا فرمائے ہم نے متبرک سمجھ کر تکیہ کے نیچ رکھ لئے پھر دو پہر کو کھانا پر تکلف بھیجب، مولانا محفوظ علی میں تاہد میں میں میں میں میں میں ہوئے ایک مہمانوں نے مل کر کھانا کھایا۔

حضرت شاہ صاحب عُشِیْ کا بیعت فرما کر ذکر چشتیہ کلقین فرمانا پھر بعد ظہر میں نے عرض کیا کہ ساتھی کو بیعت فرمالیں نہایہ۔ شفقت سے

قبول فرماليا، اور دواز دهشيج چشتيه کا ذ کرتلقين فرمايا ـ

### بچوں کے لئے تعویز

پھراحقر نے دوتعویذوں کے لئے عرض کیا کہ نظر کا تعویذ ایک میرے بچے کے لئے اوران کے بچے کے لئے درکار ہے۔ فرمایا میری تو دوات تعویذ کے قابل نہیں رہی۔ خشک سیاہی پانی ڈالنے سے پھیکی ہوجائے گی اور پرانی بودار اسس سے تعویذ نہیں لکھنا چاہئے ،عرض کیا کہ تعویذ تو حضرت سے لکھوانا ہے پھر دوات میں سیاہی نئ ڈلوائی اور تعویذات لکھ کر ہمارے حوالے کئے فرماتے تھے خود ہی لکھ لینا:

آعُوْذُ بِكَلِمَاتِ اللهِ التَّامَّاتِ مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ وَ هَامَّةٍ وَمِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ وَ هَامَّةٍ وَمِنْ كُلِّ عَيْنِ لِآمَةٍ ( بَارى ، مديث: ٣٣٧ )

ترجمہ:''میں پناہ بکڑتا ہوں اللہ تعالیٰ کی مکمل کلمات کے ساتھ ہر شیطان سرکش اور نظر ڈالنے والی آئکھ ہے۔''

حضرت شاہ ولی اللہ مُشاہ نے فرمایا ہے کہ اس پریہ الفاظ بھی زیادہ کرے:

حَصَّنْتُك بِحِصْنِ ٱلْفِ ٱلْفٍ.

ترجمہ: '' میں نے آپ کو ہزار ہزار قلعوں میں محفوظ کیا۔''

احقر نے عرض کیا کہ حضرت ہی تحریر فرمادیں پھر بڑی عنایت ہوئی۔

جب شام کی گاڑی ہے ہم واپس ہونے لگے تو فرمانے لگے اگر کوئی اور گنجائش ہوتو اور تھہر جاؤ، احقر نے عرض کیا کل کورخصت لے لیں گے، پھرا گلے دن مبح کومجلس

ہوئی، جب رخصت ہونے گے تو فرمایا کہ آپ کی مہمانی کا تفقد (ا) نہیں ہوسکا۔ پچھ خیال نہ کرنا میں بھی علیل ہوں مجھے بہت رفت ہوئی کہ اتنی شفقت پر بھی میے عذر۔

مولانا خير محمد جالندهري عيشة اور حضرت شاه صاحب عيشة كا ذكرخير

مہتم مدرسہ عربی خیرالمدارس کے تاثرات

السلام عليكم ورحمة الله وبركانة

آپ نے فرمایا کہ میں بحرعلم وعمل، قدوۃ المحدثین زبدۃ المدققین حضرت علامہ مولا نامحد انورشاہ صاحب قدس سرہ کے متعلق کچھ یا دداشت قلم بند کروں، مگر آپ کومعلوم ہے کہ بیاری کی وجہ سے میرا حافظہ باقی نہیں رہا۔ صرف ایک دو باتیں بالمعنی عرض کرتا ہوں۔ (وَهِی هٰذَهِ)

جب کہ حضرت شاہ صاحب قدس سرہ دارالعلوم دیو بند میں تھے اس وقت میں تھانہ بھون گیا ہوا تھا، وہاں سے فارغ ہوکر دیو بندآیا اور حضرت شاہ صاحب قدس سرہ کی زیارت کے لئے حاضر ہوا، حضرت شاہ صاحب قدس سرہ اس وقت اوپر والے

<sup>(</sup>۱) اہتمام۔

کرے میں تھے۔ جو دارالتفسیر کی قریب ہے اتفاق سے اکیلے تھے میں ملا اور مؤدبانہ ملاقات کے بعد بہت ہی باتیں ہوئیں، بعد میں حضرت شاہ صاحب قدس سرہ نے اپنی کتاب فصل الخطاب دی اور فرما یا کہ اس کو دیکھنا، پھر فرما یا کہ مجھے افسوس سے کہ میں نے یہ کتاب طلباء کومفت دی مگر بعض طلباء نے بازار میں چارآ نہ میں نے دی، مفت کی یہ قدر کی۔ پھر فرما یا کہ میرے دل میں مضامین اُ بلتے اور جوسٹ مارتے ہیں اور میں چاہتا ہوں کہ ان کو بذریعہ تحریر ظاہر کروں مگر افسوس کہ میں تحریر میں کوتاہ قلم ہوں۔ میں چاہتا ہوں کہ دوسرا آ دمی قابل تیز قلم ہروقت میرے پاس رہے جب وہ مضامین میں جاہتا ہوں کہ دوسرا آ دمی قابل تیز قلم ہروقت میرے پاس رہے جب وہ مضامین خہیں ہوتا، اور جو قابل ہوتا ہے وہ وت بل

جب حضرت شاہ صاحب بَيْنَا وَ الْجَيْلَ چَلِ گُنَاسَ كَ بِعدا يَك وقت ديوبند آئے ہوئے تھے۔ غالباً رمضان المبارک میں یا عیدالانتی کے بعد بندہ مع چندرفقاء تھانہ بھون گیا ہوا تھا۔ وہاں سے فارغ ہوکر ہم سب دیوبند آئے، غالباً مولوی محمد رمضان بَیْنَاتَ بھون گیا ہوا تھا۔ وہاں سے فارغ ہوکر ہم سب دیوبند آئے، غالباً مولوی محمد رمضان بَیْنات اور مولوی عبداللدرائے پوری بَیْنات وغیرہ بھی ساتھ تھے حضرت شاہ صاحب قدس سرہ کی نیارت کے لئے گھر پر حاضر ہوئے۔ حضرت شاہ صاحب بُینات کومرض کی وجہ سے پچھ ضعف ہور ہا تھا مگر شفقت بزرگانہ سے ساتھ بیٹے اور افادیت سے متمتع (۱) کیا۔

مُغنی ابن قُدّ امه مطبوعه اورمخطوطه میں فرق ہے

میں نے ایک عبارت مغنی ابن قدامہ کی پوچھی فرمایا وہ ابن متدامہ کی مغنی جو مطبوعہ ہے وہ غلط ہے۔ صحیح نسخہ مکہ مکرمہ کے کتب خانہ میں ہے میں جب عرب گیا تھا تو مکہ مکرمہ میں اس کا مطالعہ کیا تھا اس مسئلہ کے متعلق عبارت نفت ل کرلی تھی ، چنانچہ باوجود

<sup>(</sup>۱) مستفید - فائده پہنچایا -

ضعف کے اٹھے اور اندر سے دو تین ورق لائے اور عبارت پڑھی میں نے وہ عبارت نقل کی (افسوس کہ وہ عبارت 1947ء کے انقلاب میں جالندھر کے کتب خانہ میں رہ گئی)۔

میں اس وقت اپنارسالہ ' خیر الکلام فی ترک الفاتحہ خلف الا مام ' ککھر ہا ہت جیا نچہ اس کے اٹھا کیس صفح تیار ہوئے تھے، میں نے پہلے تھانہ بھون میں حضرت کیم الامت مرشدی ومولائی حضرت مولانا شاہ اشرف علی صاحب قدس اسرارہم کوسنائے حضرت والانے میری حوصلہ افزائی کے لئے دس روپے بطور انعام دئے۔ یعنی اسس رسالہ کے دو چار ورق سنائے حضرت شاہ صاحب قدس سرہ نے بھی پیند فر مائے تو میں رسالہ کے دو چار ورق سنائے حضرت شاہ صاحب قدس سرہ نے بھی پیند فر مائے تو میں نے سوال کیا کہ آپ نے غیر مقلد کا رسالہ ' الکتاب المستطاب' دیکھا یا نہیں؟ فر مایا کہ میں جہلاء حقاء کی کتابیں نہیں دیکھا کرتا، میں نے عرض کیا کہ میں اس واسطے پوچھت میں جہلاء حقاء کی کتابیں نہیں دیکھا کرتا، میں نے عرض کیا کہ میں اس واسطے پوچھت ہوں کہ میں آج کل اس کا جواب لکھ رہا ہوں، اور اس میں بعض با تیں قابل استفسار ہوتی ہیں۔

فرمایا جوبات قابل استفسار ہوا کرتے واس کوآپ اپنی طرف نسبت کسیا
کریں، میں جواب دوں گا، اگر کسی شخص کی طرف نسبت ہوئی تو میں جواب نہیں دوں گا۔
پھر میں نے عرض کیا کہ مجھے سند حدیث دیجئے اور اطراف کتب حدیث س
لیجئے، فرمایا کہ میں آپ کو بلا سنے سند دیتا ہوں، اور اجازت (حدیث) دیت ہوں میرا
آپ پر اعتماد ہے اگر سند مطبوعہ میرے پاس ہوتی تو آپ کواس وقت دے دیتا جب
میں ڈانجیل پہنچوں تو مجھے یا دولانا میں مطبوعہ سند تھیج دوں گا۔

بنده خیرمحمهتم مدرسه خیر المدارس ملتان (۲۸ جمادی الاخری ۲۸ سیاه)

## فلیائن کے شیخ الاسلام کا حضرت شاہ صاحب عُیالیّا سے متاثر ہونا

برسساله ها میں شیخ الاسلام فلپائن دیو بندتشریف لائے ان کی آمد پر جلسہ ہوا حضرت شیخ الہند رئیسالہ نے طلباء اور حضرت شاہ صاحب رئیسالہ نے طلباء اور اسا تذہ کے مجمع میں جوتقر بر فر مائی وہ حضرت مولا نا حبیب الرحسمان رئیسالہ نائب مہتم دارالعلوم دیو بند کی زبانی سنئے، آپ ''القاسم'' ذی الحجب اسسالہ ھاور محرم سسسالہ ھیں فرماتے ہیں:

اس کے بعد جناب مولا نا سیرمحمدانورسٹ ہو پھٹیٹی مدرس دارالعلوم دیوبند نے نهایت قصیح وبلیغ عربی زبان میں برجسته تقریر فرمائی \_مولانا موصوف کے فضل و کمال علمی اور فصاحت و بلاغت سے اکثر حضرات واقف ہیں،مولانا کی تقریر ایک جانب اگر باعتبار زباندانی اور فصاحت روانی کے بے مثل تھی تو دوسری جانب ایسے مضامین اور حقائق اصول دین و نکات علم کلام وحدیث پر حاوی تھی جو کم کسی نے سنی ہوگی، حضرت شیخ الاسلام موصوف بھی آپ کی تقریر ومضامین پرمحو حیرت تھے، نہایت غور کے ساتھ ہمہ تن گوش بنے ہوئے متوجہ تھے اور استحسان وتسلیم کے ساتھ گردن ہلاتے تھے،مولا نانے جو مضامین بیان فرمائے، وہ حقیقت میں ایسے تھے کہ دوسراشخص گوکتنا ہی وسیع النظر اور قادر على الكلام ہومتعدد مجالس ميں بھی ادانه كرسكتا تھا، مگرآپ كا دوسرا كمال بيە تعت كهان ہى مضامین دقیقہ (') کونہایت جامع اورمخضرالفاظ میں بہت تھوڑے سے وقت کے اندراس طرح بیان کردیا که نهنهم مضامین میں خلل واقع ہوا نہ کوئی ضروری بات فروگز اشت <sup>(۲)</sup> ہوئی نہ بے ضرورت زائداز حاجت ایک جملہ زبان سے نکلا۔ اس میں بھی ذرا شک نہیں کہ اگر ہفتوں سوچ کر اور عبارت کو مہذب منقح بنا کر کوئی شخص لکھتا اور یا دکر کے

<sup>(</sup>۱) مشکل، باریک۔

<sup>(</sup>۲) کھولنا۔

سناتاتوالیی سلاست وروانی کے ساتھ نہ پڑھتااورالیی واضح و برجستہ تقریر نہ کرسکتا۔ ذٰلِك فَضُلُ اللهِ يُؤُتِيْهِ مَنْ يَّشَآءُ۔

کیوں کے مل المجھ کے جوابی تقریر میں یہ بھی فرمایا) اور ابھی مجھ کو استاد جلیل (شیخ الاسلام فلپائن نے جوابی تقریر میں یہ بھی فرمایا) اور ابھی مجھ کو استاد جلیل (مولانا سید محمہ انور شاہ رئیلیٹ) نے اس مدرسہ کے مؤسس اور بانی کے اصول دربارہ اشاعت علوم تائید دین سمجھائے ہیں تو مجھ کو معلوم ہو گیا کہ اس جگہ اہل سنت والجماعت کے مسلک کی تعلیم دی جاتی ہی ، اور یہی طریقہ میرے نز دیک اہل سنت والجماعت کا ہے مسلک کی تعلیم دی جاتی ہی ، اور یہی طریقے کے متبع ہیں اور طریقہ سنت کی تائید اور مبتدعین کا ربھی عین سنت اوفر ائض علاء میں داخل ہے۔

اور آخر میں قشم کھا کر فرمایا آج استاد جلیل (مولانا محمد انور سٹ ہو میں گئے گئے ۔ ذریعے سے حقائق اور معارف علوم دین کے ایسے بے بہا موتی میرے کان میں پڑے جوآج تک بھی نہ سنے تھے اور بیمجلس ہمیشہ یا در ہی گی۔

### فصاحت وبلاغت کے نمونے

کے ۔۔۔۔۔ایک دفعہ لاہورآسٹریلیا مسجد حوض کی حجت پر چار پائی پرتشریف فرما سے۔احقر نے دریافت کیا کہ کیا لما ظرفیہ کا صلہ فاء بھی آتا ہے؟ فوراً فرمایا کہ شسرح الفیہ میں اُشمونی اُلاقائے کہ جائز ہے۔اوراستدلال میں آیت پیش کی:

فَكَمَّا نَجْمُهُ مُ إِلَى الْبَرِّ فَمِنْهُ مُ مُّقُتَصِكُ ﴿ (سورة لقمان:٣٢) ترجمہ:'' پھر جب ان کو حشکی کی طرف نجات دی تو کوئی ان میں ہوتا ہے نیچ کی چال پر۔''

اور بھی بلغاء کے ہاں بیہ استعال ہوا ہے، پھراحقر نے تلاش کیا تو مخضر المعانی ص ہم میں ہے:

ثُمَّ لَمَّا وُقِّقَتُ بِعَوْنِ اللهِ وَ تَائِيْدِيدِ لِلْإِنْمَامِ إِلْحَ فَجَاءَ بِحَمْدِ اللهِ

كَمَا يَرُوكُ النَّوَاظِرُ.

ترجمہ:'' پھراللہ کی مدداور تائید سے مجھے اتمام کی توفیق دی گئے۔'' نیز تفسیر ابن کثیر ج اص ۹۳ مصری اور ملاعصام نے اس پر بحث نفیس کی اور

اس کا جواز ثابت کیا ہے۔

احقرنے عرض کیا کہ ایک غیر مقلد نے لکھا ہے کہ ذو کی اضافت مضمر کی طرف جائز نہیں ہے۔فوراً فرمایا کہ سلم شریف کے خطبہ ہی میں ہے:

مِثْلُ آبِيْ هُرَيْرَةَ إِنْنِ عُمَرَ وَذُويْهِمَا.

ترجمه: ''ابوہریرہ ڈلٹنۂ اور ابن عمر ڈلٹنۂ کی طرح۔''

ص ۲۲ مسلم میں آخری سطر، میں نے جشجو کی تو بہت سی کتابوں میں بیل گیا۔ مخضر المعانی ص ۱۸ مطبوعہ مجتبائی دہلی:

> لَسَلَّمَ مِنَ الْفَصْلِ بَيْنَ الْحَالِ وَذَيْهَا بَالْأَجْنَةِيِّ ـ جَاكَلُتُمُ خَاصَمُتُمُ عَنْهُمْ عَنْ طُعُبَةٍ وَذَوَيْهِ لَهِ اللَّهِ ٢٨ مطبوعة نورمُه ) ترجمه: "تووه في گئفسل سے حال اور ذى الحال كه درمسيان اجنبى سے "

> > مقامات حریری ص ۱۰۱ میں ہے:

فَجَاءَتْ بِإِبْنِ يُسْرِ ذَوِيْهِ (وَغَيْرَهُ مِنَ الْكُتُبِ).

ایک صاحب نے اجتماع کا صله مع آنا ناجائز لکھا ہے اور درۃ الغواص کا حوالہ

دیا ہے، حالانکہ جو ہری نے اس کا رد کیا ہے اور صحاح جو ہری میں ہے:

جَامَعَهُ عَلَى كَنَا أَيْ إِجْتَمَعَ مَعَهُ.

مسلم شریف میں بھی ص ۵۲ پر فرماتے ہیں:

وَلَمْ يَنْ كُرْ قُلُوْمُ ابْنِ الْمَسْعُوْدِ وَاجْتِمَاعُ ابْنِ عُمَرَ مَعَهُ.

ترجمہ: ''ابن مسعود ڈاٹنۂ کے آنے کا ذکرنہیں کیا اور ابن عمر ڈاٹنڈ کے

ساتھ جمع ہونے کا ذکرنہیں کیا۔''

اور ابن عقیل شرح الفیہ مصری ص ۸۴ میں ہے:

أَنْ يَقَعَ ظَرُفًا لَهَّا اجْتَمَعَ مَعَهُ ـ

شرح ملا جامی ص ۵۲ میں ہے:

لَا يَجْتَبِعُ مَعَ اللاَّمِّ وَالْإِضَافَةِ.

تذكره الحفاظ ج٣ص ١٨٨ ميں ہے:

رَأَيْتُ يَوْمًا إِجْتَهَعَ مَعَ النَّارِقُطْنِي ـ

ترجمہ:''میں نے ایک دن دیکھا وہ دار قطنی کے ساتھ جمع ہوا تھا۔''

تفسیرابن کثیرجا ص۲۹م میں ہے:

إجْتَبَعَ مَعُهُ.

اورص ۸۰ ۴ میں ہے:

آنُ يَجْتَبِعَا مَعَ الْأَوْلَادِ إلى غَيْرِ ذٰلِك مِنَ الْعِبَارَ اتِ.

#### <u>ابن سینا اور مسئله روح</u>

ہے۔۔۔۔۔فرمایا کہ ابن سینا نے روح کی تحقیق پرایک قصیدہ لکھا اور اپنی جیرت کا اظہار کیا ، پھر روح ہی کی تحقیق پر حضرت شاہ رفیع الدین محدث دہلوی ﷺ نے بھی ایک قصیدہ لکھا جو بلیغ بھی اور تحقیق بھی ہے۔ فرمایا کہ شاہ صاحب جب روحانی آ دمی شخصے اس میں عَلَمْ کو مضاف استعال کیا ہے۔ اس پر اعتراض ہوا کہ علم کو مضاف ستعال کیا ہے۔ اس پر اعتراض ہوا کہ علم کو مضاف ستعال نہیں کیا جاتا ، یہ محاورہ عرب کے خلاف ہے ، پھر یہ معاملہ صاحب نفحۃ الیمن تک ہینچا تو اس نے کہا علم کو مضاف وہی استعال کرسکتا ہے جو لغات عرب پر عبورتام رکھت ہو، یہ کوئی بڑا ادیب ہے جس کا یہ کلام ہے تو اعتراض کرنے والوں کوتسلی ہوئی۔

### فصل الخطاب كى عبارت كالمطلب

کسساحقر مارچ 1930ء مطابق و ۱۳ استاره دیوبند حاضر ہوااس وقت حضرت شاہ صاحب رئیات کی خدمت میں مولانا محمد ادریس سیکروڈوی رئیات بھی حاضر تھے، میں نے ان سے پوچھا کہ فصل الخطاب کی اس عبارت کا کیا مطلب ہے؟ مگر مولانا حل منہ کرسکے، پھر حضرت شاہ صاحب رئیات نے اذکار واورادسے فارغ ہوکر ہمیں اندر بلالیا، میں نے پھر وہی عبارت پیش کی فرمایا:

فَلَا تَفْعَلُوا إِلَّا بِأُمِّرِ الْقُرُآنِ.

میں کلمہ استناء کے بعد تعیین فاتحہ کرنا شارع کو منظور ہے، یہ سیں کہ تعیم فاعل بیان کرنا مقصود ہے لیس لا تَفْعَلُوا إِلَّا اَنْ تَفْعَلُوا بِأُقِر الْقُرْآنِ میں ناظرین پر مکتبس (۱) ہوگیا کہ إِلَّا اَنْ تَفْعَلُوا إِلَّا اَنْ تَفْعَلُوا بِأَقِر الْقُرْآنِ میں ناظرین پر مکتبس (۱) ہوگیا کہ إِلَّا اَنْ تَفْعَلُوا جُوکلمہ اُقُر اَنْ سے قبل مقدر ہے اس کی ضمیر جمع مذکر جو واؤ ہے اس کو پیشِ نظر رکھا گیا ہے، حالانکہ مقصود اُم القرآن کی تعیین ہے گویا بیفر مانا چاہتے ہیں کہ فاتحہ مقتدی سے بطور لزوم پڑھانا مقصود نہیں، اگر کوئی پڑھے تو اباحة مرجوحہ۔ موجود ہے۔

#### فصل الخطاب ص ٦٤ كي اصل عبارت بيه:

وَ يَخْتَمِلُ أَنْ يَّكُونَ لَفُظُ هُمَّهِ ابنِ اِسْحَاق مِنْ أَوَّلِهِ اللهِ الْحَوْدِ مَسْئَلَةُ وُجُوبِ الْفَاتِحَةِ فِي الصَّلاَةِ قَصْمًا مَعَ الْإِبَاحَةِ لِللهُ قَتَدِينَ تَبْعًا، وَ لَيْسَ التَّعْلِيْلُ لِعُمُوْمِ الْفَاعِلِ وَ هُوَ الضَّمِيْدُ فِي الصَّدِيدِ الْفَاعِلِ وَ هُو الضَّمِيدُ فِي اللَّهُ عَلُوا الْمُقَدَّدُ بَلَ لِتَعْيِيْنِ الْمَفْعُولِ بِهِ الضَّمِيدُ فِي الْمَفْعُولِ بِهِ الضَّمِيدُ فِي اللَّهُ اللهُ اللهُولُولُولِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ا

ذَاتُ الْفَاتِحَةِ وَ وُجُودُهَا عَلَى شَاكِلَةِ فَرْضِ الْكِفَايَةِ لَاعْمَلَ الْفَاتِحَةِ وَوُجُودُهَا عَلَى شَاكِلَةِ فَرْضِ الْكِفَايَةِ لَاعْمَلَ كُلُّ وَاحِدٍ لُزُومًا، فَإِنْ فَعَلَ مَنْ شَآءَمِنْهُمْ فَهُو فِي حَدِّ الْاَعْمِلُ وَالْتَبَسَ عَلَى التَّاظِرِيْنَ تَعْيِيْنَ الْمَوْمُولِيَةِ الْمَرْجُوحَةِ، وَالْتَبَسَ عَلَى التَّاظِرِيْنَ تَعْيِيْنَ الْمَفْعُولِ بِهِ بِتَعْمِيْمِ الْفَاعِلِ لُزُومًا .

ترجمہ: بیاخمال ہے کہ محمد ابن اسحاق کا کلام اول سے آخر تک نماز
میں وجوب فاتحہ کا مسلہ ہے قصداً اور مقتدی کے لئے اباحت تبعب
اور بیموم فاعل کے لئے تعلیل نہیں ہے بل تعیین مفعول ہہ کے لئے
تعلیل ہے اوالا بام القرآن ہے اور بید دونوں مختلف امسر ہیں تو
مطلوب فاتحہ کی ذات ہے۔ فرض کفا بیہ کے طور پر نہ بیہ کہ ہرآ دمی پر
لزوماً واجب ہو۔ پس جس نے چاہا پڑھ لیا تو اباحت ہے لیکن بیہی
مرجوح ہے ناظرین پرتعیین مفعول ہو وہ الا بام القرآن ہے اس کا
التباس تعیم فاعل ای الا ان تفعلوا ہے۔''

غرض حضرت شاہ صاحب کے تقریر فر مانے کے بعد بندہ کا تو شرح صدر ہو گیا اور بات سمجھ میں آگئی۔

ادھرایک صاحب نے اعتراض کیا وہ جلدی میں سیجھنے سے قاصر رہے کہ شاہ صاحب لفظ آنْ تَفْعَلُوْا جو إِلاَّ کے بعد مقدر ہے اس سے بحث کررہے ہیں تقت دیر عبارت یوں ہے:

لَا تَفْعَلُوا إِلَّا أَنْ تَفْعَلُوا بِأُمِّرِ الْقُرْآنِ فَإِنَّهُ لَا صَلَاةً لِهَنْ لَهُ يَهُنَ لَا صَلَاةً لِهَنْ لَهُ يَقُرَأُجِهَا.

چنانچە حدیث مرفوع میں اسی طرح ارشاد ہے:

قَالَ لَا تَفْعَلُوا إِلَّا أَنْ يَقْرَأُ آحَدُ كُمْ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ فِي

نَفْسِهِ.

یہ صاحب فرماتے ہیں کہ مولانا انور شاہ ﷺ کو یہ معلوم نہیں کہ لَا تَفْعَلُوْا میں ضمیر مقدر ہے یا بارز۔ دیکھئے غور نہ کرنے سے مطلب کیا سے کیا بن گیا۔ کس نے خوب کہا ہے:

چو بشنوی سخن اہل دل مگو کہ خطا است
سخن شاس نئہ دلبرا خطا اینجا است
ترجمہ:''جب آپ اہل دل کی با تیں سنوتو بیمت کہو کہ بیغلط ہے
آپ باتوں کو جاننے والے نہیں، اے دلبر خطا یہاں ہے۔''
چنانچہ آپ فرماتے ہیں:

وَهُوَ الضَّمِيْرُ فِي لَا تَفْعَلُوْ الْبَارِزُ. حضرت شاه صاحب فرمار ہے ہیں:

هُوَ الضَّمِيْرُ فِي إِلَّا آنَ تَفْعَلُوْا الْمَقَّلَارِ.

اول تو جناب نے لفظ ہی بدل دیا اِللّا آن تَفْعَلُوْا کی جگہ لَا تَفْعَلُوْا ہُی کا صیغہ لکھ مارا، پھر یہ بھی خیال نہ فر مایا کہ حضرت شاہ صاحب نے مقدر ضمیر کوہسیں فر مایا بلکہ یہ فر مایا کہ آن تَفْعَلُوْا جو کہ مقدر ہے اس کی ضمیر جمع مذکر واؤ کی تعمیم مقصود ہسیں، چنانچہ اس سے صرح عبارت فصل الخطاب ص ۱۸ میں یہ ہے:

آئ آنَّ قَوْلَهُ: فَإِنَّهُ لَا صَلَاةً لِمَنْ لَمْ يَقْرَأُمِهَا لَيْس تَعْلِيُلاً لِعُمُوْمِ الْفَاعِلِ فِي إِلَّا آنُ تَفْعَلُوا، بَلْ لِتَعِينُنِ آنَّ الْمَقْرُوءَ إِنْ كَانَ فَهُوَ الْفَاتِحَةُ لَا غَيْرَهَا وَهُوَ الْمُنَاسِبُ، انتهى.

اب ناظرین غور فرما سکتے ہیں کہ معترض کوعبارت سمجھنے کا سلیقہ نہیں ..... نَعُوْدُ بِاللّٰهِ مِنْ شُرُوْدِ اَنْفُسِدَا ..... اسی طرح اور بھی کچھ اعتراضات کئے جس کے تحقیقی

جوابات ہم نے دوسری جگہ دیئے ہیں۔

### حضرت شاه صاحب عيشة كا درس اورظرافتين

حضرت شاہ صاحب رئیلی کے درس میں بعض اوقات ظرافت کی باتیں بھی ہوجاتی تھیں۔

کہ۔۔۔۔۔ایک دفعہ فرمایا کہ ایک مغفل کھجور کے درخت پر حپڑھ کر کھجوریں توڑنے لگا جب اترنے لگا تو طریقہ بھول گیا، ایک اور مغفل بھی آگیا اسس نے رسہ طویل نیچے سے اس کی طرف بھینکا کہ اس کو اپنے بدن کے ساتھ باندھ لے مسیس تھے نیچے کھنچ لوں گا، نیچے کھنچا تو بیچارہ گر کر مرگیا، لوگوں نے اس کو بکڑا کہ یہ تو نے کیا کیا ہے چارے کی جان بھی گئی، جواب دیا کہ میں نے ایک دفعہ ایک شخص کو کنو میں سے اس طریقہ سے او پر کھنچ لیا تھا اس پر قیاس کر کے میں نے سمجھا۔

چه ده گزیه بالاچه ده گز بزیر ترجمه:''کیادس گزاوپرکیادس گزینچے۔''

#### ابن جر برطبری تشاشهٔ کا تذکره

ﷺ کررسہ دیو بیکر کے سطے چندہ کی غرض سے سورت گئے، میز بان نے کچھ کھا نا لا کر رکھا، ہم کھانے گئے مسیس نے خیال کیا کہ اور تو شاید آئے گانہیں اس میں گزارہ کرلیا، تھوڑی دیر میں اور کھانا بھی لے آئے، مولانا اصغرحسین صاحب فرمانے لگے کہ تو کیوں نہیں کھاتا؟ میں نے کہا مجھے تو یاس گُلّی <sup>(۱)</sup> ہو چکی تھی اب کھانا اور نہیں آئے گا، لہذا میں نے اسی میں گزارہ کرلیا اس '' یاس گُلّی'' پر بہت مسکراتے تھے۔

### حدیث "انماالاعمال" کی عجیب وغریب تشریح

فرمایا یہاں تین چیزیں ہیں: (۱) عمل، (۲) نیت ، (۳) غایت۔ پہلی کی طرف اشارہ فرمایا یہاں تین چیزیں ہیں: (۱) عمل، (۲) نیت ، (۳) غایت۔ پہلی کی طرف اشارہ فرما دیا۔ آئی الله و رَسُولِه ..... پس الی الله بینت ہے۔ تیسری چیز کی طرف اشارہ فرما دیا۔ قیم جُرَتُهٔ إِلَی الله و رَسُولِه ..... پس وہ غایت ہے ایسا ہی جملہ ثانیہ میں ہے۔

### لفظ سيح كى تشريح

المسفرمایا لفظ می ماشی کامعرّب ہے،اس کے معنی عبرانی زبان مسیس مبارک، اور لفظ عیسی ایشوع سے لیا گیاہے اس کے معنی مخلص، اور فار قلیط کا جو لفظ انجیل میں آیا ہےاس کےمعنی محم<sup>مصطف</sup>یٰ خاتم الانبیاء ہیں، جب مراداس سے خاتم النبیین سَالْٹِیَالِمَاْ ہیں تو حضرت عیسلی عَلیٰلِسَّا کا دوبارہ نزول انبیاء کی تصدیق عملی ہے کہ نبی سَالیْلِلَا کے بعد کوئی نبی منتظر باقی نہیں ہے کیونکہ ان کے واپس تشریف لانے سے ثابت ہوگیا کہ انبیاء کرام مَلِیلاً کی تعداد چونکہ ختم ہوگئی اس لئے پہلے انبیاء کرام مَلِیلاً میں سے لایا گیا، کیونکہ حضرت عیسیٰ عَایلِتَلاِ کو نبی کریم منالیْلاِنم سے خاص مناسبت ہے اس کئے ان ہی کا انتخاب ہوا،جس نبی نے صراحةً بثارت نبی کریم مثَاثِیْآلِنا کے تشریف لانے کی دی وہی آ کر تصدیق بھی فرمائیں گے۔اورحضور اکرم ملا ٹیلائم کی سنت مبارکہ پیمل پیرا ہوں گے۔

### فتاویٰ عالمگیری کا تذکرہ

🖈 ..... لا ہور میں خدام الدین کے جلسے پر بہت سے علاء جمع تھے، حضرت <u>115)</u> مولا نا سید حسین احمد مدنی میشانیه مجھی تشریف فرما تھے۔مولا نا سید محمد طلحہ میشانی<sup>ہ</sup> مجھی تھے، <u>ا116)</u> حضرت شاہ صاحب مُثالثہ نے فرمایا کہ اسا تذہ کی روایت ہے کہ جب سلطان عالمگیر مِثالثہ نے فتاوی مرتب کرایا تو علاء رات کے وقت بعد نماز تہجد جومسائل روزانہ ککھے جاتے سنا یا کرتے تھےاور جب کسی مسّلہ میں علماء الجھ جاتے تو سلطان عالمگیر ﷺ جو کہتے تھے وہی مسئلہ پاس ہوکرتحریر ہوتا تھا، بیاس کے وفورعلم اور تقویٰ کی دلیل ہے۔ يوم عاشوراء كى تاريخ كى شخقيق

(القاسم جلد ٣، ديوبند ماه شعبان المعظم • ٣٣٠ هـ)

عالی جناب صوبیدار صاحب کی تحریر کا حاصل بیہ ہے کہ جملہ فقہاءمحہ دثین

کے نز دیک یوم عاشوراء دسویں محرم ہے، کیکن روایات حدیث اور حساب دونوں اسس کے خلاف ثابت ہے۔

احادیث سے بیدام ثابت ہے کہ رسول اللّٰ۔ سکا ٹیٹیاآٹٹم جس روز مدینہ منورہ تشریف لائے بہود مدینہ کو عاشوراء کا روزہ رکھتے ہوئے پایا۔ان سے وحب روزہ کی دریافت کی گئی تو انہوں نے کہا بیدن بہت مبارک ہے اسی دن میں اللّٰہ تعالیٰ نے بنی اسرائیل کو ایکے دشمن یعنی فرعون سے نجات دی تھی۔حضر سے موسیٰ علیالیُلِا نے اس روز ارکھا۔

رسول الله سکا ٹیوائٹ نے فرمایا ہم تو بہ نسبت تمہارے زیادہ مستحق ہیں کہ حضرت موسی علیائیا کا اتباع کریں، تب آپ سکا ٹیوائٹ نے خود بھی روزہ رکھااورلوگوں کو بھی حکم دیا، اور یہ مسلّم ہے کہ رسول الله سکا ٹیوائٹ کا مدینہ منورہ تشریف لا نا ۸ رہیج الاق ل کو ہوا، اور ۸ رہیج الاق ل مطابق ہوتی ہے۔ 20 ستمبر 662ء کے اور 20 ستمبر 662ء مطابق ہوتی ہے دہم تشرین کے، ان دونوں مقدموں کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ یوم عب شوراجس کے روزے کا مسلمانوں کو وجو با یا استحسانا حکم دیا گیا ہے دہم تشرین ہوتی ہے۔فقہاء کا صوم عاشورا کے لئے دسویں محرم کو متعین کرلینا ظاہراً غلط معلوم ہوتا ہے کسی حساب سے ۲۰ ستمبر ۲۷۲ بے دسویں محرم کے مطابق نہیں ہوتی۔

مولا ناسید محمد انور شاہ میشائی کی تحقیق کا خلاصہ بیہ ہے کہ صحابہ کرام مخالفہ و تابعین وفقہاء ومحد ثین می اندیکی کاس پراتفاق ہے کہ عاشوراء دسویں محرم ہے، اس میں ایک کوبھی اختلاف نہیں ہے، مسلم میں حضرت ابن عباس ڈاٹھا سے بدیں تفصیل مروی ہے' دکھم بن الاعرج میں میں نے حضرت ابن عباس ڈاٹھا سے بدیں تفصیل مروی ہے در تکم بن الاعرج میں میں نے حضرت ابن عباس ڈاٹھا سے دریافت کیا کہ عاشوراء کا روزہ کس روز رکھوں؟ فرمایا کہ جبتم ہلال محرم کو دیکھوتو شار کرتے رہو جبنویں تاریخ ہوروزہ رکھوں، میں نے عرض کیا کہ رسول اللہ مٹاٹھا آٹھ اسی طرح روزے رکھتے تاریخ ہوروزہ رکھو، میں نے عرض کیا کہ رسول اللہ مٹاٹھا آٹھ اسی طرح روزے رکھتے

<u>ت</u>ھے؟ فرمایا: ہاں۔

اس سے صاف ظاہر ہے کہ یوم عاشوراء محرم کی دسویں تاریخ ہے، رہا نویں تاریخ ہے، رہا نویں تاریخ ہے، رہا نویں تاریخ کا روزہ بیراس بناء پر تھا کہ رسول الله سلط الله سلط آلیا ہم میں محرم کے روزہ کو دسویں کے ساتھ ملانا چاہتے تھے، اس کی خلاف صرف ایک روایت کی بناء پر بظاہر اسٹ کال واقع کیا گیا جو ابن عباس ٹی ٹھاسے مروی ہے کہ

قَدِمَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الْمَدِيْنَةَ فَرَأَى الْيَهُوْدَ تَصُوْمُ عَاشُوْرَاءَ ـ (بخارى ٢٥ ص١٤٧)

'' (ترجمہ) رسول الله مناليَّلِاً مله بينه منوره تشريف لائے تو يہود كو عاشوراء كاروزه ركھتے ہوئے يايا۔''

لیکن در حقیقت بیاشکال واقع نہیں ہوتا، کیونکہ کسی روایت سے بی ثابہ بنیں ہوتا کیونکہ کسی روایت سے بی ثابہ نہیں ہوتا کہ جس روز مدینہ میں تشریف لائے اسی روز بہود کوروزہ رکھتے ہوئے پایا، بلکہ روایت کا بیہ مطلب ہے کہ مدینہ منورہ پہنچنے کے بعد اول مرتبہ جب محسرم آیا تو آپ سُاٹِیْوَالِمْ نے یہود کو دسویں تاریخ کا روزہ رکھتے ہوئے پایا۔

اورصاحب''نتائج الافہام فی تقویم العرب قبل الاسلام''کی بیروایت کہ یوم قدوم رسول اللہ سکا ٹیآؤلؤ کوم عاشوراء تھا،کسی طرح ججت نہیں ہوسکتی، کیونکہ بیروایت صحیح روایت کے خلاف ہے اس کے نقل وسیاق میں ضرور تخلیط (ا) واقع ہوئی ہے، اوراگر اس روایت کو تھے بھی مان لیں تب بھی اس کا بیہ مطلب نہیں ہوسکتا کہ وہ دن عاشوراء سلمین کا دن تھا، بلکہ یہود کے بعض فرقوں نے یوم عاشوراء کو جو قمری مہینے کے حساب سے ہوتا کی اس مہینے میں لے کر اس دن اور تاریخ کو بدل دیا تھا، پس ممکن ہے کہ ان بعض یہود کی حساب سے موتا کی حساب سے موتا کی حساب سے ماشورا کا دن ہونہ کہ مسلمانوں اور اکثر یہود کا۔

<sup>(</sup>ا) كلام مين باطل كاملانا، خلط ملط

خلاصہ بیہ ہے کہ کسی قابل اعتماد روایت سے بیدا مر ثابت نہیں کہ آپ کے تشریف لانے کا دن عاشوراء کا دن تھا، اور سارے اشکال کی بنیاد صرف اتنی ہی بات پر تھی، پوری تحقیق اور تفصیل مولا نا کے کلام میں موجود ہی، ملاحظہ فر مائیے۔ بسم اللّٰد الرحمٰن الرحیم

حمد بے حدمرحی قیوم را کہ تصرف از مان واکوان در حیطۂ قدرت اوست، و تشریف چیزے برچیزے بمقتضائے''کل یوم ہو فی سٹان'' آیت کبریا وعظمت او۔ درود نا محدود برسیدموجودات وسرور کا ئنات کہ سنت غراّء و بے جمت بیضاء است، و طلعت سعید و بے عید سنہ شہباء، دین متین و بے غرہ جبین سعداء وقرء عیون کملاء، و برآل واصحاب و بے و جملہ اتباع واحباب و ہے۔

ترجمہ: ''بے حدحمہ ہے اس جی وقیوم کے لئے کہ زمان اور کون کا تصرف اس کے احاطہ قدرت ہیں ہے۔ اور ایک چیز کی شرافت دوسری چیز گل یو ہو فی شأن کے تقاضا کے مطابق اللہ کی کبریائی اور عظمت کی علامت ہے غیر محدد درود شریف اسس موجودات کے سردار پر اور کا کنات کے سردار پر ہے کہ اسس کی چیکی سنت روش دلیل ہے اور ان کا چہرے کا ظاہر ہونا عید ہے۔ اور اس کا دین متین نیک بخت لوگوں کی پیشنانی کی چیک کا ذریعہ ہے اور اس کا دین متین کامل لوگوں کی پیشنانی کی چیک کا خریدہ وں اور اس کا دین متین کامل لوگوں کی آئھوں کی ٹھنڈک ہے۔ اور اس کا دین متین کامل لوگوں کی آئھوں کی ٹھنڈک ہے۔ اور اس کے آل واضحاب پر اور ان کے تمام دوستوں اور متبین پر درودہو۔'

امابعد، ایں سطرے باقتضاء حال درحل بعض اشکال متعلق تاریخ یوم عاشوراء درسلک تحریر کشیدہ شد ومرام ازال محض تحقیق مقام است لاغیر، و بخدا توفیق۔ ترجمہ:''امابعد! یہ چندسطریں مقتضی حال کے مطابق بعض اشکال کے حل میں جو یوم عاشورا کے تاریخ کے متعلق اشکال تھاتحریر کیں اور مقصوداس سے صرف تحقیق مقام ہے اور پچھنہیں اللہ تعالیٰ کی توفیق ہے۔''

باید دانست که یوم عاشورا بمقتضائے احادیث نبی کریم صلّ الیّ ایّ ایّ امت مرحومه یوم عاشورا زمحرم الحرام حسب رؤیت ہلال است۔

ترجمہ: '' یہ جاننا مناسب ہے کہ یوم عاشورا نبی صلی تنظیر پہلے کی احادیث کے مطابق اور امت مرحومہ کے اتفاق کے مطابق یوم عاشورامحرم کے چاند دیکھنے کے بعد دسوال دن ہے۔''

قَالَ فِي عُمَلَةِ الْقَارِئِ: وَ هُوَ مَنْهَبُ بَمْهُوْرِ الْعُلَمَاءِ مِنَ الصَّحَابَةِ وَالتَّايِعِيْنَ وَمَنْ بَعْلَهُمْ ، اهر نااص ١١١)

وَ قَالَ الزُّرُقَانِيُّ : وَ قَالَ الْقَاضِىُ وَالنَّوَوِىُ: ٱلَّذِيْ تَكُلُّ عَلَيْهِ الْاَحَادِيْثُ كُلُّهَا ٱنَّهُ الْعَاشِرُ وَهُوَ مُقْتَصَى اللَّهْظِ، اهـ(٢٢ص٢٦)

ودرجامع ترمذى بعن الحسن عن ابن عباس روايت كرده قال: آمَرَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِصَوْمِ يَوْمِ عَاشُوْرَاءَ يَوْمٌ عَاشِرٌ، اه (١٥ص٩٩)

وَ قَالَ فِي عُمْلَةِ الْقَارِئِ: وَ مِنْهَا مَا رَوَاهُ الْبَرَّارُ مِنْ حَدِيْثِ عَائِشَةً بِلَفُظِ: أَنَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اَمَرَ بِصِيَامِ عَاشُوْرَاءَ يَوْمَ الْعَاشِرْ، وَرِجَالُهُ رِجَالُ الصَّحِيْح، اهر نَااسُ ١١٩)

وَحُدِيْثُ صَمِيْحِ مُسْلِمٍ عَنِ الْحَكَمِ اِبْنِ الْاَعْرَجِ قَالَ: اِنْتَهَيْتُ اِلَى الْاَعْرَجِ قَالَ: اِنْتَهَيْتُ اِلَى الْبُوعَبَّاسِ وَهُوَ مُتَوَسِّدٌ دِاءُهُ فِى زَمْزَمَ فَقُلْتُ: اَخْبِرْنِى عَنْ يَوْمِ عَاشُورَاءَ اَتُّ يَوْمِ اَصُومُهُ ؟ فَقَالَ: اِذَا رَأَيْتَ هَلَالَ الْمُحَرَّمِ فَاعْدُ، ثُمَّ اِصْبَحْ مِنَ يَوْمٍ اَصُومُهُ ؟ فَقَالَ: اِذَا رَأَيْتَ هَلَالَ الْمُحَرَّمِ فَاعْدُ، ثُمَّ اِصْبَحْ مِنَ

الْيَوْمِ التَّاسِعِ صَائِمًا، قُلْتُ: اَهَكَنَا كَانَ يَصُوْمُهُ هُحَبَّنٌ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ﴿ فَقَالَ: نَعَمَ، ١هـ (مسلم ١٥ ص٣٥٩)

> ترجمہ:'' عمدۃ القاری میں ہے کہ جمہوری صحابہ اور تابعین اور ان کے بعد والوں کا مذہب ہے زرقانی نے فرمایا اور قاضی نے اور نووی نے بھی وہ فرمایا کہوہ جس پرتمام احادیث دلالے کرتی ہے کہ عاشورا دس محرم ہے لفظ کا تقاضا بھی ہے اور جامع تر مذی میں ہے، حضرت حسن ابن عباس والله السروايت كرت بين كه حضورا كرم مثل اليوالة ا نے فر ما یا بوم عاشورا کے روز ہے کا وہ دسواں دن ہے۔عمدۃ القاری میں ہےان میں سے وہ روایت ہیں کہ جو بزار نے نقل کی ہے۔ حدیث عائشہ ڈٹائٹۂا کے الفاظ یہ ہے کہ حضور اکرم مٹاٹیا آئِم نے صوم عاشورا کا حکم دیا۔ دسواں دن اور اس کی سند کے رجال سیجے بخاری کے رجال ہیں اورمسلم کی روایت حکم بن اعرج میں سے کہا کہ میں ابن عباس طالن کے یاس بہنچ گیا انہوں نے اپنی حادر سے ٹیک لگائی ہوئی تھی، زمزم کے کنوئیں کے یاس تو میں نے کہا کہ یوم عاشورا کے بارے میں بتا دیجئے کہ کون سے دن؟ عاشورہ کا روزہ رکھوں۔ فرما یا جب آپمحرم کا جاند دیکھیں تو گنٹ شروع کر دیں پھرنویں دن روز ہ رکھیں، میں نے کہا کیا حضور اکرم صابعُ الیہ ہم اسی طرح روز ہ ر کھتے تھے، فرمایا ہاں۔''

پس جواب براسلوب حکیم است، لینی درتعبین عاشورا بیچگو نه خفا نیست که عاشرمحرم الحرام است، آرے قابل لحاظ ایں امراست که تاسع نیز درصوم عاشرضم باید کر دو در قول وے ..... أهكذا يصومه هجه ل صلى الله عليه وسلمه ؟ فقال: نعمه، اھ ترجمہ: ''دپس یہ جواب کیم کے اسلوب پر ہے کہ تعیین عب شورہ
میں کسی قتم کی خفانہیں ہے کہ عاشورہ دس محرم ہے اور یہاں جو ۹
محرم فر ما یا اس کا مطلب یہ ہے کہ ۹ محرم کے روز ہے کودس محرم کے
ساتھ ملا یا جائے۔ اور اس کے اس قول میں بھی کہ اھکنا یصومہ
ھے ہیں فقال نعمہ اس میں بھی جواب براسلوب کیم ہے۔'
ہم اسلوب کیم است کہ تمنائے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم را کہ اگر تاعب م
قابل زندہ ما نند تاسع راہم با عاشر درصوم ضم کنند نازل بمنزلہ فعل آنحضرت سائے اللہ اللہ علیہ وسلم ما کہ اگر تاعب م
چنا نکہ سیاق طحاوی بریں معنی دلالت کند۔

ترجمہ:''کہ حضور اکرم سالٹائیلیٹی کی بیتمناتھی کہ اگر آئندہ سال تک زندہ رہے تو ۹ تاریخ کوروزہ رکھنے میں دس کے ساتھ ملائیں گے طحاوی کا کلام بھی اسی پر دلالت کرتا ہے۔''

قُلُتُ لِإِبْنِ عَبَّاسٍ رَضِى اللهُ عَنْهُ: أَخْبِرُنِى عَنْ يَوْمِ عَاشُوْرَاءِ، قَالَ: عَنْ اللهُ عَنْهُ الْخُبِرُنِى عَنْ يَوْمِ اَصُوْمُ ؟ قَالَ: إِذَا عَنْ اللهُ عَنْ صَيَامِهِ أَيُّ يَوْمِ أَصُومُ ؟ قَالَ: إِذَا اصْبَحْتَ مِنْ تَاسِعَةِ فَأَصْبَحَ صَائِمًا لِ (شرح معانی الآثار ۲۵ س۵۷) من ترجمہ: ''میں نے ابن عباس ڈھٹے عاشورہ کے دن کے برجمہ: ''میں نے ابن عباس ڈھٹے عاشورہ کے دن کے بارے میں خبر دیجئے انہوں نے فرمایا کہ عاشورہ کے کس چیز کے بارے میں آب سوال کررہے ہیں میں نے کہا اس کے روز ہے بار میں آب سوال کررہے ہیں میں نے کہا اس کے روز ہے

قَالَ فِي عُمُلَةِ الْقَارِئِ: فَإِنْ قُلْتَ: هٰنَا الْحَدِيْثُ الصَّحِيْحُ يَقُتَضِيُ بِظَاهِرِةِ آنَّ عَاشُورَاءَ هُوَ التَّاسِعُ، قُلْتُ : أَرَادَ اِبْنُ عَبَّاسٍ مِنْ قَوْلِهِ: فَإِذَا

کے بارے میں۔فرمایا، جب آپ ۹ تاریخ کو مبح کروتو روزہ

سے رہے کرو۔''

اَصْبَحْتَ مِنَ تَاسِعَةٍ فَاصْبَحْ صَائِمًا، اَى ضَمِّ التَّاسِعَ مَعَ الْعَاشِرِ بِقَوْلِهِ: نَعَمْ، مَارُوى مِنْ عَزْمِهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَى صَوْمِ التَّاسِعِ مِنْ قَوْلِهِ: لَاَصُوْ مَلَّ التَّاسِعِ، وَقَالَ الْقَاضِى: وَلَعَلَّ ذٰلِكَ عَلَى طَرِيْقِ الْجَهْعِ مَعَ الْعَاشِرِ، لِعَلاَّ يَشْتَبِهَ مَنَّ التَّاسِعَ، وَقَالَ الْقَاضِى: وَلَعَلَّ ذٰلِكَ عَلَى طَرِيْقِ الْجَهْعِ مَعَ الْعَاشِرِ، لِعَلاَّ يَشْتَبِهَ مِنَّ التَّاسِعَ، وَقَالَ الْقَاشِعِ، وَقَالَ الْقَاشِعِ، وَقَالَ الْقَاشِعِ، وَقَالَ الْعَاشِرِ، وَفَكُومُ التَّاسِعَ وَالْعَاشِرَ، وَذَكْرَ وَزِينُ هٰذِيهِ الْمِهُومُ عَلَاءِ عَنْهُ، وَقِيْلَ: مَعْنَى قَوْلِ إِنْنَ عَبَّاسٍ: نَعَمُ: اَكَى نَعَمْ يَصُومُ التَّاسِعَ لَوْ عَاشَ إِلَى الْعَامِ الْمُقْبِلِ، وَقَالَ ابُوْ عَمْرٍ وَ: هٰذَا ذَلِيْلٌ عَلَى انَّهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ يَصُومُ الْعَاشِرَ إِلَى اَنْ مَاتَ، وَلَمْ يَزَلُ يُصُومُ مُهُ حَتَّى قَدِمَ الْمَاكِينَةَ وَسَلَّمَ كَانَ يَصُومُ الْعَاشِرَ إِلَى اَنْ مَاتَ، وَلَمْ يَزَلُ يُصُومُ مُهُ حَتَّى قَدِمَ الْمَائِينَةَ، وَذَلِكَ مَعْفُومُ الْعَاشِرَ إِلَى اَنْ مَاتَ، وَلَمْ يَزَلُ يُصُومُ مُهُ حَتَّى قَدِمِ الْمَاكِينَةَ، وَذَلِكَ مَعْفُومُ الْعَاشِرَ إِلَى اَنْ مَاتَ، وَلَمْ يَزَلُ يُصُومُ مُهُ حَتَّى قَدِمَ الْمَائِينَةَ، وَذَلِكَ مَعْفُومُ الْعَاشِرَ إِلَى اَنْ مَاتَ، وَلَمْ يَزَلُ يُصُومُ مُهُ حَتَى قَدِمَ الْمَائِينَةَ وَلَا الْمَائِينَةَ وَلَا الْمَائِهُ وَلَا عَلَى الْمَائِينَ وَالْمَائِهُ وَلَا الْعَاشِرِ الْمَائِقُومُ الْمَائِلُولُ الْمَائِقُومُ الْعَاشِرِ الْمَائِلُ الْمَائِلُ الْمَائِلُ الْعَاشِرِ الْمَائِلُ الْمَائِلُ وَالْمَائِلُ الْعَاشِرِ الْمَائِلُ الْمَائِلُ الْعَاشِرِ الْمَائِقُولُ الْمَائِلُ الْمَائِعُ الْمَائِلُ الْمَائِلُ الْعَاشِرِ الْمَائِلُ اللْمَائِلُ اللّهُ الْمُعْلِقُومُ الْمُؤْمُ الْمَائِلُ الْمَائِلُولُ الْمَائِلُ الْمُلْمُ الْمُؤْمُ الْمُلْعُلُمُ الْمَائِلُ اللّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُولُ الْمُعُلِقُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِلُ اللّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمِلْم

ترجمہ: ''عمدۃ القاری میں ہے کہ آپ اعتراض میں بیے کہیں کہ اس حدیث کا ظاہر تقاضا کرتاہے کہ عب شورہ ۹ محرم ہے میں جواب مين كهتا مول كه ابن عباسس رالله كالمقصد اصحبت صائماً من تاسعه سے یہی ہے کہ 9 کےروزے کو ۱۰ کے ساتھ ملا لیجئے کیونکہ آپ سُلِیْلِیَالَهٔ کا ارادہ تھا 9 محرم کے روزے کے ملانے کا کہ آپس الله الله عن الله عن التاسع كه مين و محرم ك روزے کورکھوں گا۔ قاضی نے کہا کہ ہے۔ ۹ جو فرمایا دس کے ملانے کے ساتھ جمع کرنے کے ساتھ ہے۔ تاکہ یہود کے ساتھ مشابہت نہ ہو، جبیا کہ دوسری روایت میں ہے کہنو اور دس کا روزہ ر کھو۔ رزین نے بھی اس روایت کوفل کیا ہے، حضرت عطامیش سے انہوں نے ابن عباس ڈاٹٹؤ سے بعض نے کہا ابن عباس ڈاٹٹؤ کے قول کا مطلب بیہ ہے کہ لینی اگر آئندہ سال تک زندہ رہا تو ۹ تاریخ کا روزہ بھی رکھوں گا۔ابوعمرو نے کہا یہ دلیل ہےاسس باسے پر کہ

آپ سُلَّيْلَةِ أَنْ فِي تاريخ كاروزه وفات تك ركها اور بميشه ركھتے رہے اور جيشہ ركھتے رہے ہے۔ اور جي اور جي ان ا

وَ قَالَ فِي فَتْحِ الْبَارِي: ثُمَّ مَا هُمْ بِهِ مِنْ صَوْمِ التَّاسِعِ يَحْتَبِلُ مَعْنَاهُ اَنَّهُ لَا يَقْتَصِرُ عَلَيْهِ بَلْ يُضِيْفُهُ إِلَى الْيَوْمِ الْعَاشِرِ إِمَّا إِحْتِيَاطًا لَهُ وَإِمَّا مُعْنَاهُ اَنَّهُ لَا يَقْتَصِرُ عَلَيْهِ بَلْ يُضِيْفُهُ إِلَى الْيَوْمِ الْعَاشِرِ إِمَّا إِحْتِيَاطًا لَهُ وَإِمَّا هُوَالِفَةً لِلْيَهُوْدِ وَالنَّصَارِي وَ هُو اَرْجَحُ، وَ بِه يَشْعُرُ بَعْضَ رَوَايَاتِ مُسْلِمٍ: فَخَالِفَةً لِلْيَهُوْدِ وَالنَّصَارِي وَ هُو اَرْجَحُ، وَ بِه يَشْعُرُ بَعْضَ رَوَايَاتِ مُسْلِمٍ: وَلِاحْمَلَ مِنْ وَجْهِ آخَرَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ مَرْفُوعًا: صُوْمُوا عَاشُورَاءَ وَ خَالِفُوا الْيَهُودَ كَيُومًا قَبْلَه اَوْيَوْمًا بَعْلَهُ. (٤٣ ص٢٥٣) ونحوآل نزدطاوي مم است وابن عباس خودش برصوم دوم يوم عامل بوده۔

ترجمہ: '' فتح الباری میں ہے ہے۔ جو 9 تاریخ کا ذکر ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ صرف 9 تاریخ نہ رکھے بلکہ ۱۰ کے ساتھ ملائے یا تو احتیاط کے لئے تھی یا مخالفت یہود کی وجہ سے اور یہ خالفت یہود و نصاری زیادہ راجح توجیہ ہے یہ سلم کے روایات سے بھی معلوم ہوتا ہے۔ احمد کی روایت ہے ابن عباس سے مرفوعاً عاشورہ کا روزہ رکھواور یہود کی مخالفت کرو کہ ۱۰ کے ساتھ ایک دن پہلے یعنی ۹ کو ملاؤیا اس کی بعدوالے دن کو ملاؤیعنی ۱۱ تاریخ کو اسی طرح طحاوی میں بھی ہے ابن عباس طاق نے دو مرے دن کے روزے پر میاس جابن عباس طاق خود بھی دوسرے دن کے روزے پر عامل تھے۔'

قَالَ فِي عُمْدَةِ الْقَارِئِ: رُوِى عَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ اَنَّهُ كَانَ يَصُوْمُرُ الْيَوْمَيْنِ خَبَّاسٍ اَنَّهُ كَانَ يَصُوْمُرُ الْيَوْمَيْنِ خَوْفًا أَنْ يَفُوتُهُ، وَكَانَ يَصُوْمُهُ فِي السَّفْرِ لِ (حَالَ سُكَالًا) ترجمہ:''عمرۃ القاری میں ہے ابن عباس ڈٹٹئے سے مروی ہے کہ وہ دوروز ہے رکھا کرتے تھے۔فوت ہونے کے خوف سے اور سفر میں بھی اس روز ہے کورکھا کرتے تھے۔''

پس باشد که ابن عباس درصوم تاسع مع عاشر رعایت عزم نبی کریم صلی الله علیه وسلم و رعایت خوف فوت عاشر بحسب اختلاف رویت بلال بر دونموده باشد، چه در فوائد تزاهم نیست، ومعلوم است که جواب براسلوب علیم طریقه مسلوکه بلغاء است چنانکه قول او تعالی شانه: یَسْمُلُوْ نَک عَنِ الْاَهِلَّةِ قُلْ هِیْ مَوَاقِیْتُ لِلنَّایِسِ وَالْحَیِّ .....رابری اسلوب فرود آورده، گفته اندسوال از علت اشکال قمر واز دیا دوانقاص بود، جواب بفوائد آس داده شد، و اما استشکال بحدیث ابن عباس شاشی استقال: قیره النَّبِیُّ صَلَّی الله عَلَیْهِ وَسَلَّهَ الله مَن عَلْقِهِهُم عَلَیْه الله عَلَیْه وَسَلَّه الله یَن اِسْرَائِیْنَل مِن عَلُقِهِهُم، قَالَ: هَانَا اَحَقُّ بِمُوْسَى مِنْکُهُم فَصَامَهُ وَ اَمَرَ بِصَیَامِهِه ا ه (بخاری قصَامَهُ مُوسَی، قَالَ: فَانَا اَحَقُّ بِمُوسَى مِنْکُهُم فَصَامَهُ وَ اَمَرَ بِصَیَامِهِه ا ه (بخاری قصَامَهُ مُوسَى، قَالَ: فَانَا اَحَقُ بِمُوسَى مِنْکُهُم فَصَامَهُ وَ اَمَرَ بِصَیَامِهِه ا ه (بخاری قصَامَهُ مُوسَى، قَالَ: فَانَا اَحَقُّ بِمُوسَى مِنْکُهُم فَصَامَهُ وَ اَمَرَ بِصَیَامِهِه ا ه (بخاری عاصر می باراده یوم قدوم که با تفاق در رئی الاول بوده نه در محرم، پس استشکال بخواست زیرا که در بی روایی واقع نه شد که صوم یهود در روز قدوم بودتا باعا شرمی مینافض افتد بل صوم یهود به مرمحرم از سن ثانیه بوده .

ترجمہ: ''پس ابن عباس ڈاٹھ جو 9 کا روزہ دس کے ساتھ ملاتے تھے اس کی دو وجہ تھیں (۱) حضرت نبی کریم ساٹھ آلیہ ہم کے عزم کی رعایت رکھتے ہوئے (۲) دس محرم کے فوت ہونے کے ڈرسے رؤیت ہلال میں غلطی کی وجہ سے اور ایک امر کے کئی فوائد ہو سے ہیں اور جواب اسلوب حکیم پر بلغاء کا طریقہ ہے جیسے اللہ کا ارشاد ہے:

یشک گُون کے عن الْاَهِلَّة قُلُ هِیْ مَوَاقِیْتُ لِلنَّاسِ وَالْحَیْج، یہال کھی جواب علی اسلوب الحکیم ہے کہ سوال چاند کے کم ہونے اور زیادہ ہونے کی علت کے بارے میں تھا اور جواب اسس کے زیادہ ہونے کی علت کے بارے میں تھا اور جواب اسس کے زیادہ ہونے کی علت کے بارے میں تھا اور جواب اسس کے زیادہ ہونے کی علت کے بارے میں تھا اور جواب اسس کے

فائدے کے بارے میں آیا اور اس حدیث میں جواشکال ہے کہ حضورا کرم مناتیاً آئم مدینه آئے تو یہود کو دیکھا کہ وہ دس محرم کا روز ہ رکھتے تھے تو آپ ساٹٹی آلؤ نے اس کی وجہ پوچھی تو لوگوں نے کہا کہ اس دن الله نے موسیٰ علیلیّلاِ اور بنی اسرائیل کو شمن سے نجات عطا فر مائی تھی شمن سے تو موسی علیاتیا نے اس کے شکر یہ میں بیروزہ رکھا توحضور اكرم ملَّ اللَّهِ اللهِ من أَنْ فرما يا مين تم سے زيادہ موسى عَليْسَلا كى ا تباع كا لائق ہوں۔تو حضور اکرم مٹاٹیآؤٹم نے بھی بیروزہ رکھا اور اس کے ر کھنے کا حکم بھی دیا تو اس حدیث پر ہے۔اٹ کال ہے کہ حضور ا كرم سَالِيَّةِ لَهِمْ كامدينه وارد ہونا رہيج الاوّل كوتھامحرم كونہيں، جواب بيہ ہے کہ بیراشکال بے جاہے کہ کیونکہ بیکسی بھی روایت میں نہیں کہ یہود کا روز ہ حضور اکرم مگاٹیآلؤلم کے مدینہ وارد ہونے کے دن تھت تا کہ دس محرم سے تعارض واقع ہوجائے بلکہ بیہ یہود کا روز ہمحرم میں تھا کہ حضورا کرم مٹالٹیآلؤنم کے آنے کے بعد دوسرے سال۔''

قَالَ فِي فَتْحِ الْبَارِئِ: وَقَلْ كَانَ قُلُومُهُ الْبَدِينَنَةَ، وَ لَا شَكَّ اَنَّ قُلُومَهُ كَانَ فِي الْبَادِينَةَ وَ لَا شَكَّ اَنَّ قُلُومَهُ كَانَ فِي رَبِيْ لِكُ فِي اَوَّلِ السَّنَةِ الثَّانِيَةِ فَرَضَ كَانَ فِي رَبِيْ لِكُ فِي الْأَمْرُ بِصِيَامِ عَاشُوْرَاءَ اللَّافِي سَنَةٍ وَاحِدَةٍ، شَهُرُ رَمَضَانَ، فَعَلَى هٰذَا لَمْ يَقَعِ الْأَمْرُ بِصِيَامِ عَاشُوْرَاءَ اللَّا فِي سَنَةٍ وَاحِدَةٍ، ثُمَّ وَرَضَالُا مُرُ فِي صَيَامِهِ إلى رَأْي الْمُتَطَوِّعِ، اهر ٢٦٦٥ مُ ٢٦٦١)

ترجمہ: '' فتح الباری میں ہے حضور اگرم ملا ٹیوائی کا مدینے آنا رہی اللہ قال میں تھا تو حضور اگرم ملا ٹیوائی کا مدینے آنا رہی اللہ قال میں تھا تو حضور اگرم ملا ٹیوائی ہے دوسرے سال میں تھا ہم دیا جب رمضان فرض ہوا تو میں حکم صرف ایک سال دیا تھا پھر اس کے بعد روز سے رمضان کے فرض ہو گئے۔''

وَ قَالَ فِيْ عُمْلَةِ الْقَارِئِ: فَإِنْ قِيْلَ ظَاهِرُ الْخَبَرِ يَقْتَضِى آنَّهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِيْنَ قَيِمَ الْمَدِيْنَةَ وَجَلَ الْيَهُودَ صِيَامًا عَاشُورَاء، وَالْحَالُ آنَّهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَيِمَ الْمَدِيْنَةَ فِى رَبِيْعِ الْأَوَّلِ، وَ أُجِيْبَ بِأَنَّ الْمُرَادَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَيِمَ الْمَدِيْنَةَ لَا آنَّهُ قَبْلَ آنَ يَقْدِمَهَا أَنْ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَنْهُ بَعْدَانَ قَيْمَ الْمَدِيْنَةَ لَا آنَّهُ قَبْلَ آنَ يَقْدِمَهَا عُلْمَ ذَلِك، وَقِيْلَ: فِي الْكَلَامِ حَنْفُ، تَقْرِيرُهُ: قَيْمَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عُلْمَ ذَلِك، وَقِيْلَ: فِي الْكَلَامِ حَنْفُ، تَقْرِيرُهُ: قَيْمَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عُلْمَ ذَلِك، وَقِيْلَ: فِي الْكَلَامِ حَنْفُ، تَقْرِيرُهُ: قَيْمَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ وَالْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَيْهُ وَلَوْلَ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَيْمَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَلَوْلَهُ اللهُ اللهُولُ اللهُ اللهُ

ترجمہ: ''عمدة القاری میں ہے کہ اگر کوئی اعتراض میں یہ کے کہ بظاہر خبر یہ تقاضا کرتی ہے کہ جب حضور اکرم سکی ٹیکاؤلم مدینہ آئے تو یہود کوروزہ سے پایا عاشورہ کا روزہ حالانکہ حضور اکرم سکیٹیاؤلم تو مدینہ رہے الاقل میں وارد ہوئے تھے، جواب یہ ہے کہ جب حضور اکرم سکیٹیاؤلم کو اس کا علم ہوا۔ اس کے بعد آپ سکیٹیاؤلم نے میسوال کیا یا اس عبارت میں حذف ہے۔کہ حضور اکرم سکیٹیاؤلم نے میں حذف ہے۔کہ حضور اکرم سکیٹیاؤلم میں مذیف ہے۔کہ حضور اکرم سکیٹیاؤلم نے میں حذف ہے۔کہ حضور اکرم سکیٹیاؤلم نے ہودکوروزہ رکھتے دیکھا تو آپ سکیٹیاؤلم نے سوال کیا۔''

واما آنچه صاحب "نتائج الافهام فی تقویم العرب قبل الاسلام" آورده که روز قدوم نبی کریم ملاقیآلهٔ یوم عاشوراء بوده، وروایت نیز دریں باب نقل کرده، پسس باوجود آنکه درنقل سیاق روایت تخلیط واقع شده مقتضی این امرنیست که یوم قدوم عساشوراء مسلمین باشد، بلکه یوم قدوم بحساب بعض یهود عاشوراء اوشان بود که دهم تشرین می باشد، مسلمین باشد، بلکه یوم قدوم بحساب بعض یهود عاشوراء را بحساب شمسی می گرفتند که برین تقدیر درمشهور قمریه دائر ما ندے نه آنکه یوم قدوم عاشوراء مسلمین باسائر یهود باشد که عاشورا را بحساب بلال می گرفتند، واختلاف یهود درا باعتبار عساشوراء خود از الفاظ که عاشورا را بحساب بلال می گرفتند، واختلاف یهود درا باعتبار عساشوراء خود از الفاظ

حديث مي خيزد، چنا نكه درلفظ صحيح مسلم است: "عَنْ أَبِي مُؤللي قَالَ: كَانَ أَهْلُ خَيْبَرَ يَصُوْمُونَ يَوْمَ عَاشُوْرَاء يَتَّخِنُونَهُ عِيْلًا، يُلْبِسُونَ نِسَآمَهُمْ حُلِيِّهِمْ لَمَّا رَآتُهُمْ. فَقَالَ: فَصَامَرَ سُوْلُ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَصُوْمُوْا أَنْتُمْ. (مسلم ١٥ ص٥٩) ترجمه: "اور وه بات جونتائج الافهام في تقويم العرب قبل الاسلام میں لکھی ہے کہ حضور ا کرم ساُلٹیا آؤنا عاشورہ کے دن مدینہ وار دہوئے اوراس باب میں انہوں نے ایک روایت بھی نقل کی تو اس کے نقل میں اس کے اُو برخلط ہوا ہے کہ وہ مسلمانوں کا عاشورہ کا دن نہیں تھا بلکہ وہ بعض بہود کے حساب سے عاشورہ کا دن تھام مسلمانوں کے حساب سے وہ رہیج الاوّل تھا چونکہ مسلمان قمری حساب لگاتے ہیں اور یہودشمسی حساب، اس لئے پیرخلط ہوا۔اور سیہا ختلاف خود احادیث کے الفاظ سے پیدا ہور ہاہے کہ مسلم شریف میں ابومولی اشعری کی روایت ہے کہ اہل خیبرعب شورہ کا روز ہ رکھتے تھے اور اس کوعید مناتے تھے اور اپنی عورتوں کو زیورات پہناتے تھے تو حضورا کرم مثَّاثِیْوَاتِنْ نے روز ہ رکھا اورتم بھی رکھو۔''

در شیح بخاری از ججرت است: و إِذَا أَناس مِنَ الْيَهُوْدِ يُعَظِّمُوْنَ عَاشُوْرَاء وَ يَصُوْمُوْنَهُ، پس تقيير بأَهَل خيبر و بأناس من اليهود دلالت كند براختلاف يهود اندرين باب-

ترجمہ: ''اور بخاری شریف میں ہے کہ یہود کے چندآ دمی عاشورہ کی تعظیم کیا کرتے تھے اور اس کاروزہ رکھتے تھے۔تو ان دونوں روایات میں اختلاف ہے کہ اہل خیبرروزہ رکھتے تھے اور بخاری میں ہے کہ یہود کے بڑے روزہ رکھتے تھے اور بخاری میں ہے کہ یہود کے بڑے روزہ رکھتے تھے یہ یہود کے اختلاف پر دلیل ہے۔''

وَ قَالَ فِي فَتْحِ الْبَارِئِ: وَ يَعْتَمِلُ أُولِئِكَ الْيَهُوُدُ كَانُوايَعُسَبُوْنَ يَوْمَ عَاشُوْرَاء بِعِسَا بِهِمُ يَوْمَ عَاشُوْرَاء بِعِسَا بِهِمُ الشَّهُ سِتَّةِ فَصَادَفَ يَوْمَ عَاشُوْرَاء بِعَسَا بِهِمُ الْيَوْمَ الَّذِي قَلِمَ فِيهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ٱلْمَدِينَةَ، وَ هٰنَا التَّاوِيلُ مِمَّا الْيَوْمَ الَّذِي قَلِمَ فَيْهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ٱلْمَدِينَةَ، وَ هٰنَا التَّاوِيلُ مِمَّا يَتَرَبَّحُ بِهِ آوُلِيَّةُ الْمُسْلِمِيْنَ وَ آحَقِيَّةَ هُمْ يَمُولُى عَلَيْهِ السَّلَام، لِإِضْلَالِهِمُ الْيَوْمَ الْمَالُولُ وَهِنَايَةِ اللهِ الْمُسْلِمِيْنَ لَهُ وَلَى ٢٣٥٥)

ترجمہ: ''فتح الباری میں ہے میا حمال ہے کہ یہوداس دن کو عاشورہ سمجھتے تھے شمسی حساب کے اعتبار سے اور بیدن اس کے برابرآیا جس دن حضور اکرم ملی الی آخر کی آمد مدینہ ہوئی تھی اور بیتا ویل دلیل ہے کہ امت محمدی ملی الی آخر موسی علی الی ایک اتباع کے زیادہ لائق ہے کیونکہ آج یہود گراہ ہے اور مسلمان ہدایت پر ہیں۔''

(ج ۴ ص ۲۴۸، باب صوم یوم عاشوراء)

ترجمہ: ''فتح الباری کی بیعبارت کہ اولئک الیہود تصریح کرتا ہے کہ یہود بھی گم تھے بیردن ان سے گم ہوا تھا اور اس دن کی ہدایت اللہ نے مسلمانوں کوفر مائی اس کے بعد فر مایا کہ میں نے مجم میں دیکھا طبرانی کی مجم کبیر جواس احستال مذکور کا مؤید تھے وہ جوزید ابن ثابت نے تخریج کی ہےا ہے والد سے اس نے فرمایا یوم عاشورہ وہ نہیں جس کو عام لوگ عاشورہ کہتے ہیروہ دن تھا جسس میں کعبے پر یردہ چڑھایا جاتا تھا اور پی گھومتا تھا ،سال کے اندر اور فلاں یہود کے پاس آتا تا کہ یہود حساب کرے جب ثابت مرگیا تو لوگ زید ابن ثابت کے پاس آئے اور ان سے یو چھا ہمارے شیخ ہیثمی نے ز وائد المسانید میں فرما یا مجھے بیتے نہیں کہ اس کا کیا مطلب ہے۔ میں کہتا ہوں کہ مجھے اس میں کامیابی ملی۔ ابن ریحان البیرونی کی کتاب آثار قدیمه میں مجھے ملاجس کا حاصل پیرہے کہ جاہل یہود ستاروں کا حساب کا اہتمام کرتے تھے اپنے عیدوں مسیس اور روز وں میں حالانکہ انکا سال شمسی تھا ہلالی ( قمری )نہیں تھا۔ میں کہتا ہوں اس وجہ سے وہ لوگ مختاج ہوئے اس حساب کے جو پھیر دے تا کہان پراعتاد ہوجائے۔''

لیعنی عاشوراء نز دبعض یہود پیش از اصلاح نبود ایں عاشوراء معروف فیما بین السلمین الآن، زیرا که آن روز بے بود که کعبه را آل روز جامه پوشیدند ہے، وچول آل بعض یہود بحساب شمسی میگر فتند ، لہذا عاشوراء درشہور قمرید دائر ماند بے تا آئکہ اسلام بوئے حساب قمری ہدایت نمود، ہمیں بود مرضی خدا۔ وتقیید ابی ریحان ہیسے رونی بقول وے جہلة المیہود دلالت کند برآل کہ اصل حساب بحسب کتاب ساوی نز داوشال ہم

قمری بود، اورابسوئے شمسی تحویل کردند، ودربعض زائحیہا وتقاویم دیدہ شدہ کہ حساب عبری ازعهد آ دم علیه السلام تا حال قمری است سوائے آں کا کہ تحویل کر دند۔ وبعض مفسرين آيت كريمه: إنَّمَا النَّسِيِّيءُ زِيَاكَةٌ فِي الْكُفْرِ - برجميں تحويل فرود آوردہ، زيرا كه در ستحویل تحویل اوقات شرعیه است كه مناقض است با اوضاع شریعت ـ ترجمه:''لینی عاشوره بعض یہود کے نز دیک وہ عاشورہ نہسیں تھا جو ہمارے مسلمانوں کے ہال مشہور ہے کہ اس دن کعبے کو جامہ پہنایا جاتا تھااور یہودشمسی حساب کیا کرتے تھےاورمسلمانوں کے نز دیک قمری حساب سے تھا اور یہی اللہ کی مرضی تھی اور ابی ریحان نے جو اس کو جاہل یہود کے ساتھ مقید کیا بید دال ہے کہ اصل حساب یہود کا بھی قمری تھا پھرانہوں نے اس قمری حساب کوشسی میں تبدیل کیا اوربعض زائچوں کو دیکھا گیا ہے کہ حساب آ دم کے وقت سے آج تک قمری ہی ہے صرف وہ لوگ جنہوں نے اس کو تبدیل کسیا اور بعض مفسرین نے اس آیت کی تفسیر میں فرمایا کہ آیت اِنتما النّسیميٰ زِيَادَةٌ فِي الْكُفُرِ الى تحويل ميں وارد ہوا ہے كيونكه اسس تحويل میں تحویل اوقات شرعیہ ہیں جواوضاع شرعیہ کے مناقض ہے۔''

قَالَ فِي الْكَشَّافِ: وَ رُبَهَا زَادُوا فِي عَلَدِ الشُّهُورِ فَيْجَعَلُونَهَا ثَلَاثَةً عَشَرَ اَوْ اَلْكَشَّافِ: وَ رُبَهَا زَادُوا فِي عَلَدِ الشُّهُورِ فَيْجَعَلُونَهَا ثَلَاثَةً عَشَرَ، لِيَتَّسِعَ لَهُمُ الْوَقْتُ، وَلِنَالِكَ قَالَ عَزَّوَعَلاً: (انَّ عِنَّةَ الشَّهُورِ عِنْكَاللهُ الْتَاعَشَرَ شَهُرًا)، فَكَانَ غَيْرَ زِيَادَةٍ زَادُوهَا (٢٥٠ ٣٠٠) الشُّهُورِ عِنْكَاللهُ وَنَّ عَلَى اللهُ عَلَى عَدو مِي زيادتى ترجمه: "كشاف ميں فرمايا ہے انہوں نے مهينوں كى عدو ميں زيادتى كى سال كے تيرہ مهينے قرار ديئے يا چودہ تاكہ وقت ميں گنجائش اور فرانى ہوجائے۔ تواس كى روميں الله تعالى نے فرمايان عِنَّةَ الشهور فرانى عَرَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَالَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

عند الله اثناء عشر شهراً لینی مہینوں کی تعداد الله تعالی کے بان بارہ ہے تو بارہ سے زائد انکا کئے۔''

بان باره به وباره سے زائد انہوں لے اپی طرف سے زائد سے۔
وَ تُحْتِنَيْنَ حَدِيثُ: اللّا إِنَّ الرَّمَانَ قَلِ اسْتَكَارَ كَهَيْئَتِهِ يَوْمَ خَلَقَ
السَّمَاوَاتِ وَالْاَرْضَ السَّنَةُ اِثْنَا عَشَرَ شَهْرًا، مِنْهَا اَرْبَعَةُ حُرُمُ، ثَلَاثُ
مُتَوَالِيَاتُ ذُو الْقَعْلَةِ وَ ذُو الْحَجَّةِ وَالْمُحَرَّمُ، وَ رَجَبُ مُضَرَ الَّذِي بَيْنَ بُمُنَا كَانَ بَيْنَ اللّائَ مَنَا لَا اللّهُ اللّهُ عَبَانَ ( بَحَارَى مَا صُلَا )

ترجمہ: ''اسی طرح وہ حدیث جس میں ہے خبر دار زمانہ اس طرز پر آیا جواصل میں تھا جس کو اللہ تعالیٰ نے آسان وزمین کے پیدائش کے دن کیا تھا۔ سال بارہ مہینوں کا ہے چاران میں محترم ہیں تین مسلسل ہے ذی القعدہ ذی الحجہ محرم اور رجب کا جو جمادی الثانیہ اور شعبان کے درمیان ہے۔''

معلوم شدہ کہ مشرکین نیز پیش از اسلام ہر دوحباب معمول داشتند ، پسس خلاصہ کلام آئکہ نبی کریم صلی الله علیہ وسلم درصوم یوم عاشوراء موافقت آل یہود نمودہ کہ درتعیین وے برجواب بودند نہ موافقت آئکہ تحویل کردہ بودند، ودریں یوم علاوہ نحبات دیگر خصوصیات نیز ہستند۔

ترجمہ: ''معلوم ہوا کہ اسلام سے پہلے بھی مشرکین مسیں دونوں حساب بعنی قمری وشمسی دونوں رکھتے تھے پس خلاصہ پورے کلام کا یہ ہوا کہ حضور اکرم ملا اللہ آلیا ان یہود کی موافقت ظاہر کی جنہوں نے تحویل قمری شمسی کی طرف نہیں کیا تھا۔''

قَالَ فِي فَتْحِ الْبَارِئِ: وَ لِأَحْمَلَ مِنْ طَرِيْقِ شَبِيْلِ بْنِ عَوْفٍ عَنْ اَلِي عَوْفٍ عَنْ اَلِي عُونُ الْيَوْمُ الَّذِيْ السَّفِيْنَةُ عَلَى السَّفِيْنَةُ عَلَى

الْجُوُدِيّ، فَصَامَهُ نُوْحٌ شُكْرًا ـ (٢٣٥ ٢٣٧)

ترجمہ: ''فتح الباری میں ہے کہ احمد نے شبیل کے طسریق سے ابو ہریرہ دفاق سے میں نوح علیالیّا کی ابو ہریرہ دفاق سے میں نوح علیالیّا کی کشتی جودی بہاڑ بر تھہری تو نوح علیالیّا انے اس دن شکر میں روزہ رکھا۔''

وَقَالَ فِي عُمْلَةِ الْقَارِئِ: وَرَوَى ابْنُ أَبِى شَيْبَةَ بِسَنَى جَيِّى عَنُ اَبِى هُرَيْرَةً يَرُفَعُهُ: يَوْمَ عَاشُوْرَاء تَصُوْمُهُ الْآنْبِيَاءُ عَلَيْهِمُ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ فَصُومُوهُ وَهُو الْآنْبِيَاءُ عَلَيْهِمُ الصَّلاَةُ وَالسَّلاَمُ فَصُومُوهُ وَهُو الْمُؤْمِنِيْنِ فَصُومُوهُ وَالنَّهُ وَرَمِيانَ مَدِيثِ الْمُؤْمِنِيْنِ كَمَّلَاشَت، وَحَرِيْثُ أُمِّرِ الْمُؤْمِنِيْنِ عَالَيْهُ وَمَنِيْنِ عَالَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصُومُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، فَلَمَّا قَرِمَ الْمَهِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصُومُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، فَلَمَّا قَرِمَ الْمَهِ الْمَهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصُومُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، فَلَمَّا قَرِمَ الْمَهُ الْمَهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصُومُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، فَلَمَّا قَرِمَ الْمَهِ الْمَهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصُومُ فَى الْجَاهِلِيَّةِ، فَلَمَّا قَرِمَ الْمَهُ وَالْمَهُ وَالْمَهُ وَالْمَا فَالْمَا عَلِيمَ الْمُهُ وَالْمَهُ وَالْمَهُ وَالْمَهُ وَالْمَهُ وَالْمَهُ وَالْمَهُ وَالْمَالَةُ وَلَا اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَصُومُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ الْمَالُونُ وَالْمَا عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَالْمَا فَاتُ نَصُومُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالَالُهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ لَا فَاتُ نَامِهُ وَالْمُهُ وَالْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَالْمُ اللّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْ

ترجمہ: ''عمدة القاری میں حضرت ابوہریرہ ڈٹائٹ سے نقل ہے کہ اس نے دن انبیاء کرام میں اور ہ رکھا کرتے تھے تو تم بھی اس دن روزہ رکھواور ام المومنین عائشہ صدیقہ ڈٹائٹ کی روایت میں ہے قریش بھی جاہلیت میں عاشورہ کا روزہ رکھا کرتے تھے حضورا کرم مٹائٹ آؤٹم بھی بیروزہ رکھا کرتے تھے جب مدینہ آئے تب بھی بیروزہ رکھا اور اس کے رکھنے کا حکم دیا۔''

قَالَ فِي فَتْحِ الْبَارِئِ: لَيْسَ فِي الْخَبَرِ اَنَّهُ اِبْتَدَاأُ الْأَمْرِ بِصِيَامِهِ، بَلَ فِي حَدِيْثِ عَائِشَةَ التَّصْرِ يُحُ بِاللَّهُ كَانَ يَصُوْمُهُ قَبْلَ ذَلِكَ، فَغَايَةُ مَا فِي الْقِصَّةِ اَنَّهُ لَمْ حَدِيْثِ عَائِشَةَ التَّصْرِ يُحُ بِاللَّهُ كَانَ يَصُوْمُهُ قَبْلَ ذَلِكَ، فَعَايَةُ مَا فِي الْقِصَّةِ اَنَّهُ لَمُ اللهِ كَكُمِ ، وَ الْمَمَا هِي صِفَةُ حَالٍ وَجَوَابُ سُوالٍ، فُكِرِيْثُ لَهُ بَعُولِ الْيَهُودِ تَجُدِيْنَ حُكْمٍ ، وَ الْمَمَا هِي صِفَةُ حَالٍ وَجَوَابُ سُوالٍ ، فَكَلِيثَ لَهُ الْمُعَلِيثَ فَي ذَلِكَ، وَ لَا مُخَالِفَةَ بَيْنَهُ وَ بَيْنَ وَلَكَ مَانِعَ عَلَيْهُ وَبَيْنَ عَبَاسٍ اللّهُ الْمُؤالِيقَةِ كَانُوا يَصُومُونَهُ ، كَمَا تَقَدَّمَ ، إِذْ لَا مَانِعَ حَدِيْثِ عَائِشَةَ اللّهُ الْمُؤالِدَةُ اللّهُ الْمُؤالِدَةُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤالِدَةُ اللّهُ الْمُؤالِدَةُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

مِنَ التَّوَارُدِلِلْفَرِیْقَیْنَ عَلی صِیَامِهِ مَعَ اِنْحَتِلَافِ السَّبَبِ فِی فَلِكَ. (٣٣ م ٢٣٨)

ترجمہ: '' فتح الباری میں ہے کہ حدیث کا بیہ مطلب نہ میں کہ مدینہ

آنے کے بعداس روزہ رکھنے کا حکم دیا بلکہ سیدہ عائٹ رہی ہی رکھا

روایت میں وضاحت ہے کہ بیروزہ آ ہے مطابق ہی رکھا

کرتے تھے۔ خلاصہ بیہ ہے کہ یہودکی گفتگو کے بعد بیکوئی نیا حسکم

نہیں ہے بلکہ ایک حالت کو بیان کرنا اور سوال کا جواب دینا تھا اور

حضرت ابن عباس رہی ہی روایات اس بارہ میں مختلف نہیں اور نہ

ہی حدیث ابن عباس رہی ہو اور حدیث عائشہ رہی ہی مختلف نہیں اور نہ

ہی حدیث ابن عباس رہی ہو اور حدیث عائشہ رہی ہی مختلف نہیں اور نہ

ہی حدیث ابن عباس رہی ہو اور حدیث عائشہ رہی ہیں محتلف نہیں اور نہ

یہو متفق ہیں باوجوداختلاف سبب کے بارہ میں مسلمان اور

یہو متفق ہیں باوجوداختلاف سبب کے ''

واستناد بنقل تورات كه نجات موسى عليه السلام ۲۳ رمضان مطابق ۲۱ نيان بوده، نه در روز عاشوراء كه دېم تشرين باشد، وآل راصوم كبور نيزخوانند، ونه در عاشرمحرم الحرام قابل اعتاد نيست، چه از سياق ظاهراست كه الحاق اخبار است. وحينئذ حجست نيست، و دول اثبات صحت و حقطع مفاد زاست \_

ترجمہ: ''اورتورات میں جو بیمنقول ہے کہ موسیٰ علیالیّا کو نجات ۲۳ رمضان کو ہوئی تھی اور عاشورہ کے دن جو کہ دسویں کہلاتی ہے اور اسے صوم کیُور بھی کہتے ہیں یہ بھی قابل اعتاد نہیں ہے۔ سیاق کلام سے ظاہر ہے کہ یہ جھوٹی خبر ہے اور کسی نے ملحق کردیا ہے یہاں یہ بات جمت نہیں ہے۔'

فِي طَلَّعَةِ الشَّمُسِ مَا يُغُنِينُكُ عَنْ زُحُلٍ.

ترجمہ:''سورج کا نکلنا آپ کوزخل ستارہ سے بے پرواہ کر دے گا۔''

 $^{2}$ 

# عالم کی بقاء یا دالہی پرمنحصر ہے

حضرت اقدس شاہ قدس سرہ کا وعظ سادہ ہوتا تھا، چھوٹے چھوٹے جسلے، جو یوری طرح ذہن نشین ہو، ارشاد فر ماتے تھے:

''لُد هیانه میں ایک دفعہ وعظ فر مایا، غالباً ۳۲ س<u>ار</u>ه ہجری تھا۔''

تمام عالم کی روح ذکراللہ ہے، جب تک اللہ تعالیٰ کی یاد قائم رہے گی عالم قائم رہے گی عالم قائم رہے گی عالم قائم رہے گا وقت ہوگیا۔حدیث میں ہے نبی کریم ملاقی آلئ نے ارشا دفر مایا:

لَا تَقُوْمُ السَّاعَةُ حَتَّى لَا يُقَالَ فِي الْأَرْضِ الله الله.

(ترندی ج۲ص ۲۳)

ترجمہ: '' قیامت قائم نہ ہوگی یہاں تک کہ زمین پراللہ اللہ نہ کہا جائے لیمن جب اللہ اللہ کا کہنا بند ہوجائے گاتو قیامت آئے گی۔' قیامت قائم نہ ہوگی جب تک ایک متنقس (ا) بھی اللہ اللہ کرنے والا رہ جائے گا۔ جب ایک بھی اللہ اللہ کرنے والا نہ رہے گاتو قیامت قائم ہوجائے گی کیونکہ جب

روح نہ رہی تو ڈھانچیکسی کام کانہیں ، اسے گرا دیا جائے گا۔

معلوم ہوا کہ سارے عالم کی روح اللہ تعالیٰ کا ذکر ہے، مقصود اصلی ذکر الہی ہے، اور یہ نماز، روزہ، حج، زکوۃ وغیرہ احکام سب اس کے پیرائے ہیں اور حدیث شریف میں وارد ہے نبی کریم سکاٹیڈائٹ نے فرمایا کہ ذاکر کے لئے موت نہیں، اور غافل کے لئے م

<sup>(</sup>۱) سانس لينے والا (زندہ)۔

# حیات نہیں، کیونکہ اصلی زندگی یا دالہی ہے، اعمال صالحہ دراصل زندگی کے کام ہیں۔ حیات الانبیاء فی القبور

\_\_\_\_ اسی واسطے حدیث میں آیا ہے:

َ الْكَنْبِيَاءُ أَحْيَاءٌ فِي قُبُورِ هِمْ يُصَلُّوْنَ ـ (فَيْنِ البارى٢٣ ٣٣)

(ترجمه)'' حضرات انبياء كرام عليهم السلام زنده بين ايني قبرون

میں نمازیں پڑھتے ہیں۔''

ین موی پوت بین در این کام بھی کرتے ہیں، ان کی قبور والی زندگی بھی اعمال صالحہ

ے معطل نہیں بلکہ وہ زندہ ہیں اور زندوں والے کام بھی کرتے ہیں، اس حدیث کوامام

سے میں میں ہمدرہ زلدہ بیں دورور مروں واضح میں کا میں ہمیں ہے۔ ہمیقی میشنڈ نے صحیح فرمایا ہے اور حافظ ابن حجر میشنڈ نے بھی فتح الباری میں اس کی تصحیح

فرمائی ہے۔

از کیے گو وزہمہ یک سوئے باش یک دل ویک قبلہ ویک روئے باش

ترجمه: ''ایک کی بات کہو باقی سب سے یکسو ہوجا۔ ایک ول والا

ایک قبلے والا اور ایک جانب والا ہوجا۔''

سب سے یکسو ہوکر فقط اس ایک کا ہوجا، تیری ظاہر و باطنی توجہ اس ایک ہی

کی طرف رہے۔

ہر گیا ہے کہ از زمیں روید وحدہ لا شریک لہ گوید

ترجمہ:''جوبھی گھاس زمین سے نکلتی ہے وہ وحدہ لاشریک لہ

کہتی ہے۔''

ہ ہے۔ حضرات! اللہ تعالیٰ سے تعلق پیدا کروہ ظہیر فاریا بی اپنے دیوان مسیس کہتے ہیں اور سارے دیوان میں یہی ایک شعرہے جو خلاصہ سارے دیوان کا ہے: من نے گویم زیاں کن یا بہ بند سود باش اے زفرصت بے خبر در ہرچہ باشی زود باش

میں یہ بیں کہتا کہ تو اپنے نقصان کا کام کر یا نفع کی منسکر میں ہو، بلکہ یہ کہتا ہوں کہ اے فرصت سے بے خبر جو کچھ کرنا ہے جلدی کرلے، موت کو یا در کھنا چاہئے،

بوں عہات رسمت کے بیار ہوچھ رہاہے ،بدق رسمہ میں درجہ ہوتا ہیں۔ وقت ہماراانتظار نہیں کرتا، بلکہ تیزی سے نکلا جار ہاہے،ایک صاحب فرماتے ہیں:

رنگا لے چُئر یا گندا لے ری سیس تو کیا کیا کرے گی اری دن کے دن نہ جانے بلالے پیا کس گھڑی کھڑی منہ تکے گی اری دن کے دن

معلوم نہیں کہ ادھرسے بلاوا کس وقت آ جائے ، کف افسوں ملتی رہ جائے گی۔ (پیاشعار پڑھتے وقت اتنی رفت ہوتی تھی کہ ریش مبارک تر ہوجاتی تھی ، اور سامعینِ وقت گریہ و بُکا <sup>(۱)</sup> ہوجاتے تھے )

بخاری شریف میں حدیث ہے کہ بندہ ایک دفعہ اخلاص سے سجان اللہ کہتا ہے تو آ دھا پلڑا آخرت کی تراز و کا بھر جا تا ہے، آخرت کی تراز واتنی بڑی ہے کہ جتنا کہ زمین اور آسمان کا درمیانی حصہ نظر آتا ہے، اور جب بندہ الحمد للہ کہتا ہے:

صِدُقًامِنْ قَلْبِهِ.

تر جمہ:'' دل کی تصدیق سے کہتا ہے۔'' تو نصف پلڑا ہاقی بھی بھر جا تا ہے:

سُبُحَانَ اللهِ نِصْفُ الْمِيْزَانِ، وَالْحَمْدُ لِللهِ تَمْدُلْأُ الْمِيْزَانَ ـ
(مَثَلُوة جَاصِ ٢٠٨٧)

<sup>(</sup>۱) آه وزاري (رونا)

ترجمه: ''سبحان الله آدها ترازو ہے اور الحمد لله تراز و کو بھر دیتا ہے۔''

اور جب بیرکہتا ہے۔۔۔۔۔و لَا إِللهَ إِلَّا اللهُ وَاللهُ ٱکْبَرُ ۔۔۔۔تواس کی سائی زمین و آسان میں نہیں ہوتی ، چیر کرعرش کونکل جاتا ہے ، اور تر مذی شریف میں بیجی آیا ہے کہ ۔۔۔۔۔و لَا حَوْلَ وَ لَا قُوَّةً إِلَّا بِاللهِ الْعَلِيِّ الْعَظِيْمِ ۔۔۔۔۔جنت کے خزانوں میں سے ایک مخفی خزانہ ہی ، اس کا ثواب آخرت میں کھلے گا۔

دو کلمے جو زبان پرخفیف ہیں آ سانی سے ادا ہوجاتے ہیں آخرہے کی تر از و میں بڑے وزنی ہیں، رحمٰن کو بہت محبوب ہیں،سجان اللہ و بحکہ ہسجان اللہ العظیم۔

خیال فرمائیں جو شخص انکا ورد ہر وقت رکھتا ہے کسس قدر ثواب اس کو ملے گا پہلے جو حدیث: لَا تَقُوُمُ السَّاعَةُ حَتَّى لَا یُقَالَ فِی الْاَرْضِ اَللّٰهُ اَللّٰهُ وَکرکی گئ ہے اس سے ثابت ہوا کہ مجر و (۱) اللہ اللہ بھی ذکر ہے۔

یوں بھی روایت ہے: سُبُحَانَ الله وَالْحَهْدُ لِللهِ تَمَلُأُ الْبِینَزَانَ ....لینی سِجان الله والحمد لله دونوں مل کرتر از و کا پلڑا بھر دیتے ہیں۔

#### 2222

# ختم نبوت پرایک نادر تحقیق

تھے، حضرت اقدس نے احقر سے فرمایا کہ ختم نبوت کے متعلق اگر کوئی تقریر حضرت شاہ صاحب کی یاد ہوتو سناؤ، میں نے عرض کیا تقریریں تو بہت سی ہیں:

مَا كَانَ هُحَةً لَّا أَبَآ أَحَالِ مِنْ رِّجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَّسُولَ اللّٰهِ وَ خَاتَمَ اللّٰهِ وَ خَاتَمَ اللّٰهِ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمًا ﴿ (سورة الاحزاب: ٣٠) النّبي اللّٰهِ مِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمًا ﴿ مُعَلِي اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ عَلَيْمًا اللّٰهِ مِن اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ مِن اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ مِن اللّٰهِ عَلَى اللّهُ اللّٰهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ عَلَى اللّهُ عَلَى ا

اس پر بھی ایک تقریر طویل آپ نے کی تھی، اب میں ایک اور تقریر سناتا ہوں۔ اَعُوۡذُ بِاللّٰهِ مِنَ الشَّیْطَانِ الرَّجِیْمِ

بِسْمِد اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

وَإِذْ أَخَنَ اللهُ مِيْهَاقَ النَّبِيِّنَ لَمَا أَتَيْتُكُمْ مِّنَ كِتْبِوَّحِكُمَةٍ

ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولُ مُّصَدِّقُ لِبَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ

وَلَتَنْصُرُنَّهُ عَلَى ذَلِكُمْ الْمُولُ مُّصَدِّقُ لِبَا مَعَكُمْ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ

وَلَتَنْصُرُنَّهُ عَلَى ذَلِكُمْ الْمُورِيُنَ فَي وَاخَذَتُهُ عَلَى ذَلِكُمْ الْمُورِيُنَ فَي وَلَكُمْ اللهِ اللهُ ا

ترجمہ: ''جب لیا اللہ تعالیٰ نے عہد انبیاء کرام سیکہ جو پچھ میں نے تم کو دیا کتاب اورعلم پھر آ و ہے تمہار سے پاس کوئی رسول کہ سیا بتا دے تمہار سے پاس کوئی رسول کہ سیا بتا دے تمہار سے باس والے کتاب کوتو اس رسول پر ایمان لاؤگے اور اس کی مدد کروگے فرمایا کہ تم نے اقرار کرلیا اور اس شرط پر میرا عہد قبول کرلیا وہ بولے ہم نے اقرار کرلیا۔ فرمایا تو اب گواہ رہوا ور میں بھی تمہار سے ساتھ گواہ ہوں۔''

نبوت کواللہ تعالی نے حضرت آ دم علیاتیا سے شروع کیا، اس کو حضرت نوح علیاتیا کی ذریت میں رکھ دیا، اور حضرت نوح علیاتیا آ دم خانی ہیں پھر حضرت ابراہیم علیاتیا کی ذریت میں منحصر کردیا ۔۔۔۔ وَجَعَلْمَا فِیْ خُدِیّتِیهِ النَّبُوّةَ وَالْکِتَابَ ۔۔۔۔ پھر اس کی دو شاخیں کردیں، ایک بنی اسرائیل، چنانچہ ان کے آخری نبی حضرت عیسی علیاتیا قرار پائے۔ شاخیں کردیں، ایک بنی اسمائیل ان میں خاتم النبیین علی الاطلاق حضرت محمد مصطفی منائیل آئی قرار پائے، اور سلسلہ نبوت آ ہے براختام فرما دیا، اور بنی آ دم کی سیادت آخصور منائیل آئی آئی میں دکردی۔

أَنَاسَيِّكُ وُلُهِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلَا نَخُرَ، بِيَهِى لِوَآءُ الْحَهُهِ وَلَا فَخُرَ، بِيَهِى لِوَآءُ الْحَهُهِ وَلَا فَخُرَ، لِيَهِى وُلَا فَخُرَ، لِيَهِى النَّبيِّيْنَ أَيْ فَخُرَ، (رَنَى ٢٠ ٣٠٠) وَ قَلْ أَخَلَ اللهُ مِيْثَاقَ النَّبيِّيْنَ أَيْ مِنْهُمْ بِنُصْرَتِهِ إِنْ آدُرَكُوا زَمَانَهُ، وَقَلْ أَدْرَكُوهُ فِي الْمَسْجِي مِنْهُمْ بِنُصْرَتِهِ إِنْ آدُرَكُوا زَمَانَهُ، وَقَلْ أَدْرَكُوهُ فِي الْمَسْجِي الْاَقْطَى وَيُدُرِ كُونَهُ يَوْمَ الْعَرْضِ الْاَكْبَرِ.

ترجمہ: ''میں قیامت کے دن اولاد آدم کا سردار ہوں گا اور یہ میں بطور فخر نہیں کہتا میر سے ہاتھ میں حمد کا حجنڈا ہوگا اور اللہ تعالیٰ نے انبیاء کرام ﷺ سے وعدہ لیا حضور اکرم ﷺ کی نصرت کا اگر وہ حضور اکرم ﷺ کے زمانہ کو پالے اور ان سب نے مسحب داقصیٰ میں آپ کا زمانہ پالیا اور قیامت کے دن بھی سب آپ کا زمانہ پالیا اور قیامت کے دن بھی سب آپ کا زمانہ پالیا اور قیامت کے دن بھی سب آپ کا زمانہ پالیا گائیں گے۔''

اور فرمایا حضرت آدم علیالیا اور سب نبی میرے جھنڈے تلے ہوں گے اور سب نبی میرے جھنڈے تلے ہوں گے اور سب نبی میرے جھنڈے تلے ہوں گے اور اگر سب نے آپ ملی تالیا ہاور آئندہ بھی پالیں گے اور اگر سب کے سب ایک زمانہ میں ہوتے تو آپ کی مثال الیسی ہوتی ، جبیبا کہ امام اکبر ہوتا ہے، لیکن چونکہ آگے بیچھے ظاہر ہوئے اور نبی اکرم ملی ٹیا آئا ممال شئے کے رہے میں ظاہر

ہوئے اور بہتا خرز مانہ کے اعتبار سے ظاہر ہوا۔

حضرت ابی بن کعب روایت ہے کہ ،،،،،بکا آبی آلخنائی و گنٹ آخِرُ هُمْدِ فِیْ ٱلْبَعَثِ ،،،، میرے ذریعے خلق ظاہر ہوئی اور ابتداء مجھ سے ہوئی اور تمام انبیاء کرام پیلائے سے بعد میں مجھے مبعوث کیا گیا۔

اور حضرت ابوہریرہ ڈٹاٹئئے سے روایت ہے: کُنْٹُ اَوَّلَ النَّبِیِّیْنَ فِی الْخَلُقِ وَ آخِرُ هُمْرِ فِی الْبَعْثِ ( کنزالعمال حدیث ۳۲۱۲۹)..... میں خلق میں سب سے اول ہوں اور بعث میں سب سے آخر، بیرحدیثیں درمنثور اور کنزالعمال میں ہیں۔

حضرت قادہ ڈٹاٹھ سے مرفوعاً ثابت ہے اور روح المعانی میں حضرت قادہ ڈٹاٹھ سے دوسری روایت ہے کہ اللہ تعالی نے انبیاء کرام میٹی سے اخذ میثاق کیا کہ ایک دوسرے کی تصدیق کریں اور یہ بھی کہ حضرت محمصطفیٰ رسول اللہ مٹاٹیا آئی ہیں اور حضور بنی کریم مٹاٹیا آئی کا یہ اعلان کرنا کہ میرے بعد کوئی نبی نہیں آئے گا یعنی نبو سے کسی کو تفویض نہیں کی جائے گی: آئی کر نبی بھی بھی ہے ۔۔۔۔۔ کوتفسیر درمنثورمسند احمد، ابن جریر اور حاکم اور بیہق نے دلائل النبوۃ میں نقل کیا اور حاکم نے اس روایت کوشیح کہا ہے اور ذہبی نتائے مستدرک میں اس روایت کی شیحے کی ہے:

اِنِّى عِنْكَ اللهِ فِي أُمِّرِ الْكِتَابِ كَنَاتَهُ النَّبِيِّيْنَ وَ أَنَّ اَدَهَرَ لَهُنْجَكَلُّ فِي اللهِ فِي أُمِّرِ الْكِتَابِ كَنَاتَهُ النَّبِيِيْنَ وَ أَنَّ اَدَهَرَ لَهُ عَلَيْكُ فِي طِيْنَةِ إِنَّ الْمَاكِمِينَ لَكُوا كَنْ اللهُ عَلَيْكُ اللهُ ال

اور یہ میثاق نبیوں سے لیا گیا ہے:

وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيْتَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتْبِ (سورة آل عمران: ١٨٧) ترجمه: "اور جب الله نعهد ليا الل كتاب سه-"

وَإِذْ أَخَنُنَا مِيْ شَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّوْرَ لَا سُورة البقرة: ٣٣) ترجمه: "اور بلندكيا تمهارے اوپر كوه طوركو-"

وَإِذْ آخَنُ نَامِيْ شَاقَ بَنِيْ إِسْرَ آءِ يُلَ وَآرُسَلْنَاۤ إِلَيْهِمْ رُسُلًا ﴿
(مورة المائده: ٠٤)

ترجمہ:''اورہم نے بنی اسرائیل سے عہد لیا اور ان کی طرف رسولوں کو بھیجا۔''

وَإِذْ أَخَنُ نَامِنَ النَّبِةِ قَ مِيْثَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُّوْجَ وَ إِبْرَهِيْمَ وَمُوْسَى وَعِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ وَآخَنُ نَا مِنْهُمْ مِّيْثَاقًا غَلِيْظًا (سورة الاحزاب: ٤)

ترجمہ: '' اور جب ہم نے انبیاء کرام عَیِّلاً سے وعدہ لیا اور اقرار لیا اور تجھ سے بھی لیا اور نوح علیالیّلاً سے اور ابرا ہیم علیالیّلاً سے اور عیسیٰ علیالیّلاً جو مریم علیّلاً اُسے کے بیٹے ہیں اور لیا ہم نے ان سے مضبوط اقرار۔''

حاصل یہ کہ اخذ میثاق نبیین سے ہمارے نبی اکرم سکاٹیا آئی کے لئے لیا گیا، میری ایک نظم نعتیہ ہے اس میں ایک شعرہے:

آیت میثاق دروے ثم ہست
ایں ہمہ از مقتضائے ختم است
ترجمہ: ''آیت میثاق میں لفظ ثم ہے بیسب حستم نبوت کے
مقتضیات میں سے ہیں۔''

ثُمَّر جَاءَ كُمْ رَسُولٌ مُّصَدِّقٌ لِّبَا مَعَكُمْ (سورة آل عران: ۸۱) ترجمہ: "پھرآیاتہارے یاس ایسارسول جوتصدیق کرنے والا ہے اس دین کی جوتمہارے پاس ہے۔'

یہ سب کچھ بہ مقتضائے ختم نبوت ہے، چنانچہ آنحضرت مگاٹیا آپائل کو ایک طرف رکھا گیا اور تمام انبیاء کرام میلی کو ایک طرف رکھا گیا،معلوم ہوا کہ آنحضرت مٹاٹیل آپائل جیسے اس امت کے نبی ہیں نبی الانبیاء بھی آپ ہی ہیں،ثم جاء کم اس امر کی دلیال ہے کہ وہ عظیم الثان رسول سب نبیوں کے بعد آئے گا،سورۃ الصافات میں ہے:

بَلْ جَاْءَ بِالْحَقِّ وَصَلَّقَ الْمُرْسَلِيْنَ ﴿ (سورة الصافات: ٣٤) ''وه رسول حق لے كرآگيا اور تمام انبياء كرام سِيَهُمُ كى تصديق كردى۔''

اگرغور سے دیکھو گے تو اس آیت میں .....وَإِذَ اَحَنَى اللّٰهُ مِیْ شَاقَ النَّبِیتِی اللّٰهُ مِیْ شَاقَ النّبِیتِی ..... میں لام استغراق کے لئے ہے اور جورسول آئے گا وہ سب کے بعد ہوگا، اور نزول عیسلی عَلیاتیا میں جو حدیث میں آتا ہے .... حکم اَلیّ است وہ اس بات کی دلیل ہے کہ آپ کا نزول بحیثیت بغیم نہیں ہوگا۔ بغیم رتو آپ عَلیاتیا ہوں گے لیکن بحیثیت حکم عدل تشریف لا نیس کے جیسے حضرت یعقوب عَلیاتیا حضرت یوسف عَلیاتیا کے علاقے میں عدل تشریف لا نیس کے جیسے حضرت یعقوب عَلیاتیا حضرت یوسف عَلیاتیا کے علاقے میں تشریف لے گئے، بغیم رتو تھے لیکن بحیثیت بغیم رکے تشریف لے گئے تھے، تشریف کے تھے، تشریف کے تھے، جیسا کہ شریعت یوسف پر عامل تھے، جیسا کہ

لَوْ كَانَ مُوْسِى حَيًّا لَهَا وَسِعَهُ إِلَّا اتِّبَاعِيْ.

ترجمہ:'' اگر موسیٰ عَلیالِتَلا) زندہ ( لیعنی اس جہان میں ) ہوتے تو اس کو بھی میری اتباع کے بغیر چارہ نہ ہوتا۔''

الحاصل بینکھر گیا کہ نبی کریم ملکی آلئم کے لئے میثاق لیا گیا، قرآن عسزیز

#### میں ہے:

وَلَمَّا جَاءَهُمُ رَسُولٌ مِّنْ عِنْدِ اللهِ مُصَدِّقٌ لِّمَا مَعَهُمُ نَبَنَ فَرِيْقٌ مِّنَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتْبِ ۚ كِتْبَ اللهِ وَرَآءَ ظُهُوْرِهِمُ كَأَنَّكُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّ (سورة البقرة:١٠١)

ترجمہ: ''اورجب آیا ان کے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف سے سے رسول اللہ منافید آئی کی طرف سے تصدیق کرنے والا اس کتاب کی جوان کے پاس ہے تو بچینک دیا ایک جماعت نے اہل کتاب میں سے اللہ کی کتاب کو اپنی بیٹھ کے پیچھے گویا کہ وہ جانتے ہی نہیں۔'' ہدایت الحیاریٰ میں ہے:

لَوْ لَمْد يَظْهَرُ مُحَتَّلُ بْنُ عَبْدِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَبَطَلَتْ نَبُوَّةُ سَائِرِ الْاَنْبِيَاءِ۔

اگر محمد (سلان الیایی ) ابن عبد الله کا ظهور نه هوتا تو تمام انبیاء کرام عینها کی نبوت باطل هوجاتی ۔ سوحضرت محمصطفی سلانی آییم کا ظهور ہی تمام انبیاء کرام عینها کی نبوت کی تصدیق فعلی ہے، الله تعالی فرما تا ہے:

بَلْ جَاْءَ بِالْحَقِّ وَصَدَّقَ الْهُرُ سَلِيْنَ۞ (سورة الصافات:٣٧) ترجمہ:'' بلکہ ایک سچا دین لے کر آئے ہیں اور دوسرے پیغمبروں کی تصدیق کرتے ہیں۔''

یہ تفییر حضرت علی ڈاٹٹؤ اور حضرت عبداللہ بن عباس ڈاٹٹؤ نے فرمائی جو اجل مفسرین میں سے ہیں۔ محمد مصطفیٰ ساٹٹولؤ کا تشریف لا نااس کی دلیل ہے کہ باری تعالیٰ اور کوئی نبی نہیں جیجے گا، یعنی آپ کے بعد کسی کو نبوت تفویض نہ کی جائے گی عددا نبیاء کا ختم ہوگیا ہے اور حسب حاجت کسی پہلے نبی ہی کو بھیجا جائے گا تا کہ دلسیل ہوجائے کہ حضورا کرم ساٹٹولؤ ہی خاتم النبیین ہیں، اور حضر سے عسیلی علیلیّل تشریف لا کر بھی حضورا کرم ساٹٹولؤ کی ہی شریعت پر عمل پیرا ہوں گے تا کہ سب پر ثابت ہوجائے کہ حضورا کرم ساٹٹولؤ کی ہی شریعت پر عمل پیرا ہوں گے تا کہ سب پر ثابت ہوجائے کہ حضورا کرم ساٹٹولؤ ہی سب سے افضل اور خاتم النبیین ہیں، تورات میں ہے ' نابی میا نیخ

بنی اسرائیل کے قریبی بھائی بند بنی اساعت ل ہی ہیں۔ان ہی میں سے نبی برحق مبعوث ہوئے ان ہی میں سے نبی برحق مبعوث ہوئے ان ہی کے اتباع کا حکم فر ما یا جار ہا ہے، وہ خاتم الا نبیاء سالٹی آئیلہ ہی ہیں۔حضرت عیسلی عَلیٰلِسَّا اِنکاح بھی کریں گے، اور اولا دبھی ہوگی، اور حج وعمرہ بھی کریں گے اور کل چالیس سال قیام فر مانے کے بعد انتقال فر مائیں گے، ان کی نماز جن زہ پڑھی جائے گی پھر روضہ پاک میں دفن ہول گے، جہاں ایک قبر کی جگہ خالی ہے۔

اور حضرت موکی عَلیٰلِیَّا نے جج کیا ہے، چنانچہ بخاری شریف میں حضرت ابن عباس طالتی سے سروایت ہے کہ آپ سالتی الآخ عباس طالتی سے روایت ہے کہ آپ سالتی الآخ ایک وادی سے گزرے، حضور اکرم مالی الیّالا خم نے دریافت فرمایا:

أَيُّ وَادِهْنَا؟

ترجمہ:'' بیرکون سی وادی ہے؟''

معلوم ہوا کہ وادی ازرق ہے، تو نبی کریم ساٹیلاً ہُمْ نے فرمایا: کَالِّیْ أَنْظُرُ إِلَی مُولِدی ۔ معلوم ہوا کہ وادی ازرق ہے، تو نبی کریم ساٹیلاً کو گویا دیکھ رہا ہوں، اپنی انگلی کانوں میں دے کر بلند مُولدی سندیہ کہتے جارہے ہیں۔

پھر حضرت یونس علیلِاً کا ذکر فرمایا کہ وادی'' ہر ٹی'' سے گزررہے ہیں، بیمسلم شریف میں بھی ہی، شایدان دونوں نبیوں نے اپنی زندگی میں جج نہیں کیا تھا، مسنداحمہ اورمسلم شریف میں بھی ہے۔

حضرت ابوہریرہ ڈٹاٹنڈ سے مروی ہے کہ حضرت عیسلی علیاتِلاِ بھی اور عمرہ کریں گے اور'' فج کے روحا'' سے احرام با ندھیں گے۔ اورامام بیہقی میں ہے، سے حیات انبیاء کیا گیا پر ایک مستقل کتاب لکھی ہے، سلم شریف میں ہے:

مَرَدُتُ بِمُوْلِي لَيْلَةَ أُسْرِى بِي عِنْلَ الْكَثِيْبِ الْأَحْمَرِ
وَهُوَ قَائِمٌ يُصَلِّى فِي قَبْرِيدٍ (ح٢ ص٢٦٨ باب نضائل موئا)
ترجمہ: "میں معراج کی رات موئی علیالیا پر گزرا کثیب احمر بعنی سرخ
شیلے کے پاس وہ کھڑے شے اپن قبر میں نماز پڑھ رہے تھے۔"
اور مسندا حمیس صحیح ابن حبان اور مصنف ابن ابی شیبہ میں ہے اور ابن جریر نے
حضرت ابو ہریرہ ڈٹاٹی سے روایت کیا ہے انبیاء کرام علیالی علاقی بھائی ہیں دین ان کا واحد ہے:

آنَا آوُلَى النَّاسِ بِعِيْسَى بِنِ مَرْيَمَ، لِآنَّهُ لَيْسَ بَيْنِي وَ بَيْنَهُ نَبِيُّ، وَ إِنَّهُ خَلِيْفَتِيْ عَلَى أُمَّتِيْ، وَ إِنَّهُ نَازِلٌ فَإِذَا رَأَيْتُمُوْهُ فَاعُرِفُوْهُ لَا منداح ٢٠٣٥ (منداح ٢٠٤٥)

ترجمہ: ''میں عیسیٰ علیاتِلاِ کی اسب ع کے زیادہ لائق ہوں کیونکہ میرے اور ان کے درمیان کوئی نبی نہیں ہے۔ اور وہ میرا خلیفہ ہوگا میری امت پروہ اتر نے والا ہے جبتم انکو دیکھوتو ان کی قدر کو پیچان لو۔''

اور مشدرک حاکم میں ہے:

وَلَيَهَ آتِينَ عَلَى قَبْرِى حَتَّى يُسَلِّمَ عَلَىَّ وَلَأَرُدَّنَ عَلَيْهِ. ترجمه: '' عيسىٰ عَلِلِّهِ ميرى قبر پر آئيں گے ميرے اوپر سلام کريں گے اور ميں اس كے سلام كا جواب دوں گا۔''

اور فتح الباری میں بھی ہے، اور ایک ٹکڑامسلم شریف مسیں بھی آیا ہے۔ اور واضح رہے کہ نبی کریم سکاٹیوَاؤٹم نے نبوت کا تمام دائرہ از اول تا آخر طے فر مایا ہے لہذا اول اور آخر میں ظہور فرمایا، اور تمام دور ہ نبوت پر حساوی ہو گئے اسس تقسد بر پر آنحضرت ملاقی آلؤ میں استفادہ آنحضرت ملاقی آلؤ کی ۔ کے طور پر ہی ہواس میں صرح منقصت ہے نبی کریم ملاقی آلؤ میں کی ۔

ے در پرس اون تقریر کی تھی کہ حضرت اقدس رائے پوری ٹیٹٹٹ نے فر مایا اس کوقلم بند کرو، اور سید عطاء اللہ شاہ بخاری ٹیٹٹٹ بھی میری پاس بیٹھے تھے اور بڑے غور سے س رہے تھے، بہت ہی اصرار کیا کہ اسے ضرور قلم بند کرو، ورنہ میں آپ کے دروازے پر بیٹھ جاؤں گا، علی میاں بھی فر ماتے تھے کہ بہاول پور کے حضرت شاہ صاحب کشمیری کے بیان کو بھی ضرور قلمبند کر دینا چاہئے۔

#### $^{\diamond}$

# رسول کریم صابعهٔ ایستی کی پیشین گوئیوں کی عملی شکل

فرمایا کرتے تھے کہ جب تک رسول اکرم سُلِیْتِلَاِمْ کی پیشینگو نیاں دنیا میں عملی شکل اختیار نہ کرلیں گی اس وقت تک قیامت نہ آئے گی۔ (انبیاء ﷺ کے مجزات کاعملی مشاہدہ کرادیا جائے گا)

(ف) اس بات کواب بچاس سال کے قریب ہو گئے چنانچہ آ ہستہ آ ہستہ سب حقائق کا تجربہ ہوتا چلا جارہا ہے، اور آج کل کے خلائی سفر کرنے والے سترہ ہزار میل فی گھنٹہ کی رفتار سے سیر کرتے ہیں۔ ابھی یہ بھی ابتدائی حیثیت ہے، ستعبل قریب میں حن لائی مسافروں کا سفر نہایت تیز رفتار ہوگا، وہ بہت جیرت انگیز ہوگا، کیونکہ ستاروں کی درمیانی مسافت کو بہت تیزی سے طے کرلیں گے، جس کا تصور بھی ہمارے لے مشکل ہے۔ مسافت کو بہت چیزی سے طے کرلیں گے، جس کا تصور بھی ہمارے لے مشکل ہے۔ گارڈن کویر'' کا زمین کے اردگرد ۹۰ منٹ میں ۲۲ چکر لگا نا ایسے نئے دور

کا پیغام ہے جسے آئن سٹان نے اپنے نظر سے اضافت کی بناء پر پہلے ہی صحیح مان لیا تھا، یہ خلائی سفر گارڈن کو پر نے • 9 منٹ میں طے کرلیا۔اور گارڈن کو پر کی عمر اس خلائی سفر میں کم ہوگئی۔اب تو رسول کریم منگاٹیا آئِم کے سفر معراج اور حضرت عیسیٰ عَلیالِاً کا آسمان پر اٹھایا جانا اور قرب قیامت میں نازل ہونا ایک حقیقت ثابتہ بن چکا ہے.....

وَإِنَّ يَوْمًا عِنْدَرَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ هِنَّا تَعُدُّونَ.

ترجمہ:''بے شک ایک دن اللہ کے ہاں ان ہزار دنوں کے برابر ہے جن کوتم گنتے ہوں یعنی قیامت کا ایک دن دنیا کے ہزار دنوں کے برابر ہے۔''

کی تفسیر تجربے میں آگئی۔

ایک فلاسفرنے لکھا ہے کہ خلائی کشتی کے ذریعے ایک سے دوسرے کہاشاں تک آنا جاناممکن الوقوع ہے اور وہاں کے حساب سے پچپپن سال اور زمین کے حساب سے تین لاکھ سال گزر چکے ہوں گے۔ یہاس نے بڑے تھکانے والے تجربے کے بعد حساب لگایا ہے۔

حضرت شاہ صاحب سیست نے بیکی بار فرمایا تھا:

لَيْسَ عِنْدَارَ إِكْ صَبَاحٌ وَلَا مَسَاءً.

''الله تعالیٰ کے ہاں صبح وشام نہیں ہے۔''

هُنَا مَوْطِنُ فَرُقُ الزَّمَانِ ثَبَاتَهُ عَلَى حَالَةٍ لَيُسَتُ بِهِ غِيَرٌ تَثْرَىٰ ''وہاں ایسامقام ہے جہاں زمانے اور تغیر و تبدل کا گزر نہیں ہے۔''

> 123 ہے: علامہ ابن قیم میشلہ کے بیراشعار بھی پڑھتے تھے:

قَالَ ابْنُ مَسْعُوْدٍ كَلَامًا قَلُ حَكَاهُ النَّاارُهُ عَنْهُ بِلَا نُكُرَانٍ

مَا عِنْدَهُ لَيْلٌ وَ لَا نَهَارٌ قُلْتُ تَحْتَ الْفَلَكِ يُؤْجَلُ ذَانِ نُوْرُ السَّمَاوَاتِ الْعُلَى مِنْ نُوْرِيهِ وَالْاَرْضُ كَيْفَ النَّجْمُ وَالْقَبْرَان مِنْ نُوْرٍ وَجُهِ الرَّبِّ جَلَّ جَلَالُهُ كَنَا حَكَاهُ الْحَافِظُ الطَّبْرَانِي ترجمہ: "ابن مسعود و اللہ نے ایک بات فرمائی ہے دارمی نے ان سے نقل کی ہے بغیرا نکار کے کہ اللہ کے ہاں رات دن نہیں ہے تو میں نے کہا کہ آسان کے نیچے بید دونوں لیعنی راسے و دن موجود ہوتے ہیں۔اونچے آسان کی روشنی اس کی نورسے ہے اور زمین کی روشنی بھی ان کی نور سے ہے اور جاند اور ستار ہے ان کی روشنی اللہ جلالہ کے چہرے کے نور سے ہے۔اسی طرح حافظ طبرانی نے بھی حکایت کی ہے۔''

### یہی مراداس حدیث کی ہے:

إِنَّ اللهَ لَا يَنَامُ وَ لَا يَنْبَغِي لَهُ أَنْ يَّنَامَ يُخْفِضُ الْقِسُطَ وَيَرْفَعُهُ، وَيَرْفَعُ إِلَيْهِ عَمَلُ اللَّيْلِ قَبْلَ عَمَلِ النَّهَارِ، وَعَمَلُ النَّهَارِ قَبْلُ عَمْلُ النَّهَارِ وَعَمَلُ النَّهَارِ قَبْلُ عَمْلُ النَّهَارِ قَبْلُ عَمْرَةٌ فَوْقَ اللَّيْلِ النَّهَارِ عَبْلَهُ فَوْقَ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ، كَمَا فِي رُوح الْمَعَانِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ، كَمَا فِي رُوح الْمَعَانِي ،

ترجمہ:''اللہ تعالیٰ نہ سوتے ہیں اور نہ سونا ان کی شان کے مناسب ہے۔ ترازوں کو اتار تا ہے اور اوپر کرتا ہے رات کاعمل اس کے پاس جاتا ہے دن سے پہلے اور دن کاعمل اس کے پاس جاتا ہے رات سے پہلے اوراس کا حجاب نور ہے۔'' جیسے روح المعانی میں ہے:

وَ ٱشَّرَ قَتِ الْأَرْضُ بِنُوْدِ رَبِّهَا . (سورة الزم: ٢٩) ترجمه: ''اورزمین چک گئ اپنے رب کے نورسے۔''

وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيْطَةٌ بِالْكَافِرِينَ.

ترجمہ: ''اور بے شک جہنم احاطہ کرنے والی ہے کفار کا۔''

میرے نزدیک بیمحقق ہوگیا کہ معانی آخرت میں مجسّد (۱) ہوجائیں گے، شیخ ا<u>125</u> اکبر ﷺ کی بھی یہی تحقیق ہے چنانچے فتوحات میں لکھا ہے اور دوانی نے اپنے رسالہ الزوراء میں آیت بالا سے اس کو تقویت دی لیمنی اب بھی جہنم محیط ہے لیکن آنکھوں سے مستور ہے اور حشر میں بیسب کچھ منکشف ہوجائے گا:

ُ فَكَشَفْنَا عَنْكَ غِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيْد. (سورة ق ٢٢:٢)

ترجمہ: ''اب کھول دیا ہم نے تجھ سے تیرا پردہ پس آج تیری نظر تیز ہے ( یعنی آج ہم نے تیری آئکھ سے شہوات کے پردے ہٹا دیئے اور تیری نگاہ کوخوب تیز کردیا)۔''

### بندوق كاشكار

درس بخاری شریف میں فرمایا تھا کہ مجھے سے بعض احباب نے مدینہ منورہ میں ہے۔ مسئلہ پوچھا تھا کہ بندوق کا شکار کیا ہوا جائز ہے یا ناجائز؟ میں نے ایک مستقل رسالہ کی شکل میں جواب لکھا تھا، حاصل ہے کہ بندوق کی گولی توڑتی ہے زخم نہیں کرتے، تو یہ وقیذ کے مشابہ ہوا، گو مالکیہ کے ہاں جائز ہے بہرحال اگر بندوق کا شکار زندہ مل جائے تو

<sup>(</sup>۱) جسم اختیار کرنے والا۔

### ذبح كرنا چاہئے اگر مرجائے تو كھانا ناجائز ہے۔

#### \*\*\*

علم الفرائض پر ایک طویل نظم فروض میں حضرت انور شاہ کشمیری ٹیالیا کی ایک نظم ہے، ۹۲ اشعار ہیں، ابتدائی شعراس طرح ہیں:

> از انور ظلوم وجهول العين بعد تجهیز و ذن و دادن دین ہم پس از عزل ثلث موصی ہہ ذی فروض مقرره را ده عصبہ بعد ازاں برد ہمہ مال بعد ازال رد بذی فروض سگال بعد ازیں دو فریق اے منعام وارث مال دال ذوى الارحام ترجمہ:'' اللّٰہ تعالیٰ کی تعریف اور حضور اکرم مُلَّاتِیْالِامْ کی نعت کے بعد سن لے انور ظلوم اور جہول ہے۔ تجہیز وتکفین کے بعد اور قرض ادا کرنے کے بعد جو مال مستحق العین ہو۔تو ثلث کے نکالنی کے بعد جس کی میت نے وصیت کی ہو ذوی الفروض جن کے حصے قرآن میں جتنے مقرر ہیں ان کواتنے دو۔ان سے جو مال پچ جائے عصبہ ان تمام مال کو لے جائیں گے اور اگر عصبہ نہ ہوتو جو مال ذوی الفروض

سے پچ جائے وہ پھران پررد کردیں گے۔ان دوفریق لیعنی عصبہ اور ذوی الفروض کے بعد مال کے وارث جان ذوی الا حارم۔''

22222

موانع ارث

مانع ارث آمده اند چهار رق و قتل اختلاف دین و دار لیک قتلے کہ بالسبب باشد مانع ارث کس نمی باشد

ترجمہ: ''چار چیزیں میراث دینے سے روکتی ہیں۔ غلام ہونا دوسرا قتل بعنی قاتل محروم ہوتا ہے میراث سے تیسرے اخت لاف دین لعنی کافر اگر وارث ہے اس کومسلمان کی میراث سے نہیں ملے گا، تیسرا اختلاف دار لعنی ایک ملک میں رہنے والے کا دوسرے ملک والا وارث نہیں ہوگا۔ ''یو الا وارث نہیں ہوگا۔ ''یو اللہ وارث نہیں ہوگا۔ ''

یے بھی پہلے درس بخاری شریف ۱<u>۳۳۸ ہے، وسسال</u>ھ میں سنایا تھا، پھرتو مراد <u>126</u> آباد میں مدرسہ فخر بیہ میں جب مولا نا فخر الدین صاحب مدرسس تھے بچھاضا فات کے ساتھ طبع کرادیا تھا اور ُالنورالفائض علی نظم علم الفرائض'' عنوان رکھا۔

\*\*\*

# نماز کے لئے رغبت

حضرت اقدس شاہ عبدالقا در رائے پوری قدس سرہ فرماتے تھے کہ مولا ناسید انور شاہ کشمیری نیشاتہ ایک دفعہ گنگوہ تشریف لے گئے اور حضرت مولا نارسشیدا حملہ گنگوہی نیشاتہ سے عرض کیا حضرت میرے لئے دعا فرما ئیں کہ مجھے نماز پڑھنی آ جائے۔

# حضرت گنگوہی ﷺ نے فرمایا''اور رہ ہی کیا گیا''،سجان اللہ نماز ہی کی فکر رہی۔

#### 

### اختلاف میں اتحاد

ارشاد ہوا دوشریف آ دمی مذہب ومسلک کے اختلاف کے باوجود آپس میں مل جل کرشریفانہ زندگی گزار سکتے ہیں۔

\*\*\*

## حضرت شاه صاحب بمثلثة كالتبحرعكمي

حضرت مولانا عبیدالله صاحب سندهی میشانید نے ماہنامہ القاسم شوال وسسار ص ص١٦ میں تحریر فرمایا ہے کہ

''شوال و سسال و طیفه رفیق دارالعلوم دیوبند پیاسس روپ ماہوار کا مولانا سید محمد انور شاہ کشمیری رئیلیے کو دیا جائے گا جنہیں عظیم الشان جلسه دستار بندی ۱۳۲۸ هم میں سب سے پہلے دستار فضیلت ملی ، اور علوم شریعت میں تبحر اور زہد و تقوی میں سلف مسالح کا نمونہ سمجھے جاتے ہیں۔' (عبیداللہ ناظم الانصار دارالعلوم دیوبند) مسالح کا نمونہ سمجھے جاتے ہیں۔' (عبیداللہ ناظم الانصار دارالعلوم دیوبند) نقش حیات میں حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی رئیلیے نے بھی یہی تحریر فرمایا ہے ، رسالہ القاسم الرشید کی پرانی فائلیں دیکھنے سے بہت کچھ موادمل سکتا ہے۔

ہے ، رسالہ القاسم الرشید کی پرانی فائلیں دیکھنے سے بہت کچھ موادمل سکتا ہے۔

قُلِ ادْعُوْا الَّذِيْنَ زَعَمْتُهُ مِنْ دُوْنِ اللهِ لَا يَمْلِكُوْنَ مِثْقَالَ فَلَا الْهُولَا يَمْلِكُوْنَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّلُواتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ (سورة سا: ٢٢) ترجمہ: '' آپ کہہ دیجئے پکاروان کوجن کوتم اللہ کے علاوہ معبود گمان کرتے ہو۔وہ ما لکنہیں ایک ذرہ کے آسانوں میں اور نہ زمین میں بعنی اللہ کے سواجن لوگوں پر تمہیں خدائی کا گمان ہے ذراکسی مشکل وقت میں ان کو پکارو کہ وہ کچھ کر سکتے یا نہیں۔'' 127 ابوعبداللہ رازی کہتے ہیں جو مذاہب کہ مفضی الی الشرک ہیں وہ چارہیں:

(۱) وہ لوگ جواس بات کے قائل ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے آسانوں کو پیدا کسیا اور زمین اور زمینیات کوان کے حکم میں کردیا، اور ہم زمینیات میں سے ہیں اس لئے ہم کواکب اور ملائکہ کو بوجتے ہیں جو کہ آسانی ہیں، اور وہ ہمارے اللہ ہیں، اور اللہ دان کا

> معبود ہےلہذاان کا قول باری تعالیٰ نے رد کردیا: حتیب سٹریسے میں تعالیٰ نے سرد کردیا:

﴿لَا يَمُلِكُوْنَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّلَوْتِ ﴾ كَمَا اعْتَرَفْتُمْ، ﴿ وَلَا فِي الْاَرْضِ ﴾ كَمَا زَعَمُتُمْ ـ

ترجمہ: ''لیعنی وہ ایک ذرہ بھر کے مالک نہیں آسانوں میں جیسے تم نے اعتراف کیا ہے ورنہ وہ مالک ہے۔'' اعتراف کیا ہے ورنہ وہ مالک ہے۔''

(۲) آسانوں کا خالق اللہ تعالیٰ ہی ہے مستقل، اور زمینوں اور زمینیات کا خالق ہے ہواسطہ کوا کب، کیوں کہ اللہ تعالیٰ نے عناصر پیدا کئے، اور جوتر کیبات ان میں ہیں اِتصال (۱) اور حرکات اور طوالع (۲) اس لئے انہوں نے شریک قرار دیئے اللہ تعالیٰ کی زمین میں، اور پہلوں نے زمین کو اللہ تعالیٰ کے غیر کی (تخلیق وملکیت) قرار دیا۔اللہ تعالیٰ نے ردفر ما دیا:

وَمَالَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شِرُكٍ (سورة ساء:٢٢) ترجمه:''کسی غیر کاان دونول میں کچھ حصہ نہیں ہے۔'' آئی آلاَ رُضِ کَالسَّمَاءِ لِلْعِلَیْسَ لِغَیْرِ ہِ فِیْمِمَا مِنْ نَصِیْبِ۔

<sup>(</sup>ا) ملاپ

<sup>(</sup>۲) مَنّوركرنے والے

ترجمہ: 'دنہیں ہے اس کے غیر کے لئے زمین وآسان میں پچھ حصہ

یعنی زمین بھی آسان کی طرح ہے۔''

(۳) وہ جو قائل ہیں اس بات کے کہ ترکیبات تو اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہیں، کیکن اللہ تعالیٰ نے سپر دکر دیا ستاروں کے، اور حواد ثات کا انتساب اِذن (۱) دینے والے کی طرف کیا جاتا ہے نہ کہ ماذون (۲) کی طرف اور فقط آسانوں ہی کومنسوب باری تعالیٰ کی طرف کیا تو اللہ تعالیٰ نے اسے باطل قرار دیا اس کلام سے۔

وَّمَا لَهُ مِنْهُمُ مِّنْ ظَهِيْرٍ ﴿ (سورة السا:٢٢)

ترجمہ:''اوران کے لئے اُن میں سے کوئی مددگار بھی نہیں۔''

(۷) بعض کہتے ہیں ہم اصنام <sup>(۳)</sup>کو پوجتے ہیں جو ملائکہ کی تصویریں ہیں تا کہ ہماری شفاعت کریں، پس اللہ تعالیٰ نے باطل قرار دیا:

لَّا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ لِ (سورة طٰه:١٠٩)

ترجمہ:''ان کوسفارش فائدہ نہیں دے گی۔''

جملہ الشفاعۃ میں الف لام ظاہر ہے کہ عموم کے لئے ہے اور شفاعت سے مراد شفاعت تمام مخلوقات کی ہے، بعض کہتے ہیں کہ الف لام عہد کے لئے ہے بعنی شفاعت ملائکہ کی جن کو اللہ تعالیٰ کا شریک گھہراتے ہیں۔

☆....فرمایا:

اِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُّشُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰلِكَ لِهَنْ يَّشَاءُ اللهُ اللهُ

ترجمہ:'' بے شک اللہ تعالیٰ نہیں بخشا اس کو جو اللہ تعالیٰ کے ساتھ

<sup>(</sup>۱) اجازت، حکم

<sup>(</sup>۲) جسے حکم دیا جائے۔

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) صنم کی جمع پتھر کے بت

کسی کوشریک بنائے اور بخشاہے اس کے سواجسس کو چاہے یعنی شرک سے نیچ کے گناہ جس کو چاہے اللہ تعالیٰ بخش دے گا مگر شرک کو ہر گرنہیں بخشے گا۔''

جومُوت علی الکفر کی عدم مغفرت قرآن پاک میں بار بار ذکر فرمائی گئ ہے چنانچہ سورة آل عمران میں ہے:

إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَمَا تُوْا وَهُمْ كُفَّارٌ فَلَنْ يُّقْبَلَ مِنْ آحَدِهِمْ مِّلُءُ الْأَرْضِ ذَهَبًا وَّلُوِ افْتَلَى بِهِ ﴿ أُولَيِكَ لَهُمْ عَنَابٌ اَلِيْهُ وَّمَا لَهُمُ مِّنَ نُصِرِينَ ﴿ (سورة اَلْ عمران:٩١) ترجمہ:''جولوگ کافر ہوئے اور کافر ہی مرگئے تو ہر گز قبول نہیں ہوگا ان میں سے کسی ایک سے زمین بھر کرسونا۔ اگر چہ بدلہ دیوے اس قدرسونا ان کے لئے دردناک عذاب ہے اور کوئی نہیں ان کامددگار لعنی دنیا کی حکومتوں کی طرح وہاں سونے چاندی کی رشوت نہ<sup>ی</sup>یں چلے گی وہاں توصرف دولت ایمان کام دے سکتی ہے۔'' اوراس سے قبل بھی یہی مضمون فر ما یا گیا ہے نیز سورۃ النساء میں فر ما یا گیا ہے: وَلَا الَّذِيْنَ يَمُوْتُوْنَ وَهُمُ كُفَّارٌ ۗ أُولَٰبِكَ آعُتَلُنَا لَهُمُ عَلَابًا اَكِيمًا ﴿ (سورة النساء: ١٨) وغيرها من الآيات ترجمہ:''اور نہان لوگول کی مغفرت ہوگی اور نہان سے فدیہ قبول کیا جائے گا جو کفر کی حالت میں مرجائے ان کے لئے در دناک

عذاب ہم نے تیار کیا ہے۔'' لہٰذااس آیت کے ساتھ اس کا ذکر چھوڑ دیا گیا ، کیوں کہ دو چیزیں ہیں اگر چپہ شرعاً حکم شرک کا بھی کفر ہی ہے کیوں کہ ان دونوں میں تغایر نہیں ہے کیوں کہ شرک اقرار الوہیت کے ساتھ جمع ہوجا تا ہے، چنانچیمشرکین عرب ایسے ہی تھے۔اور کفر بھی تو جحو د <sup>(۱)</sup> باری تعالیٰ سے ہوتا ہے، اور بھی اس کے رسولوں کے انکار سے بھی کفر ثابہ۔ ہوجا تا ہے۔ اس لئے یہاں آیت میں شرک کو ذکر فر مایا اس لئے یہاں پرعنوان شرک کا رکھا، اور قرآن میں رعایت عنوان کی اور لغت کی اہم ہے۔

اشراک فی العبادۃ کہ عبادت غیر اللہ کی کرے،لیکن اس کومعبودیقین کرے یا نہ کرے، جیسے مشرکین عرب کہتے تھے:

مَا نَعُبُلُهُمْ الْآلِیُقَرِّبُوْ نَآ اِلَی اللّٰهِ ذُلْفِی ط (سورة الزمر: ۳)
ترجمہ: ''ہم ان بتوں کی عبادت نہیں کرتے مگر اس لئے کہ بیہمیں
اللّٰہ تک پہنچا دے قریب کے درجہ میں لینی ان چھوٹے خداوُں کی
عبادت کر کے ہم بڑے خدا کے قریب ہوجا ئیں گے۔''
اشراک فی الطاعة یہ ہے کہ تحلیل الحرام میں اور تحریم حلال میں غیر اللّٰہ کا کہنا
مان لے، جیسا کہ حضرت شاہ عبدالقا در دہلوی پُولٹی نے متنبہ کیا ہے، جیسا کہ نصار کی

اربابا من دون الله مانته تع يهم ايك نوع شرك كي هم - حضرت شاه

عبدالقادر ﷺ نے اس کواشراک فی الطاعة فرمایا ہے۔

وحدت دعوت انبیاء <u>129</u> فرمایا ابنِ رُشد نے''تہافت الفلاسفة'' میں فرمایا ہے کہ تعلیم قیامت تورات سے قبل نہیں تھی۔ میں کہتا ہوں بلکہ تعلیم قیامت تو نجات ہے اور ادیان ساویہ <sup>(۲)</sup> کی اور

<sup>(</sup>۱) حان بوجھ کرا نکار۔

<sup>(</sup>۲) آسانی مذاہب

شرائع انبیاء کرام ﷺ کی اساس ہے، توضروری ہے کہ اس کی تعلیم بھی شروع سے اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہو، کیوں کہ شرائع اگر چپہ بدلتی رہی ہیں لیکن اصل تو تبدیل نہسیں ہوئی۔ تفاسیر میں ہے کہ حرمت خزیر حضرت آ دم علیاتیا کے زمانہ سے ہے، ہال ان نقول کے انتقاد کی ضرورت ہے، تو قیامت کا عقیدہ جو کہ اصول دین سے ہے بہلے سے کیوں نہ موجود ہوگا۔

### تعظيم مفرط پرنگير

جس روز بہا<u>ولپ</u>ورتشریف فر ما ہوئے ظہر کی نماز ایک جھوٹی سی مسجد مسیں ادا کرنے کے بعد مولا نا فاروق احمہ عظیہ سے فر مانے لگے، بیا تنا مجمع کیوں ہے؟ جواب دیا پہلوگ آپ کی زیارت کے لئے آئے ہیں، فرمایا زیارت کسی اللہ تعالیٰ کے پاک بندے کی کرنی چاہئے، ہم تو عام آ دمی ہیں، خیر بیٹھئے میں ایمان اور اسلام اور اذ کار کے متعلق کچھ سنانا چاہتا ہوں، پھراس پر وعظ فر مایا، قر آن وحدیث پیش فر ماتے گئے، پھر مولانا فاروق احمد مُیالیہ احقر سے فر مانے لگے کہ مولانا غلام محمد دین پوری مُیالیہ حضرت شاہ صاحب ﷺ سے ملنے آئے ہیں، مکان پرتشریف فرما ہیں، تو عرض کر دے کہ وعظ بند کردیں، میں نے کہا میں تو جرأت نہیں کرسکتا، ہم دونوں ایک دوسرے کے کان میں بات کررہے تھے حضرت نے فوراً وعظ بند کردیا اور دعا فرما کر باہرتشریف لے آئے، راستے میں عرض کیا کہ مولانا دین پوری میں تشریف لائے ہوئے ہیں، مکان پر پہنچ کر ملاقات فرمائی، اورمعانقہ کیا حضرت دین پوری ﷺ پر رفت نے زور کیا، بہت روئے، پھر بلنگ پرسر ہانے کی طرف حضرت دین پوری سیسی کو بٹھانے لگے، حضرت نے اصرار کیا که آپ ہی ادھر بیٹھیں۔

حضرت شاہ صاحب بیشات نے تکمیہ حضرت دین پوری کی طرف رکھ دیا کہ آپ تکیہ لگا کر بیٹھیں، خود بھی بیٹھ گئے پھر خدام حضرت دین پوری بیٹائیڈ حضرت شاہ صاحب بیٹائیڈ سے ملنے لگے پہلے پاؤں کو ہاتھ لگاتے پھر گھٹنوں کو پھرمصافحہ کرتے ، ایک کوفر ما یا اربے بھائی! فقط مصافحہ سنت ہے ، اور دوسرے سے بھی یہی فرما یا ، تیسرا آیا اس نے جب گھٹنوں کو ہاتھ لگا یا تو اس کے دونوں بازوتھام لئے اور فرما یا کیا پنجمبر کی سنت سے عداوت ہی ہے؟ پرے ہٹ کر بیٹھ جاؤ ، میں اس مسئلہ کوکشف کرنا چاہتا ہوں۔

پھرشرح و بسط کے ساتھ مسئلہ بیان فرمایا، کہ نماز میں جوارکان شریعت نے رکھے ہیں ان میں قیام تو مشترک ہے، ہم ایک دوسرے کے سامنے کھڑے ہوتے ہیں، لیکن حدیث شریف میں آیا ہے کہ جوآ دمی بیہ چاہے کہ میں بیٹھوں اورلوگ میری تعظیم کے لئے کھڑے رہیں تو وہ اپنا ٹھکانہ جہنم میں بنالے۔ رہا رکوع تو بیمکروہ تحریمی ہے اور سجدہ تحیہ اور تعظیمی بیحرام ہے۔ فقط مصافحہ سنت ہے۔

ایک صاحب نے ایک رسالہ میں سجدہ تحیہ کا جواز لکھ کر میرے پاس ڈاجیل بھیجا، میں اردو کے رسائل کم دیکھتا ہوں، اٹھا کرایک دوجگہ سے دیکھا، انہوں نے لکھا کہ سجدہ تحیہ کی حرمت کسی نص سے ثابت نہسیں، حالانکہ حضرت شاہ عبدالقا در محدث دہلوی میں شات نے فرمایا ہے کہ پہلے سجدہ تعظیم تھی آپس کی، فرشتوں نے حضرت آ دم علیلیلا کوسجدہ کیا، اس وقت اللہ تعالیٰ نے وہ رواج موقوف کیا۔

وَّأَنَّ الْمَسْجِكَ لِللهِ (سورة الجن: ١٨)

ر ہے۔:''اور مسجدیں اللہ تعالیٰ کی یاد کی واسطے ہیں۔''

یعنی مسجدیں خاص عبادت الٰہی کے لئے بنائی جاتی ہیں تو وہاں اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی سے مدد مانگناظلم عظیم ہے۔

اس وقت پہلے رواج پر چلنا ایسا ہے جبیبا کہ کوئی آ دمی بہن سے نکاح کرے کہ حضرت آ دم عَلیلِٹا کے وقت ہوا ہے، (سورۃ یوسف کی تفسیر میں آیت • • ا کے تحت شاہ صاحب نے بیدذ کر فر مایا ہے ): وَخَرُّوا لَهُ سَجَّلًا \_ (سورة يوسف:١٠٠)

ترجمہ:''اورسب گرے اس کے آگے سجدے میں۔''

یعنی ماں باپ اورسب بھائی یوسف علیلِاً اے آ گے سجدے میں گر پڑے ، بیہ تعظیمہ میں میں میں میں میں میں میں ا

سجدہ تعظیمی تھااب ہماری شریعت میں بیھی ممنوع ہے اور حرام ہے۔

اورسورۃ الجن میں وَّآتَ الْمَسْجِلَ لِلهِ كا ترجمہ یوں كيا ہے كه 'سجدے كے ہاتھ ياؤں حق اللّٰد كا ہے۔'

غرض سجدہ تحیہ کی حرمت احادیث کثیرہ سے ثابت ہے، فقہاء نے لکھا ہے کہ ہاتھوں کو بوسہ دینا جائز ہے مثلاً اپنے استاد کو یا کوئی اور واجب الاحترام آ دمی ہو۔(در مخار)

مولانا غلام محمر ﷺ شیخ الجامعہ نے بوقت رخصت جب حضرت شاہ صاحب میں۔ کے ہاتھوں کو بوسہ دیا، تو فرمایا کہ لوگ حاجی بنائیں گے۔

## الفظ قدر كى شحقيق

الله تعالیٰ نے فرمایا:

فَظَنَّ أَنْ لَّنْ نَّقُدِرَ عَلَيْهِ لَهِ (سورة الانبياء: ٨٥) ''پس گمان کيا ہم اس پر تنگی نہيں پکڑيں گے۔''

(ف) كَمَا فِيُ "فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزُقَهُ " لِسس اس پررزق تَنَكَ كرويا- كها بينه الطحاوي في مشكله.

#### ۲۔رؤیت انبیاءمشاہدہ ہے

وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُوْنَةَ فِي الْقُرُانِ ۗ (سورة الاسراء: ٢٠) ترجمه: ''اور ایسے ہی وہ درخت جس پرلعنت ہے قرآن میں یعنی زقوم کا درخت ''

شجرملعونہ کے ذکر کومعراج سے اس لئے ملا دیا کہ بیبھی کفار کا ایک طعنہ تھا،

جیسے کہ معراج میں ان کواعتراض تھا، چنانچہ عمدۃ القاری میں ہے کہ کفار کہتے تھے کہ آپ کیسے راتوں رات ہیت المقدس تک ہوآئے ، اور شجرہ کے متعلق کہتے تھے کہ سو درخت آگ میں کیسے ہوسکتا ہے؟ حالانکہ آگ کا کام تو جلانا ہے۔اللہ تعالیٰ کی قدرت کو سب کچھآسان ہے۔

سے کی گئی ہے، میں نے تورات میں اکثر دیکھا ہے کہ انبیاء کرام سیلی کے مشاہدات عالم سے کی گئی ہے، میں نے تورات میں اکثر دیکھا ہے کہ انبیاء کرام سیلی کے مشاہدات عالم یقظہ میں ہوئے، یہاں لفظ اکثر استعال کیا گیا ہے تورات ہی میں ہے کہ حضرت حزقیل علیا لیا ایک ندی کے پاس سے گزر ہے تو انہوں نے ایک رؤیا دیکھا، حالانکہ یہ عالم ہیداری میں رؤیا تھا، فوراً مجھے تنبہ ہوا کہ یہ لفظ رؤیا انبیاء کرام سیلی کے عالم یقظہ کے مشاہدات پر میں بھی اس پر بحث کی ہے۔

یہ ایسا ہے جیسے کشف کا لفظ صوفیاء کے ہاں، لغت میں تو کشف کے معنی وضوح (۲) کے ہیں، بھی باصرہ کے ساتھ عالم یقظہ میں دیکھنے پر بھی کشف کا لفظ بولا گیا ہے۔

۳- فرمایا که قادیانی نے کہا که حضرت عیسیٰ عَلیاتِیاا گر زندہ ہوتے تو شب معراج میں نبی کریم صلّ اللهٔ اللهٔ سے ملاقات ہوتی مگر آپ نے آنے کے متعلق ایک لفظ بھی نہیں کہا،
میں کہتا ہوں کہ یہ دھوکا ہے اس لئے کہ ابن ماجہ میں واقعہ ملاقات حضرت ابراہیم علیاتِیااور
حضرت موسیٰ علیاتِیا اور حضرت عیسیٰ علیاتِیا فرکور ہے، اور باہمی گفتگو بھی مذکور ہے اس میں
حضرت عیسیٰ علیاتِیا نے اپنے آنے کے متعلق تصریح فرمائی ہے۔ (سنن ابن ماجہ ص ۹۰ سباب فتنة الدجال وخروج عیسیٰ علیاتِیا ،عبداللہ بن مسعود ڈالٹی راوی ہیں):

<sup>(</sup>۱) بیداری۔

<sup>(</sup>۲) ظهور، ثبوت \_

لَمَّا أُسْرِىَ بِرَسُوْلِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَقِيَ اِبْرَاهِيْمَ وَ مُوْسِى وَ عِيسِى فَتَنَا كَرُوا السَّاعَةَ، فَبَلَهُ وَا بِإِبْرَاهِيْمَ فَسَأَلُوهُ عَنْهَا فَلَمْ يَكُنْ عِنْكَهُ مِنْ عِلْمِ ، ثُمَّ سَأَلُوا مُوْسَى فَلَمْ يَكُنُ عِنْدَهُ مِنْ عِلْمِه، فَرَدَّ الْحَدِيْثَ إِلَى عِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ، فَقَالَ قَلُ عَهِلَ إِلَىَّ دُوْنَ وَجَبَتْهَا، أَمَّا وَجُبَتْهَا فَلَا يَعْلَمُهَا، إِلَّا اللهُ فَنَ كَرَخُرُوْجَ النَّجَّالِ، قَالَ: فَأَنْزَلَ فَأَقْتُلُهُ. ترجمه: '' جب حضور اكرم مَا يَتْيَالَهُمْ كومعراج كرايا كيا تو ابرا هيم عَلَيْلِيَّالِهِ سے ملاقات ہوئی اور موسیٰ علیائیا سے اور عیسیٰ علیائیا سے انہوں نے قیامت کا مذاکرہ کیا سب سے پہلے ابراہیم علیائلاً سے ابتداء کی۔ ابراہیم علیالیا نے قیامت کے بارے میں سوال کیالیکن ان کے یاس اس کاعلم نہیں تھا پھر موسیٰ علیالیّا ہے سوال کیا ان کے یاس بھی اس کاعلم نہیں تھا بھرعیسی عَلیٰالِتَلاِ سے سوال کیا اس نے کہا کہ اللہ نے مجھ سے وعدہ کیا تھا قیامت کے بارے میں کسیکن ان کے واقع ہونے کے بارے میں نہیں کیونکہ اس کے وقوع کاعلم اللہ کے علاوہ کسی کونہیں پھر دجال کے ن<u>ٹکلنے</u> کا تذکرہ کیا فرمایا وہ نازل ہوگا اور میں اس کوتل کروں گا۔''

# ۵۔ایام قیام قبا کی شخفیق

فرمایا یہ یادر کھنا چاہئے کہ آنحضرت سکاٹیلائٹ قباء میں چودہ روز قیام پذیر رہے، چنانچہ بخاری صفحہ ۲۰۵ جلد امیں تصری ہے اور جوسیرۃ محمد بن اسحاق میں ہے کہ قباء کا قیام چار دن رہا پس وہ سہو ہے، اس کا منشاء یہ ہے کہ حضور اکرم سکاٹیلائٹ قباء میں داخل ہوئے منگل کے روز اور شہر مدینہ میں تشریف لائے جمعہ کے روز پس جمعہ اسی ہفتہ کا شار کرلیا گیا، اگراعتراض کیا جائے کہ جمعہ ثانیہ کا اعتبار کرنے سے بھی حساب پورانہیں ہوتا کیوں کہ منگل منگل آٹھ روز، بدھ جمعرات جمعہ تین دن مل کر گیارہ دن ہو گئے تو بخاری شریف میں مذکور چودہ دن پورے نہ ہوئے، جواب یہ ہے کہ جمعہ کے دن کا تنشریف لیے جانا قیام کی خاطر نہ تھا، بلکہ جمعہ کی نماز ادا کرکے واپس آ جانا مقصود تھتا، پھر ہفتہ، اتوار اور پیر قباء میں رہ کرمنگل کو مدینہ میں تشریف لائے یہ پندرہ یا چودہ روز ہو گئے۔

٢\_فضيلت حضرت ابوبكر راللي قطعي ہے

ایک دفعہ فرمایا کہ حضرت صدیق اکبر ڈاٹٹؤ کی فضیلت امام اشعری میشائی کے نزدیک فضیلت امام اشعری میشائی کے نزدیک فلمی ہے، میں کہتا ہوں کہ اشعری کا فرمانا اصوب (۱) ہے کیوں کہ اس کثرت سے احادیث اس باب مسیں مروی ہیں جن سے تواتر ثابت ہوجا تا ہے بلکہ تواتر سے بھی فوق، ایسا ہی فضیلت شیخین بھی ثابت ہے پھر تر تیب بھی قرابت کے برعکس ہے ایس جواقرب ہے نسباً وہ آخر ہے افضلیت میں ، اس طرح کہ علی ، عثمان ، عمر الو بکر ڈی ٹیٹٹو نے نیز افضیلت میں صدیق اکبر ڈی ٹیٹٹو اقدم ہیں ، پھر عمر فاروق ڈاٹٹو پھر عثمان غنی ڈاٹٹو پھر علی کرم اللہ وجہہ۔

#### ۷\_امتناع قراءة خلف الامام

بخاری جلد اوّل ص ۵۲۳ میں ہے کہ فاروق اعظم ڈاٹیؤ پہلی رکعت فجر کی نماز میں سورۃ یوسف یانحل پڑھتے تھے،حتیٰ کہ لوگ جمع ہوجاتے تھے پھر رکوع کرتے، معلوم ہوا کہ جولوگ رکوع کے قریب ملتے تھے وہ سورۃ فاتحہ نہسیں پڑھتے تھے، پسس مدرک رکوع مدرک رکعت ہوا، پھر فاتحہ خلف الامام کہاں گئ، حدیث کے الفاظ ہے ہیں: کھٹی بیج تنبیع النّائس۔

<sup>(</sup>۱) بهترین،زیاده صح

## ٨\_ توسل فعلى وقولي

بخاری میں قول عمر آیا ہے:

ٱللَّهُمَّ إِنَّانَتَوَسَّلُ إِلَيْكَ بِعَمِّ نَبِيِّنَا فَاسْقِنَا.

ترجمہ: ''یا اللہ ہم آپ کے سامنے وسیلہ پکڑتے ہیں اپنے نبی کے چھاسے، ہم پر بارش برسا۔''

بيتوسل فعلى ہے، رہا قولى توسل تو تر مذى ميں ہے اعمىٰ كى حديث ميں ہے:

َّ اللَّهُمَّ نِنْ اَتُوَجَّهُ إِلَيْك بِنَبِيِّك مُحَمَّدٍ نَبِيِّ الرَّحْمَةِ، إِلَى قَوْلِه: فَشَفْعُهُ فَيَّ ـ

ترجمہ: ''یااللہ اِہم آپ کی طرف متوجہ کرتے ہیں آپ کے نبی مٹایٹاؤلم کو محمد جورحت کے نبی ہیں ان کی سفارش ہمارے ق میں قبول فرماد بیجئے۔''

(ف) ہیں حدیث ترمذی کے علاوہ زادالمعاد میں بھی ہے، اورتضیح فرمائی ہے،متدرک حاکم میں بھی ہے حاکم نے اس کی تصحیح کی ہے، ذہبی نے حاکم کی تصحیح کی تصویب <sup>(')</sup> کی ہے۔

#### فقهاءسبعه مدينه

فرمایا فقہائے سبعہ مدیندان کے نام مبارک بیہ ہیں:

اَلَا كُلُّ مَنَ لَا يَقْتَدِنَى بِأَمَّاتِهِ
فَقِسۡمَتُهُ ضِيۡزٰى عَنِ الۡحَقِّ خَارِجَةُ
فَعُنۡهُمُ عُبَيۡنُ اللهِ عُرُوَةُ قَاسِمُ
سَعِيۡنُ أَبُوبَكُرُ سُلَيۡمَانُ وَ خَارِجَةُ
سَعِيۡنُ أَبُوبَكُرُ سُلَيۡمَانُ وَ خَارِجَةُ

ترجمہ:''خبر دار جوائمہ کی اقتدانہیں کرتے ان کی بی<sup>تقسی</sup>م بھونڈی یعنی مہمل ہے۔ بکڑا لیجئے عبیداللّٰدعروہ، قاسم،سعید، ابوبکر،سلیمان اور خارجہ یعنی ان کی اقتداء کیجئے۔''

پس وه عبیدالله بن عتبه بن مسعود، عروه بن مت سم بن محمد بن ابی بکر الصدیق شنگیز سعید بن المسیب ، ابو بکر بن عبدالرحمٰن ، سلیمان بن یب ار مدنی مولی میمونه شنگیز ، خارجه بن زید بن ثابت الانصاری شنگیز ۔ اگر کوئی ان اساء کو کاغذ پرلکھ کر حجبت سے تعویذ باندھ دے تو حجبت کی لکڑی کو کیڑ انہیں لگتا۔

## لفظ دُون کی ادبی شخفیق

الله تعالیٰ نے فرمایا:

وَاذْكُرُ رَّبَّكَ فِي نَفُسِكَ تَطَرُّعًا وَّخِيفَةً وَّدُوْنَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ بِالْغُلُوِ وَالْحَالِ (سورة الاعراف:٢٠٥) الْقَوْلِ بِالْغُلُوِّ وَالْاَصَالِ - (سورة الاعراف:٢٠٥) ترجمه: "اور يادكرتاره اپنے رب كواپنے دل ميں گر گراتا ہوا اور ڈرتا ہوا اور اليى آواز سے جو پكاركر بولنے سے كم ہو۔ صبح كے وقت اور شام كے وقت اور اہل غفلت ميں شارمت ہونا۔"

اس میں دُون الْجِیھ<sub>یر</sub> ،معطوف واقع ہوا ہے تومعلوم ہوا کہ ذکر ج<sub>ار</sub> کا بھی جواز ہے،اور دون بمعنی ذرا کم یعنی ج<sub>ار</sub>مفرط سے ذرا کم ،فقہاء کا ج<sub>ار</sub>مرادنہیں بلکہ

> لَا يُحِبُّ اللهُ الْجَهْرَ بِالسُّوِّءِ مِنَ الْقَوْلِ . (سورة النساء:١٣٨) ترجمه: ''اللّٰد كو پسند نهيس كى برى بات كوظامر كرنا۔''

> > کے قبیل سے ہے، مثلاً

وَلَا تَجْهَرُوْالَهُ بِالْقَوْلِ (سورة الْجِرات:٢) ترجمه: "اوراس كے سامنے مت بولوچيخ كر\_" یعنی نبی کریم سالیٹیا کی مجلس میں چیخ کرنہ بولو، جیسے اعراب (دیہاتی) بولتے تھے:

وَيَغُفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ إِسُورة النَّاء : ٣٨)

یعنی جو گناہ شرک سے کم درجہ کا ہوگا اسے بخش دے گا۔

وَلَنُنِينَقَتَّهُمُ مِّنَ الْعَنَابِ الْآدُنِي دُوْنَ الْعَنَابِ الْآكَبَرِ. (سورة السجده:۲۱)

ترجمہ:''اورالبتہ چکھائیں گے ہم ان کوتھوڑا عذاب بڑے عذاب سے ور بے لینی آخرت کے عذاب سے پہلے دنسیامسیں ذرہ کم درجے کا عذاب چکھائیں گے۔''

یعنی تھوڑا عذاب جو درے ہے اس بڑے گے۔

ثُمَّ صَلَّى رَكَعُتِيْنِ وَهُمَا دُوْنَ اللَّتَيْنِ قَبْلَهُمَا ـ

ترجمہ:'' پھر دورگعتیں ادا فرمائیں جو کہ پہل ی دورگعتوں سے کم طویل تھیں۔''

غرض فقہاء نے جہر کو ثابت کیا جو چیخ کر بولنے سے ذرا کم ہوتا ہے۔ سنن ابی داؤدج۲ ص ۲۹۳ میں ہے:

فَإِنَ أَفْتَانَا بِفُتُيًا دُونَ الرَّجْمِ قَبِلُنَاها.

یں اگرانہوں نے فتویٰ دیارجم سے کم سزا کا تو ہم اسس کونشبول کرلیں بریانا ص ۱۲۷

گے۔(اسدالغابہ ١٢٨)

غرض یہ کہ جہر مفرط کی نفی ہے، مطلقاً جہر کی نفی نہیں۔

(ف) حضرت عبداللہ ذوالبجادین ڈاٹئۂ تو حضور نبی کریم ملاٹیاآؤنم کے سامنے ذکر جہر کرتے تھے، حضرت عمر فاروق اعظم ڈلاٹۂ نے شکایت بھی کی کہ بیشخص ریا کارہے۔

ٳڹؙؙؙؙؙؙؙۜۜٞڡۻٵڵٲؙۊۜٳۿؚؽؽۦ

ترجمہ:'' بے شک وہ ذوالبجادین سیج عاشق لوگوں میں سے ہیں۔''

اورخود حضرت عمرو بن عبسه طالنا کے ایمان کے واقعہ میں رات کی وقت نبی کریم مالنا آیا ہے کعبہ شریف تو

مساجد میں افضل ہے، کتب سیرت میں مصرح ہے۔ (اُسدالغابہ ١٦١)

. فرمایا: بزازیه میں کلام مضطرب کیا ہے اور شامی میں تفصیل کی ہے۔مختصب المعانی ص۱۸۵ میں ہے:

> وَ مَعْنَى دُوْنَ فِي الْأَصْلِ اَدُنَى مِنَ الشَّيْءِ، يُقَالُ: دُوْنَ ذَلِكَ إِذَا كَانَ أَحَطُّ مِنْهُ قَلِيْلاً ـ

''دون اصل میں کسی شیء کا کم در حب کا ہونا '' کھ نما دون ذلك'' وہاں بولتے ہیں جب وہ شئے دوسری کی نسبت سے تھوڑی سی کم ہو۔''

لا ہور میں ایک شخص کو تلقین ذکر کرتے وقت زور سے ضرب لا الہ الا اللہ دکی لگا کر دکھائی ، دیو بند میں احقر جن حضرات کو بیعت کی غرض سے لے جاتا تھا جہر سے ذکر

كرناتلقين فرماتے تھے۔

## اعجاز قر آنی

ایک دفعہ فرمایا کہ قرآن مجید کا اعجاز مفردات اور ترکیب وترتیب کلمات اور مقاصد وحقائق کی جملہ وجوہ سے ہے،مفردات میں ہے کہ قرآن مجید وہ کلمہ اختیار فرما تا ہے جس سے آؤ فی یا لیے قیڈ قیڈ و آؤ فی یا لہ تقامیر۔''اور حقیقت کو پورا واضح کرنے والا اور مقام کے زیادہ مناسب''سارے انس وجن بھی نہیں لاسکتے۔

مثلاً جاہلیت کے اعتقاد میں موت کی لئے تو فی کا لفظ درست نہ تھا کیونکہ ان

کے عقیدے میں نہ بقاء جسد تھی نہ بقاءروح۔

توفی وصول کرنے کو کہتے ہیں ان کے عقیدے میں موت توفی نہسیں ہوسکتی، قرآن مجید نے موت پر توفی کا اطلاق کیا، اور بتلایا کہ موت سے وصول یا بی ہوتی ہے نہ فنامحض، اس حقیقت کو کلمہ توفی سے کشف کردیا اور کہیں کہیں اس لفظ کا اطلاق اپنے اصلی معنی جسد مع الروح کے وصول کرنے پر کیا۔

وَجَعَلُوْا مِلْهِ شُمَّرَ كَاءً الْجِنِّ ِ ِ (سورة الانعام:۱۰۰) ترجمہ:''اورکھمراتے ہیںاللہ کے لئے شریک جنّوں کو۔'' ظاہر قیاس بیتھا کہ عبارت یوں ہوتی:

عِعَلُوْا الْجِنَّ شُرَكَاءَ اللَّهِ ـ

لیکن مرادیہ ہے کہ انہوں نے اللہ تعالی کے شریک ٹھہرائے کوئی معمولی جرم نہیں کیا، اللہ تعالی کوجن کا شریک قرار دینے کا، مطلب یہ ہے کہ اللہ کی عظمت اور کبریائی کوجن کا ہم رتبہ قرار دے دیا، پس بیمراداسی ترتیب اورنشست الفاظ سے حاصل ہوسکتی ہے۔

# مقصد قرآنی کی تشریح

مقاصد سے میری مراد مخاطبین کوسبق دینالینا ہے، جبیبا کہ علماء کرام نے اساء حُسنیٰ کے شروع میں لکھا ہے مقاصد قرآن حکیم کے وہ ہونے چاہئیں جن سے مبدا اور معاش اور معاد اور فلاح ونجاح دنیا وآخرت وابستہ ہو۔

## قرآنی حقائق

اس سے میری مراد امور غامضہ ہیں جن سے عقول وافکار مت صرر ہیں اور تجاذب و تجانب اور نزاع عقلاء باقی رہا جیسے کہ مسکلہ خلق افعال عباد کہ عبد کا ربط اپنے فعل سے کیا ہے اور کیسے ہے اور اس فعل کا ربط قدرت ازلیہ سے کیا ہے قرآن مجسید

ایسے مقام میں وہ تعبیر اختیار فرمائے گاجس سے اوفیٰ بالحقیقہ تعبیر بشری مداخلت سے باہر ہے۔

#### سيجها بتدائى دور سيمتعلق

ریل گاڑی میں بہاول پور سے براستہ راجپورہ دیو بندواہی کے سفر میں مجھے فرما یا کہ امام بیہ بھی گئے۔ فرما یا کہ امام بیہ بھی گئے۔ است اسلامی سے لیتے ہیں اور حاکم دار قطنی سے لیتے ہیں، احقر نے عرض کیا کہ سنن کبری بیہ بھی پر علامہ مار دینی بیہ بھی کے لفظی اغلاط پر بھی گرفت کرتے جاتے ہیں، فرمایا: ان کی نظر چوکتی نہیں۔

فرمایا میں نے عمدۃ القاری کا حضرت شیخ الزمن میشیئی مولا نامحمود حسن میشیئی کی خدمت میں صحیح بخاری شروع کرنے سے ایک سال پہلے ہی مطالعہ کرلسیا ہت، اور فتح الباری کا مطالعہ درس بخاری کے سال میں کیا تھا، مولا نا مشیت اللہ بحب نوری میشیئی فتح الباری کا مطالعہ درس بخاری کی ارشاد الساری شرح بخاری کا مطالعہ بھی اسی سال کیا کرتے تھے، خود فرماتے تھے کہ میرے مطالعہ کی رفتار تیز ہوتی تھی کہ دو دوسو ورق مطالعہ کی رفتار تیز ہوتی تھی کہ دو دوسو ورق مطالعہ کر لیتا تھا۔

مولانا محدث محمد اسحاق تشميری رئيستاسي ميں نے صحیح مسلم، سنن نسائی، ابن ماجه بڑھی ہیں، وہ تلميذ مولانا خير الدين آلوی رئيستا کے ہیں وہ اپنے والدسير محمود آلوی صاحب رئيستار وح المعانی کے ہیں۔ 'آلجتواب الفیسیئے لیہا لفقی عبد الهوسیئے 'اور 'بکائو نُح الْکردَب وَ جِلَاءُ الْعَیْدَیْنِ فِی هُحَا کَہَةِ بَیْنَ الْاحْمَدَیْنِ 'اور بھی بڑی نفیس کتب کے مؤلف ہیں، آلجتواب الفیسیئے تو احقر کے پاس بھی ہے، حضرت شاہ صاحب رئیستا اس کی بڑی تعریف فرما یا کرتے تھے، احقر نے ایک دفعہ امرتسر اور لا ہور کے درمیان عرض کیا کہ علامہ خیر الدین آلوی کی ایک کتاب ردعیسائیت میں ہے، لا ہور شاہ عالمی درواز سے پر میں نے چھا نے میں خریدی تھی، فوراً فرمایا: آلجتواب الفیسیئے شاہ عالمی درواز سے پر میں نے چھا نے میں خریدی تھی، فوراً فرمایا: آلجتواب الفیسیئے

ہے؟ میں حیران رہ گیا۔

مولانا محراسحاق صاحب تشمیری کا انتقال مدینه منوره میں ۱۳۲۲ هر میں ہوا، فرماتے تصایک میرے استاد تھے، اتنا رعب تھا کہ میں تھک جاتا تھالیکن گھٹنا نہیں بدلتا تھا۔ اب تو طالب علم اس کو کہتے ہیں کہ خوب شوخ وشنگ ہو، میں تو حضرت شیخ الہند محمود حسن میں ایک سامنے بھی بولتا نہ تھا چپ سنتا رہتا تھا۔

فرمایا حضرت شیخ الہندمولا نامحمود حسن مُیالیا سے ہدایہ کے آخری دوجز بھی میں نے پڑھے ہیں۔

فرمایا ایک میرے استاد محدث حسین الجسر طرابلسی بھی ہیں، ان کا سلسلہ علامہ ابن عابدین شامی میں ان کا سلسلہ علامہ ابن عابدین شامی میں اور علامہ طحطاوی میں سے ملتا ہے، رسالہ حمید بیان ہی کی تصنیف ہے، ان کا زہدوا تقاء بڑا کامل تھا، فرمایا میں نے حضرت مولانا گنگوہی میں اینے وطن کشمیر جانے لگا تو گنگوہ حاضر ہوا تھا بید مدرسہ امینیہ کی واپسی پر ہوا تھا۔ موا تھا۔

#### مولا ناظهيراحسن شوق نيموى عييه

ایک دفعہ میں گنگوہ حاضر ہوا تو ''جامع الآثار'' مؤلفہ مولانا نیموی بُیٹائیہ حضرت گنگوہی بُیٹائیہ کے ہاں آیا ہوا تھا۔ کسی غیر مقلد نے اس پر اعتراضات کے جھاتو حضرت گنگوہی بُیٹائیہ نے فرما یا کہ غیر مقلد کے اعتراضات بے جا ہیں، میں نے جامع الآثار کی حمایت میں بھی مولانا نیموی بُیٹائیہ کولکھا تھا، مولانا نیموی بُیٹائیہ کے خطوط دہلی میں بھی میں آتے تھے۔

تقویٰ کے معانی ایک بارفر مایا کہ تقویٰ ایمان پر بھی بولا گیا ہے: وَالْذَهُمُ مُولَا گیا ہے: وَالْذَهُمُ مُولَا گیا ہے؛

ترجمہ:''اوران کے ساتھ تقویٰ کا کلمہ لازم کر دیا۔''

توبہ پر بھی اطلاق ہواہے:

وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرْى أَمَّنُوا وَاتَّقَوْا . (سورة الاعراف:٩٢)

ترجمه: 'اگربستیوں والے ایمان لاتے اور پر ہیز گاری اختیار کرتے۔'

طاعت کے معنی پر بھی بولا گیاہے:

آنُ أَنْذِرُ وَ النَّهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا أَنَا فَاتَّقُونِ ۞ (سورة الخل:٢)

ترجمه: ''آپلوگول کوڈراؤ کہ اللہ کے علاوہ کوئی النہیں اللہ فرماتے

ہیں کہ میرے علاوہ کوئی النہیں مجھ سے ہی ڈرو''

ترک گناہ پر بولا گیاہے:

وَأْتُوا الْبُيُونَ مِنْ أَبُوا بِهَا مِ وَاتَّقُوا اللَّهَ . (سورة البقره:١٨٩)

ترجمه: ''گھروں میں دروازوں سے داخل ہوجاؤ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرو''

مجھی اخلاص کے معنی بھی دیتا ہے:

فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ (سورة الْحُ:٣٢)

ترجمہ:' دنتعظیم شعائر اللہ دل کی پر ہیز گاری کی بات ہے۔''

یعن تعظیم شعائر اللہ شرک نہیں بلکہ جس کے دل میں اللہ تعبالی کا ڈر ہوگا وہ

شعائرُ اللّٰہ کا ادب ضرور کرے گا بیادب شرک نہیں بلکہ عین توحید ہے۔

حضرت شاہ عبدالعزیز دہلوی میں نے اس پر خوب لکھا ہے۔

حضرت شاہ صاحب میں کے تعلقات دوسرے بزرگوں سے

1934ء کی بات ہے حضرت اقدس مولا نا ابوسعد احمد حنیان مشلقہ کندیاں

والے اپنے خلیفہ مولا نامجر عبداللہ لدھیانوی ٹیسٹی کے گاؤں سلیم پورتشریف لائے تھے، (138)

ا<u>138 انتخر</u>ت مولا نا عبدالغنی میشد نے لکھا کہ تو بھی آتا کہ حضرت کی زیارت کرے، تو

احقر اور دوسائھی جو ہمارے مدرسہ رائیکوٹ ضلع لدھیانہ میں مدرسس تھے، تینوں مولا نا عبداللہ میش مدرسس تھے، تینوں مولا نا عبداللہ میش گئے، بعد مغرب پہنچ حاضری ہوئی، حضرت اقدس قدس سرہ کی خدمت میں مولا نا عبداللہ لدھیا نوی میش نے تعارف کرایا کہ بیہ حضرت مولا نا انور شاہ کشمیری قدس سرہ کا خادم اور میرااستاذ ہے۔حضرت اقدس کندیاں والے میش اٹھ کر معانقہ کرکے ملے۔ بہت مسرت کا اظہار فر مایا، فر مایا حضرت شاہ صاحب میش بڑھانے کا ملین میں سے تھے، اب علماء کی بیاس کو کون بجھائے گا؟ طلبہ کو تو حدیث بڑھانے والے ملین میں گائیں علماء کی مشکلات کوکون حل کرے گا۔

فرمایا جب میرالڑکا دیو بند پڑھتا تھا تو میں بھی دیو بند حاضر ہوا تھا اس وقت حضرت شاہ صاحب بڑھاتیہ ہی حدیث کے مدرس تھے، لڑکے نے اپنے کمرہ میں حضرت شاہ صاحب بڑھاتیہ اور حضرت مولانا مرتضلی حسن بڑھاتیہ کی دعوت کی، دونوں حضرات تشریف لائے، مولانا مرتضلی حسن بڑھاتیہ سے چونکہ پہلے سے بے تکلفی تھی، کیکن حضرت شاہ صاحب بڑھاتیہ سے مجھے تجاب رہا۔

حضرت مولا ناحسین علی میشد نے حضرت شاہ صاحب میشد کو دعوت محا کمہ دی

ر<u> المقسرين بي مين منظور في المقسرين في مين المقسرين المقسرين في مين والتح</u>مين المقسرين المقسرين المقسرين المقسرين المقسرين المعردة المين والتحرير المين ال

پھر ہمارے ہاں تشریف لائے تو میں نے کتب خانہ کی زیارت کرائی جسس سے حضرت کا دل باغ باغ ہوگیا، پھر میں نے لوگوں کو باہر نکال دیا، اور حضرت شاہ صاحب میں شانہ کی سیر کی،'' تیسیر الاصول'' حسکیم تر مذی میں ہیں۔'

<sup>(</sup>۱) فیصله کروانا، جھگڑانمٹانا۔

سے دو ماہ کے لئے مستعار <sup>(1)</sup> دیو بند لے گئے۔اور پھر دو ماہ کے بعد واپس فر مائی ،اور مجھے خط میں تحریر فرمایا کہ جتنا عرصہ آپ کے ہاں قیام کیا میں اسے مُغتنمات<sup>(۲)</sup> زندگی میں سے سمجھتا ہوں، وہ خط میں نے محفوظ کرکے رکھ حچھوڑا ہے، افسوس کہ قیام خانق ہ سراجیہ (کندیاں) میں صرف ایک دن رہا،حضرت شاہ صاحب ﷺ کے یاس وقت کم تھاا گلے روز حضرت شاہ صاحب میشد کی تصانیف کا ذکر فرماتے رہے۔فرمایا میں نے حضرت کی تصانیف کا بغور مطالعہ کیا ہے، پھراحقر نے عرض کیا کہ''ضرب الخاتم عسلی حدوث العالم'' اور''مرقاۃ الطارم'' بھی حضرت کے پاس ہیں۔فرمایا وہ تو ہم نے تبرکاً ر کھ جیوڑی ہیں اس میں دقیق ابحاث <sup>(۳)</sup> ہیں۔ پھراحقر رخصت لے کر چلا آیا، پھرمولا نا عبدالله ﷺ تو بار بار ملتے رہے۔لیکن حضرت کندیاں والوں کی زیارت نہ ہوسکی، پھر سنا كه كانپور ميں حضرت كا وصال ہو گياہے، تابوت كندياں لايا گيا پھرايك رساله ميں حضرت كا وصيت نامه يره ها\_ اورمولا نا عبدالله عنيلة كوجانشين اور كتب خانه كامتنظم بنانا بھی پڑا،حضرت کندیاں والوں نے بیجھی فرمایا تھا کہاورلوگوں نے تواستفادہ کیا افسوس کہ میں چونکہ کھانے کے انتظام میں تھا میں استفادہ نہ کرسکا۔

کسی نے حضرت شاہ صاحب رہے ہے۔ سے عرض کیا کہ انہوں نے (حضرت اقد س کندیاں والوں نے) ایک رسالہ کھا ہے خضاب کے متعلق، میں جب حاضر ہوا تو فر مایا کہ آپ نے کوئی رسالہ خضاب کے متعلق کھا ہے عرض کیا ہاں کچھ کھا تو ہے، فر مایا کہ میں دیکھنا چاہتا ہوں، میں نے نکال کرپیش کیا غور سے دیکھتے رہے، پھر پچھ فر مایا نہیں۔ ایک دفعہ ڈھڈیاں ضلع سرگودھا میں مولانا عبد اللہ میں شریف لائے تو

<sup>(</sup>۱) ادهار

<sup>(</sup>۲) غنیمت کی چیزیں۔

<sup>(</sup>۳) مشکل یا ماریک بحثیں۔

حضرت شاہ عبدالقادر صاحب رائیوری میں نے فرمایا کہ آپ اپنے شیخ کی خدمت میں کتنا عرصہ رہے، تومولا نا عبد اللہ علیہ نے فرمایا کہ چودہ سال قیام کیا۔

جب احقر 1922ء میں لدھیانہ مدرسه عزیزیہ میں پڑھا تا تھا تومولا ناعبداللہ

لدهیانوی ﷺ نے احقر سے تہذیب اور شرح تہذیب، شرح ملا جامی، کنز الدوت اُتق پڑھی تھی۔ پھر (جامعہ فتحیہ )احچھرہ لاہور حیلے گئے تھے۔ 1926ء میں حدیث دیو بند میں حضرت شاہ صاحب سیالت سے پڑھی۔

مولانا عبد الغنی ﷺ کی خدمت میں اس احقر ہی نے ذکر کیا کہ جس کومولانا 139 محمد نذیرعرشی ﷺ شارح مثنوی نے تحفہ سعد ریہ میں درج کیا ہے لیکن افسوس شاید الفاظ مولا ناعبدالغنی عشیہ کو یادنہیں رہے۔

حضرت شاه صاحب قدس سره العزيز كوحضرت مولانا عبدالغني وعيليه مالير كوثليه پر بڑی شفقت تھی۔ ایک دفعہ لدھیانہ مدرسہ بستان الاسلام کے جلسہ میں تشریف لائے مولا نابدر عالم میرشی میلید بھی ساتھ تھے۔مولا نابدر عالم میرشی میسید احقر کے دیو بند میں ر فیق ہیں مدینہ منورہ بار ہا ملا قات ہوئی ہے،مولا نا عبد الرشید سینٹ سے فرمانے لگے،مولا نا عبدالرشید میشته بیمولا ناعبدالغنی میشه بهارے دوست ہیں، بیعلاء آخرت میں سے ہیں۔ ایک دفعہ مالیر کوٹلہ کے جلسہ میں تشریف لائے احقر نے عرض کیا کہ احسسر بفضلہ تعالی اہل سنت والجماعت کا پیرو ہے، اور بیعت حضرت شیخ الہند ﷺ کے دست مبارک پر کی ہے اور حدیث اپنے حضرت مولا نا انور شاہ کشمیری میں سے بڑھی ہے، اللّٰدے کرم سے امید کرتا ہوں کہ بخشا جاؤں گا بطفیل حضرت محم مصطفیٰ ملَّاتِیالَۃ ہٰم ۔

اس مجلس میں حضرت شاہ صاحب میں بھی تشریف منسرما تھے۔مولانا عبدالغنی ﷺ اگلی صبح کوسویرے ہی بخاری شریف لے کر خدمت مبار کہ میں حاضر ہوئے کہ حضرت مجھے بھی شاگر دی میں لے لیں اور بخاری شریف شروع کرادیں۔ چنانحیہ

حضرت شاہ صاحب ﷺ نے قبول فر مایا اور ابتدائی حدیث شروع کرا دی۔اور اجازت کے

مجھی دے دی۔

# قرآن کریم میں تنینخ آیات

فرمایا کہ قرآن میں شخ کے متعلق قدماء (') میں بھی بہت توسع ہے کہ ان کے نزدیک عام کی تخصیص ('') اور خاص کی تعیم ('') بھی شخ ہے۔ ایسا ہی مطلق کی تقیید ('') اور خاص کی تعیم است ہے، ایسے ہی تھم کا انتہا اس کی علت اور تقیید کا اطلاق اور استثناء اور ترک استثناء بھی شخ ہے، ایسے ہی تھم کا انتہا اس کی علت کے انتہا کی وجہ سے بھی اس میں داخل ہے، متاخرین کی سعی اسی میں رہی کہ شخ میں کی ثابت کی جائے ، حتی کہ امام جلال الدین سیوطی رہے ہیں نے صرف بیس آیات کو منسوخ مانا ہے، اور ہمارے اکابر میں حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رہوں کی شاخہ نے صرف بیا نے جگہ شخ سے، اور ہمارے اکابر میں حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی رہوں کی سے سے دردیکھوالفوز الکبیر)

میرے نز دیک قرآن متلومیں کوئی آیت بالکلیہ منسوخ نہیں کہ اس کا کوئی محل ہی نہ نکل سکے ، بلکہ اس کا حکم کسی مرتبہ میں مشروع ضرور رہے گا۔

فرمایا کہ شاہ عبدالُعزیز رئیلی نے فتح العزیز میں لکھا ہے کہ اگر ہم باری تعالیٰ کی حکمتوں اور مصالح کا اعتبار کریں تو یوں سمجھ میں آتا ہے کہ زمانہ، مکان اشخاص کے اختلاف سے مختلف ہوتی رہتی ہیں، چنانچہ دوا گرم مزاج، مزاج بارد<sup>(۵)</sup> اور موسم بارد میں مفید ہوتی ہے، اور مزاج گرم اور موسم گرما میں مصر <sup>(۱)</sup> ہوتی ہے۔اور چونکہ زمانہ

<sup>(</sup>۱) جمع قدیم، پہلے زمانہ کے۔

<sup>(</sup>۲) مخصوص،خصوصیت ـ

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) عمومیت، ہرایک کوشامل کرنا۔

<sup>(</sup>۴) قید، روکنا۔

<sup>(</sup>۵) سروب

<sup>(</sup>۲) نقصان دِه۔

ازل سے اب تک واقعات جزئیہ پرمنقسم <sup>(۱)</sup> وموزع <sup>(۲)</sup> ہے،ظہور وخفا،سابق اور لاحق، اعدام ایجاد وغیرہ بیسب پچھ ہمارے اعتبار سے ہے، یعنی بهنسبت اہل ز مان اور ز مانیات کے اعتبار سے ہے، لیکن باری تعالیٰ کی نسبت سے تو ہر چیز اپنے وقت پر واقع ہے بغیر تغیر و تبد ّل کے۔

حاصل یہ ہے کہ علم از لی میں ہرایک چیز کی ایک انتہا ہے، لیکن مکلفین اس غایت اور انتہا کو نہ بچھتے ہوئے اپنے احوال کے قرائن سے گمان کر لیتے ہیں کہ یہ سے دائمی ہے جب باری تعالیٰ کی طرف سے اس تھم کی انتہا ظاہر ہوتی ہے بیجھتے ہیں کہ پہلا تھم منسوخ ہو گیا اور دوسراتھم اس کا ناتخ ہے۔

مکلفین چونکہ قاصرالعلم ہیں یہ نقدم اور تاخراور یہ تجدید و تغییران کے اعتبار سے ہے ہے۔ پہر فقیر و سے ہے لیکن باری تعالی کے اعتبار سے یہ سب کچھا ہے وقت مقررہ پر ہے کچھ تغیر و تبدل نقدم و تاخرنہیں، اور یہ معاملہ صرف احکام شرعیہ، ی میں نہیں بلکہ ہر شئے میں جاری وساری ہے، اور جو کوئی اس نسخۂ وجود کا، کہ لے انتہاء حوادث متعاقبہ (ا) پر مشتمل ہے، بنظر غائر (ا) مطالعہ کرے گاسجھ لے گا کہ اس کا پڑھے والا ایک ایک سطر اس کتاب کی برخ مرجارہا ہے، جب چند سطور یا کلم ات پڑھ کر جا رہا ہے اور کلمہ بعد کلمہ اس کی زبان سے گزررہا ہے، جب چند سطور یا کلم سے ختم ہوتے ہیں تو چند سطور اور کلمات سامنے آجاتے ہیں، جومنتفی ہوگیاوہ وجود لفظی سے محو ہوگیا، جو کلمات بوجاتے ہیں، سیکو والا ثبات ہوجاتے ہیں، اور اگر اس مجموعہ کو واثبات ہمیشہ جاری رہے ہیں، اس کو کتاب المحو والا ثبات کہتے ہیں، اور اگر اس مجموعہ کو واثبات ہمیشہ جاری رہتے ہیں، اس کو کتاب المحو والا ثبات کہتے ہیں، اور اگر اس مجموعہ کو

<sup>(</sup>۱) تقسیم ہونا۔

<sup>(</sup>۲) منتشر ـ

<sup>(&</sup>lt;sup>۳</sup>) تعاقب کرنے والے حادثات۔

<sup>(</sup>۴) گهری وسیع نظر ہے۔

بہیئات اجماعی (کمیلیم وحکیم نے مبادی اور مقاطع کے ساتھ مرتب کیا ہے) ملاحظہ کرے گا، یعنی بغیر تلاوت اور یکے بعد دیگرے کلمات کے آنے سے اسس کو'' اُمُّ الکتاب'' کہتے ہیں، یہیں سے اس آیت مبارکہ کے معنی بھی کھل گئے:

يَمْحُوا اللهُ مَا يَشَاءُ وَيُثُبِتُ ۗ وَعِنْكَ لَا أُمُّرِ الْكِتْبِ ۞ (سورة الرعد:٣٩)

ترجمہ: ''مٹاتا ہے اللہ تعالیٰ جو چاہے اور باقی رکھتا ہے اور اس کے پاس ہے اصل کتاب۔''

لینی اپنی حکمت کے موافق جس حکم کو چاہے منسوخ کردے جسے چاہے باقی رکھے، شنخ وا ثبات اسی کے ہاتھ میں ہیں۔قضا وقدر کے تمام دون اتر اسی کے قبضے میں ہیں )۔

بعض محققین اس مجموعه دفعی کا'' مرتبه قضاء'' نام رکھتے ہیں، اور ظہور تدریجی کو مرتبہ قدر کہتے ہیں ،اسِ میں بھی کوئی حرج نہیں۔(لامشاحة فی الاصطلاح)

بعض لوگ شخ کے مسئلہ پراعتراض کرتے ہیں کہ اس سے بدالازم آتا ہے،
اور ہماری تقریر بالا سے معلوم ہوا کہ بدا اور چیز ہے اور شخ اور چیز ہے، کیونکہ شخ تو
حسب اوقات مخلفہ مصالح مکلفین کی تبدیلی کا نام ہے، بدایہ ہے کہ باری تعالی پرغیر
ظاہر مصلحت ظاہر ہوگئ، بدا میں تو غیر ظاہر مصلحت کا ظہور ہے پس فرق ظاہر ہوگیا، شخ بدا
کوتو تب مسئزم ہوتا جب اتحاد فعل ، اتحاد وجہ ، اتحاد مکلف ، اتحاد وقت ہواس قسم کا شخ
تو محال ہے کہ ان چار شرائط کے ساتھ واقع ہو کیونکہ شخ میں یافعل مختلف ہوتا ہے مثلاً
عید کے دن کا روزہ رکھنا ممنوع ہوگیا، اور نمازعید کی واجب ہوگئ، یا وجہ فعسل کی بدل
جاتی ہے مثلاً پہلے صوم یوم عاشوراء واجب تھا پھر منسوخ ہوکر مستحب ہوگیا۔ یا مثلاً وقت
مختلف ہوتا ہے، مثلاً استقبال بیت المقدس ایک زمانہ میں تھا اور استقبال کعبہ شریف

دوسرے زمانہ میں تا ابد ہو گیا:

فَوَلِّ وَجُهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَاهِ ﴿ (سورة البقرة : ١٣٩) ترجمه: ''اب پھیرمنه اپنا طرف مسجد الحرام یعنی کعبہ کے ۔'' خود کوظا ہر کرتا ہے۔ یام کلفین بدل جاتے ہیں ، مثلاً مال زکو ۃ بنی ہاشم پر حرام ہے ، اور ان کے غیر کو حلال ہے۔

حضرت شاہ صاحب ﷺ کی فارسی میں بیش بہانظم فرمایا کرتے تھے کہ قرآن عزیز میں کوئی حرف زائد نہسیں کہ جسس کومعنی کی

تصویر میں دخل نہ ہو، بہاول پور کے مقدمہ کے سفر میں فرمایا کہ میں نے ایک نعتیہ کلام

میں متدرک حاکم کی ایک حدیث ہی بعینہ رکھ دی ہے:

اے آنکہ ہمہ رحمت مہداۃ قدیری باران صفت و بحر سمت ابر مطیری

ترجمہ: ''اے وہ ذات کہ تمام رحمت آپ کا ہدیہ کیا ہوا ہے آپ قدیر ہیں وہ رحمت بارش کی صفت پر ہر طرف برستا ہے۔''

اَنَارَ حُمَّةٌ مُهْدَالًا .

ترجمه: "میں رحمت ہوں اللہ کی طرف سے ہدیہ کیا گیا ہوں۔"

حدیث شریف ہے مشدرک حاکم میں بیرحدیث موجود ہے۔ پھر پچھا شعار بھی

سنائے (اور مشکلوۃ میں بھی ہے)

معراج تو کرسی شده و سبع ساوات فرش قدمت عرش برین سدره سریری برسر فرق جهال پایهٔ پائے تو شده ثبت هم صدر کبیری و همه بدر منیری ختم رسل ، منجم سبل ، صبح ہدایت

حقًا کہ نذیری تو والحق کہ بشیری

آدم بصف محشر و ذریت آدم

در ظل لوایت که امامی و امیری

یکتا که بود مرکز هر دائره یکتا

تا مرکز عالم توئی بے مثل و نظیری ادراک بختم است کمال است بخاتم

عبرت بخواتیم که در دور اخیری امی لقب و ماه عرب مرکز ایمان

هر علم وعمل را تو مداری و مدیری منتخص کر این سام ما

عالم ہمہ یک شخص کبیراست کہ اجمال

تفصیل نمودند دریں دیر سدیری ترتیب که رتبی ست چووا کرده نمودند

در عرصه اسراء تو خطیبی و سفیری حق است و حقے است چوممتاز زباطل

آن دین نبی ہست اگر پاک ضمیری آیات رسل بودہ ہمہ بہتر و برتر

آیات تو قرآن ہمہ دانی ہمہ گیری آن عقدہ تقدیر کہ از کسب نہ شد حل

حرف تو کشوده که خبیری و بصیری

اے ختم رسل امتِ تو خیر امم بود چوں ثمرہ کہ آید ہمہ در فصل اخیری کس نیست ازیں امت تو آنکه چوانور با روئے سیاہ آمدہ و موئے زریری ترجمہ:'' آپ کی معراج کرسی اور سات آسانوں کے اوپر ہوئی، فرش سے آپ کے قدم سدرۃ المنتہٰیٰ پر پھرعش تک مینچے۔ جہاں کی ما نگ میں جب آپ کے یاؤں کی طاقت ثبت ہوئی،تو سب بڑے صدر اور روش جاند بن گئے۔ جو رسولوں کے حتتم کرنے والے ہیں راستوں کے ستارے ہیں، ہدایت کی صبح ہیں۔ یہ یقینی بات ہے کہ آپ نذیر ہیں ڈرانے والے ہیں اور بیقسین ہے کہ آب بشیر ہیں خوشخبری دینے والے ہیں۔ آ دم عَلیٰلِسُّا صف میں ہوں گے قیامت کے دن اور اولا د آ دم بھی آپ کے حجنڈے کی سائے میں کہ آپ امام ہیں اور امیر ہیں۔ آپ۔ ایسے یکت ہیں جیسے دائرے کا مرکز۔ عالم کا مرکز توہے جس کی کوئی اورمثال اورنظیر نہیں۔ادراک ختم کا ہے اور کمال خاتم کا ہے۔اور اعتبار خاتمے کا ہوتا ہے اور آپ اخیری دور میں ہو۔ یقیناً لقب آپ کا امی ہے عرب کے جاند ہواور مرکز ایمان ہوعلم اورعمل کا مدار آپ ہیں اور اس کے مدیر یعنی مہتم آپ ہیں، تمام عالم ایک اجمال ہے اور ایک شخص کبیر ہے اور اس گنبد کی تفصیل مضبوط تعمیر ہے۔ ترتیب رتبی تھلے ہوئے لوہے کی طرح ہے۔اسریٰ ومعراج کے سفرمسیں آ ہے سائٹی آلہ نمی خطیب تھے، آ ہے سائٹی آلہ نم ہی سفیر تھے۔ حق ہے اور ایسائ جو باطل سے ممتاز ہے۔ وہ حق نبی اکرم مٹائیلاً کا دین ہے
اگر آپ کا ضمیر پاک ہے، مجزات تمام رسولوں کے بہستر اور برتر
سے لیکن آپ کا معجزہ قرآن جس کو ہرآ دمی جانتا ہے، اور اس کو
رکھتا ہے۔ تقذیر کا وہ مشکل مسئلہ جو کسب سے طل نہیں ہوا۔ آپ
کے ایک حرف نے اس کو کھول دیا حل کر دیا کیونکہ آپ جبیر اور بصیر
بیں۔ اے ختم الرسل تیری امت سب سے بہتر امت ہے جو پھل
آئے گا وہ اخیری فصل ہے۔ آپ کی امت میں انور کی طرح کوئی
نہیں جو کا لے چہرے کے ساتھ آیا ہے سنہرے رنگ سے رنگ
ہوئے بالوں کے ساتھ۔''

#### 222

ایک دفعہ جب ابھی حضرت شاہ صاحب بُیشہ دار العلوم دیوبند ہی میں تھے،
احقر زیارت کی غرض سے حاضر ہوا،مولانا حافظ غلام محد لدھیا نوی بُیشہ خطیب مسجد جہانیاں منڈی، ضلع ملتان کوخدمت میں حاضر کر کے عرض کیا کہ اگر حضرت قصا کدعر بی و فارسی عنایت فرما دیں تو یہ مولوی صاحب اعلی درجہ کے کا تب ہیں یہ لکھ دیں گے اور احقر طبع کرا دے گا، لوگوں کو اس سے علمی استفادہ کا موقع مل جائے گا، بہت خوسش ہوئے، فرمایا کہ میں انہیں تھوڑے تھوڑے دیتار ہوں گا یہ جوں جوں کت بت کرتے جا ئیں گے میں دیتا جاؤں گا، پھر یکا یک ڈانجیل جانے کا ابتلاء پیش آگیا اور وہ تجویز جائیں گے میں دیتا جاؤں گا، پھر یکا یک ڈانجیل جانے کا ابتلاء پیش آگیا اور وہ تجویز حیال میں رہا کہ میکام ہوجائے توز ہے نصیب، لیکن اللہ تعالی کو پچھاور ہی منظور تھا، کہ حضرت شاہ صاحب کشمیری بھولیہ کا مرض بواسیر ترقی کرگیا، تا آئکہ مئی 1933ء مطابق سامفر سام سامنی وصال ہوگیا۔

## حضرت مولانا حبیب الرحمٰن لدهیانوی ﷺ اور دیگر علماء کے خطوط

پھر 1946ء میں مولا نا حبیب الرحمٰن لدھیانوی مُشِلَّهُ کا والا نامہ لدھیانہ سے مجھے رائیکوٹ ملا، بعینہ درج کیا جاتا ہے۔

محترم ومكرم!

السلام علیم! برادرعزیز مولوی سید محمد از ہر شاہ قیصر میشتہ نے حضرت استاد مولانا سید محمد انور شاہ میشتہ کے چندعر بی و فارسی قصائد میر ہے پاس جھیجے ہیں تا کہ میں ان کوطبع کرادوں یا ان کاکسی تا جر سے معاملہ ہوجائے مگر بیخدمت تب ہی ہوسکتی ہے کہ ان تمام قصائد کا اردوز بان میں ترجمہ اور شرح بھی ہوجائے اور با قاعدہ مسرتب بھی ہوجائے ، اس کام کوآپ سے بہتر کوئی انجام نہیں دے سکتا۔ اگر تکلیف نہ ہوتو سے خط د کیھتے ہی ایک دن کے لئے تشریف لے آئیں تا کہ میں بتا سکوں کہ میں اس سلسلے میں کیا جا ہتا ہوں۔ والسلام

از لدھیانہ حبیب روڈ 29 دسمبر 1946ء حبیب الرحمٰن

ان ہی ایام میں حضرت اقدس شاہ عبدالقادر رائے پوری بُولائڈ کا والا نامہ آیا 145 تھا، کہ حضرت مدنی بُولائڈ کے امیدواروں کو کامیاب بن ناہے میاں تاج الدین انصاری بُولائڈ اور جمعیۃ العلماء کے نمائند سے کیے بعد دیگر ہے آنے گئے، احمت رکھینچ تان کر لے گئے۔احقر کئی ماہ تو گھر سے باہر دیہات ہی میں پھر تارہا، میر سے پاسس دیو بند سے حضرت مولا ناسید حسین احمد مدنی بُولائڈ بھی تشریف لائے اور ساتھ لے گئے۔ مولا ناحم علی جالندھری بُولائڈ کے بھی خطوط آنے گئے اور کئی باراحقر کو اوگی ضلع مولا ناحم علی جالندھری بُولائڈ کے بھی خطوط آنے گئے اور کئی باراحقر کو اوگی ضلع جالند هر جانا پڑا، یہ احقر کا آبائی گاؤں بہت بڑی بستی ہے۔مولانا محمد علی جالند هری میشاند کا پہلا پولنگ اسٹیشن تھا، پھر تھوڑ ہے دنوں کے بعد ملک میں فسادات کا سلسلہ شروع ہوگیا، اور ملک بدل گیا اور سارا نظام ہی درہم برہم ہوگیا۔

اے بیا آرزو کہ خاک شدہ

اب بھی اگر علاء النفات فرمائیں تو یہ بچھ مشکل کام نہیں ہے۔ تقریر دلپذیر 147 مطرت مولانا قاسم نانوتوی قدس سرہ کی اور''ا کفار الملحدین' اور''عقیدۃ الاسلام'' حضرت شاہ صاحب عظیمہ کے اور''صدع النقاب عن جساسۃ الفنجاب'' اور''ضرب الخاتم'' جب تک داخل درس نہیں کریں کے طلبہ پر مسائل اور عقائد کی حقیقت نہیں کھل سکتی ، عسلمی رنگ میں حل مسائل کا جب ہی ہوگا۔

ڈاکٹر محمد اقبال میشائی نے ایک ایک شعرضرب الخاتم کاحل کیا ہے۔افسوں وہ خطوط ہمیں دستیاب نہ ہو کے، جو حضرت شاہ صاحب میشائی نے ڈاکٹر محمد اقبال میشائی کو تحریر کئے۔بعض خطوط تو تیس تیس صفحات پر بھیلے ہوئے تھے،معلوم نہیں کہ ملمی ذخیرہ کہاں کھو گیا،خود فرماتے تھے، جتنا استفادہ مجھ سے ڈاکٹر محمد اقبال میشائی نے کیا ہے کس مولوی نے نہیں کیا۔

ڈاکٹر صاحب مُیشیہ علوم قرآن وحسدیث پر کافی دسترس رکھتے تھے اور مولا نا امیر حسن سیالکوٹی مُیشیہ سے با قاعدہ پڑھا تھا۔

#### حضرت شاہ صاحب مشالہ کا بے مثال قصیدہ

حضرت کا قصیدہ''صدع النقاب'' جب حضرت مولا نا احمر علی لا ہوری رہوں کا پہلا جلسہ 1933ء میں ہوا اور تمام علماء دیو بند کا اجتماع ہوا تو مولا نا محمد ادریسس سیروڈ وی رہوات خادم حضرت شاہ صاحب رہوات حضرت شاہ صاحب رہوات خادم حضرت شاہ صاحب رہوات ہوا، لوگوں نے اس کو استحسان کی نظر سے مجھی ساتھ لا ہور لائے یہ قصیدہ بہت فروخت ہوا، لوگوں نے اس کو استحسان کی نظر سے

دیکھا، وہ پیہے:

(چنداشعار بطورنمونہ از خروارے درج کئے جاتے ہیں) قصیدہ ۲۱ (اکسٹھ) اشعار پرمشمل ہے۔

اَلاَ يَا عِبَادَاللهِ قُوْمُوْا قُوْمُوْا خُوْمُوْا خَوْمُوْا خَطُوْبًا اللَّهَ مَالَهُنَّ يَدَانِ ''اے الله کے بندو! الصواور نا قابل برداشت مصائب ٹوٹ پڑے ہیں ان کو درست کرو۔''

یُسَبُّ رَسُولٌ مِّنَ أُولِی الْعَزْمِر فِیکُمْر تَکَادُ السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ تَنْفَطِرَانِ ''ایک اولوالعزم پنیمبرکوتمهارے اندر برا بھلاکہا جارہا ہے جس سے قریب ہے آسان اور زمین بھٹ پڑیں۔''

وَحَارَبَ قَوْمٌ رَبَّهُمُ وَ نَبِيَّهُمُ فَ فَعَانِ فُقُوْمُوا لِنَصْرِ اللهِ إِذْ هُوَ دَانِ ''اورایک قوم نے اپنے اللہ اور نبی سے لڑائی باندھی، تم اللہ کی مدد کے لئے کھڑے ہوجاؤ جو کہ نزدیک ہے۔''

وَقَلْ عِيْلَ صَبْرِیْ فِیْ اِنْتِهَاكِ حُلُودِهِ

فَهَلَ ثُمَّ دَاعٍ أَوْ هُجِیْبُ أَذَانِ

'اور الله کی حدود توڑے جانے کے باعث میراصبر مغلوب ہوگیا
پس ہے کوئی اس جگہ بلانے والا یا میری آواز کا جواب دینے والا؟''
وَ إِذَ عَزَّ خَطْبٌ جِئْتُ مُسْتَنْصِرًا بِكُمُ

''اور جب مصیبت حدسے بڑھ گئ تو میں تم سے مدد چاہنے آیا، پس اے میری قوم ہے کوئی فریادرس جو میرے قریب ہو۔''
لَعَمْدِ کَی لَقَلُ نَجَّهُ کُ مَن کَانَ نَائِماً
وَاسْمَعْتُ مَنْ کَانَتُ لَهُ اُذْنَانِ
مُوسَى ہے مجھے کہ میں نے سوئے کو جگایا اور جس کے کان تھاس
کوسنایا۔''

وَ نَادَیْتُ قَوْمًا فِیْ فَرِیْضَةِ رَیِّهِمُ فَهَلُ مِنْ نَصِیْرِ لِیْ مِنَ أَهْلِ زَمَانِ "اورقوم کواس کے اللہ کے فریضہ کی طرف بلایا، پس ہے کوئی جو میرامددگار ہوز مانے والوں میں سے۔"

دَعَوُا کُلَّ اَمْرٍ اِلْسَتَقِیْهُوُا لِبَا دَهٰی وقَکُ عَادَ فَرَضُ الْعَینِ عِنْدَ عَیَانِ ''سب کچھ چھوڑ دواور جومصیبت در پیش ہے اس کیلئے تیار ہوجاؤ اوراگر آنکھ کھول کر دیکھا جائے تو ہر شخص پر فرض عین ہوگیا ہے۔' پھرا گلے اشعار میں دلائل اور شواہد ذکر فرمائے گئے ہیں ، یہ قصیدہ اسس لائق ہے کہ علماء طلباء کو یادکرائیں۔

## امام اعمش عيشة كاتعزيت نامه

حضرت شاہ صاحب مُیٹائیا نے فرمایا کہ امام انمش مُیٹائیا نے ایک صاحب کو تعزیت نامہ لکھ کر بھیجا۔

إِنَّا نُعَزِّيُك لَا آنُ عَلَى ثِقَةٍ مِنَ الْبَقَاءِ وَلَكِنُ سُنَّةُ الدِّينِ

فَلَا الْمُعَزَّى بِبَاتٍ بَعْلَ مَیِّةٍ وَ لَا الْمُعَزِّى إِنْ عَاشَا إِلَى حِیْنِ (ترجمہ)"ہم اپ کومبر کی تلقین کرتے ہیں اور ہماری زندگی کا کھا اعتبار نہیں، لیکن بیسنت ہے دین کی ، پس نہ تومعزی باقی رہے گااپنی میت کے بعد نہ تعزیت کرنے والا اگرچہ ایک زمانے تک جیتے رہیں، (آخرسب کوموت ہے)۔"

جب قضا تظهری تو پھر کیا سو برس یا ایک دن

## قر آن کامعجزه

فرمایا حافظ ابوزرعه رازی ﷺ نے فرمایا کہ جرجان میں آگ لگنے سے ہزار ہا گھر جل گئے اور قرآن بھی جلالیکن بیآیات نہ جلیں:

ذلك تَقُدِيْرُ الْعَزِيْزِ الْعَلِيْمِ (سرة لُسَ:٣٨)

ترجمہ: '' یہ سورج کا چلانا مقدر کیا اس زبر دست باخبر نے ( یعنی

سورج کی چال مقرر ہے ایک انچ اس میں فرق نہیں آتا)۔'

وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكُّلِ الْمُؤْمِنُونَ ۞ (سورة آل عران:١٢٢)

ترجمه:''اورخاص الله پرتوکل کرنا چاہئے ایمان والوں کو۔''

وَلَا تَحْسَبَنَّ اللَّهَ غَافِلًا عَمَّا يَعْبَلُ الظُّلِمُونَ (سورة ابراييم:٣٢)

ترجمہ:"اور ہرگزمت خیال کر کہ اللہ بے خبر ہے ان کاموں سے

جوظالم كرتے ہيں۔"

( یعنی اگران ظالموں کوسز اسلنے میں کچھ دیر ہوئی تو پیمت سمجھو کہ اللہ تعسالی

ان کی حرکات سے بے خبر ہے ان کا کوئی کام اللہ تعالیٰ سے پوشیدہ نہیں۔'

وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللهِ لَا تُحْصُوْهَا ﴿ (سورة ابرائيم:٣٨)

ترجمہ:''اگرتم اللہ کے احسانات کو گنوتو گن نہیں سکتے۔''

لیعنی اللہ تعالیٰ کی نعتیں اتن ہے شار ہیں اورغیر متناہی ہیں کہ اگرتم سب مل کر گنتی شروع کروتو تھک کر عاجز ہوکر بیٹھ جاؤگے۔''

> وَقَطٰی رَبُّكَ اَلَّا تَعُبُدُوٓ الِّلَا اِیَّالُا لِیَالُا اِللَّا اِیَّالُا لِیَالُا اِللَّا اِیَّالُا اِیَ ترجمہ:''اور تیرے رب نے بی فیصلہ کیا ہے کہ اللّٰہ دکی سواکس کی عبادت نہ کرو۔''

> تَنْزِيْلًا قِمَّنُ خَلَقَ الْأَرْضَ وَالسَّلُوٰتِ الْعُلَى ۖ اَلرَّحُمْنُ عَلَى الْعُلْى ۗ اَلرَّحُمْنُ عَلَى الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْكَرْضِ وَمَا الْعَرْشِ الْسَتَوْى لَهُ مَا فِي السَّلُوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الثَّرِي (سرة لِلهٰ: ٣ تا٢)

ترجمہ: ''یے نصیحت اتاری ہوئی ہے اس کی طرف سے جس نے بنائی ترجمہ: ''یے نصیحت اتاری ہوئی ہے اس کی طرف سے جس نے بنائی زمین اور آسمان او نیچے وہ بڑا مہر بان عرش پر قائم ہے اس کا ہے جو کچھ آسانوں میں ہے اور جو کچھ ان دونوں کے قان ور جو کچھ آسانوں میں ہے اور جو کچھ گیلی زمین کے نیچے ہے یعنی وہی بلاشر کت غیرے سب کا خالق اور مالک ہے۔''

يَوْمَ لَا يَنْفَعُ مَالٌ وَّلَا بَنُوْنَ۞ اِلَّا مَنْ آتَى اللهَ بِقَلْبِ سَلِيْمِ۞(سرةالشراء:٨٩،٨٨)

ترجمہ: ''جس دن نہ کام آئے گا کوئی مال اور نہ اولاد مگر جو کوئی ایا اللہ کے پاس بے روگ دل لے کر یعنی جو دل کفر و نفاق اور فاسد عقائد سے پاک ہو وہی وہاں کام آئے گا صرف مال و اولاد کام نہیں آئے گا۔''

ائْتِيَا طَوْعًا أَوْ كُرُهًا ﴿ قَالَتَا آتَيْنَا طَآبِعِيْنَ ۞ (سورة ثم سجده:١١)

ترجمہ: ''اللہ تعالیٰ نے زمین وآسان سے فرمایا آؤتم دونوں خوثی سے یا زور سے وہ دونوں بولے ہم آئے خوش سے۔'
وَمَا خَلَقُتُ الْحِنِّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ ﴿ (سورة الذاریات:۵۱) وَمَا خَلَقُتُ الْحِنِّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِیَعْبُدُونِ ﴾ (سورة الذاریات:۵۱) ترجمہ: ''میں نے نہیں پیدا کئے انسان اور جنات مگر صرف اپنی عبادت کے لئے یعنی ان کے پیدا کرنے سے مقصودان کی بندگی ہے۔'
اِنَّ اللّٰهَ هُوَ الرَّزَّ اَقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِیْنُ ﴾ (سورة الذاریات:۵۸) ترجمہ: ''اللہ تعالیٰ جو ہے وہی روزی دینے والا ہے زور آور اور مضبوط ہے۔'

وَفِي السَّمَاءِ رِزُقُكُمُ وَمَا تُوْعَدُونَ ۞ فَورَبِ السَّمَاءِ وَالْاَرْضِ إِنَّهُ لَحَقُّ مِّ فُلَمَا النَّكُمُ تَنْطِقُونَ۞

(سورة الذاريات: ۲۲، ۲۳)

ترجمہ: ''اور آسان میں ہے روزی تمہاری اور وہ جوتم سے وعدہ کیا گیا لیعنی ہرایک کی روزی بہنچ کر رہے گی سی کے روکنے سے نہیں رکے گی سوشم ہے رب آسان و زمین کی کہ یہ بات حق ہے جیسے کہ تمہارا بولنا حق ہے یعنی جیسے تمہارے بولنے میں شبہیں ویسے ہی اس کلام میں شبہیں کہ یقیناً روزی بہنچ کررہے گی۔'

کے دوکان کے سے کہ آیات مذکورہ لکھ کرکسی برتن میں بند کر کے دوکان کھریا سامان میں رکھنا حفاظت کے لئے مجرب ہے۔

ہے.....فرمایا کہ ایک آ دمی یا گئی آ دمی مل کر ہرسورت کی آ خری آیت پڑھ کر پانی پردم کریں تو لا علاج مرض کے لئے مفید ہے ، بیدایک سوچودہ دم ہو گئے۔

ہے ۔۔۔۔۔ حضرت عمر وٹاٹیڈ نے صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین کو بعض بعض

علاقوں میں بھیجے دیا تھا مثلاً حضرت ابوالدرداء ڈٹاٹیئ کوشام کی طرف تعلیم کی خاطر بھیجا تھا، اور حضرت ابن مسعود ڈٹاٹیئ کو کوفہ کا بیت المال سپر دکیا ، اور حضرت عمار ڈٹاٹیئ کو امامت کے لئے بھیجبا تھا اور حضرت سعد بن ابی وقاص ڈٹاٹیئ کو کوفہ کا امیر بنایا تھا اور حضرت فاروق اعظم ڈٹاٹیئ نے کوفہ کو چھاؤنی بنایا تھا، اور فتح القدیر میں لکھا ہے کہ ایک فرقیسہ میں چھسوصحا بہ ڈٹاٹیئ آباد تھے۔ الحاصل صحابہ کرام ڈٹاٹیئ مختلف بلاد (ا) میں اسلام کی تبلیغ وتعلیم وکلمہ اسلام کو بھیلانے کے لئے نکل گئے تھے۔

## حضرت امام ابوحنيفه وتاللة كى فوقيت

سواگر مالکیہ کوفخر ہے اس بات پر کہ ان کا امام دارالہجر ۃ کارہنے والا ہے اور ہمیں ہمیں بھی یہ سلم ہے کہ واقعی امام مالک بھٹھ امام دارالہجر ۃ تھے، کیکن امام ابوصنیفہ بھٹھ کو بھی اس میں فوقیت حاصل ہے کہ اکثر صحابہ ٹھٹھ کے علی اس میں فوقیت حاصل ہے کہ اکثر صحابہ ٹھٹھ کا المرتضی ٹھٹھ کے سے ہوئی، آب نے ایک نحومدون ہوا، کہتے ہیں کہ اس کی ابتداء حضرت علی المرتضی ٹھٹھ کے کوئن ہوئی آب نے ایک آدمی کوسنا کہ بیہ آیت : آن اللہ آبو تی کھٹی المہٹھ کے کیئن ہوئی کہ دورہ توبہ: ۳) میں کر سُدولُ کہ کوکسرہ سے پڑھ رہا تھا تو آپ کوفکر ہوئی کہ امت کوان مہا لک سے کیسے بچایا جائے؟ تو آپ نے ابوالاسود دولی کوفر مایا کہ ایک قانون ایسا بناؤ کہ لفظ کی خطا سے لوگ محفوظ رہیں، پھرخود آپ نے ان کوایک اصول بتایا:

كُلُ فَاعِلٍ مَرْ فُوْعٌ، وَكُلُّ مَفْعُولٍ مَنْصُوْبٌ وَكُلُّ مُضَافٍ إِلَيْهِ فَجُرُوْدٌ.

ترجمه:''که ہر فاعل مرفوع ہوگا ہرمفعول منصوب ہوگا ہرمضاف الیہ مجرور ہوگا۔''

<sup>(</sup>۱) علاقے،شهر۔

پھرفر مایا:

اُنْحُ نَحْوَلُا۔ اُنْحُ نَحْوَلُا۔

ترجمہ:"اس کے طریقے پر چلو۔"

پھر اسود دؤلی نے اس کی تدوین افعال تعجب سے شروع کی، حضرت علی ڈٹاٹیئ نے تصویب فرمائی، پھر حروف مشبہ بالفعل لکھے، مگر'' وَلاکِتَ '' حِپُوڑ گئے، حضرت علی ڈٹاٹیئ کے فرمانے پر اس کوبھی لکھا، غرض حنفنہ کوبھی فضیلت ہے۔

🖈 ....فرمایا که به جوحدیث شریف میں آیا ہے:

إِنَّمَا أَرَاكُمْ مِنْ وَّرَاءِ ظَهْرِي -

ترجمه: "میں تہمیں پیچے سے بھی دیکھا ہوں جیسے سامنے سے دیکھا ہوں۔"

ہد میمنا بطور معجز ہ تھا ، ایسا ہی ثابت ہے امام احمد بن مبل مشتر سے ، اور فلسفہ

جدیدہ نے ثابت کر دیا ہے کہ قوۃ باصرہ تمام اعضاءانسانی میں ہے۔

اِرْ كَعُوا .....اور ..... أَقِيبُهُوْ الرُّكُوعَ . ترجمه: ركوع كرو .....اور ..... ركوع قائم كرو ـ''

اِرْكَعُوْا اور اَقِيْبُوُ الرَّكُوْعَ مِيں فرق ہے ثانی ابلغ ہے، اس کئے کہ بیا لفظ وہاں مستعمل ہوتا جہال کو لاگو کو کئو کا الشّیء مراد ہوتا ہے، لہذا ترجمہ قول یُقِیْبُوْنَ الصَّلَاةَ کا بیکریں گے کہ جاری رکھتے ہیں نماز کوحتی کہ اگر جاری نہ رکھتے تو اس کی ہستی جاتی رہتی۔

🖈 ..... ہمارے نز دیک اور حنابلہ کے نز دیک مختاریہ ہے کہ

سُبْحَانَك اللَّهُمَّ وَبِحَمْدِكَ.

ترجمہ:''اے اللہ! آپ کی پا کی بیان کرتے ہیں مع آپ کی تعریف کے۔'' تکبیر کے بعد پڑھے، اور مسلم شریف میں آیا ہے کہ حضرت فاروق اعظم ڈاٹئؤ نے اس کو جہراً پڑھا ہے، یہ محض تعلیمًا تھا، امام شف فعی مُنٹؤ کے نزدیک مختار آل آلھ ہی ہجائے آگا ہے اور جو ہمارا مختار ہے وہ تعامل کے اعتبار سے قوی ہے، اور جو ہمارا مختار ہے وہ تعامل کے اعتبار سے قوی ہے، اور جو ہمارا مختار ہے وہ تعامل کے اعتبار سے قوی ہے، اور امام احمد بن صنبل مُنٹؤ سے سوال کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ میں بھی وہی پہند کرتا ہوں جس کو حضرت عمر ڈاٹٹؤ نے پہند فرمایا۔

## تفسيرآيت سورة مزمل

ہے۔۔۔۔فرمایا کہ سورۃ مزمل میں نصفہ بدل واقع ہورہا ہے اللیل ہے، اسس کے کہ شک تو عشاء کے لئے مخصوص کیا گیا نصف سے جب قلیل کی کمی کی گئی تو ثلث رہ گیا اور اگر نصف میں زیادتی کی تو ثلثین قیام لیل کے لئے رہ گیا، اور 'منہ' اور 'علیہ' کی ضمیریں نصف کی طرف عود کرتی ہیں، بہر حال محور نصف لیل ہے یہی کلبی اور مقاتل کی ضمیریں نصف کی طرف عود کرتی ہیں، بہر حال محور نصف لیل ہے یہی کلبی اور مقاتل سے منقول ہے ، اور تبریزی سے بھی منقول ہے کہ مَادُوْنَ الشَّلُثِ قَلِیْلٌ ہے، حدیث میں ہے کہ اَدْشُدُ کُونَ الشَّلُ کُونَ عبارت یوں ہے:

قُمِ الَّيْلَ إِلَّا قَلِيْلًا لِيْصْفَةَ أَوِ انْقُصْمِنْهُ قَلِيْلًا اوْزِدُ

<sup>(</sup>ا) بے یروائی

<sup>(</sup>۲) قبول كرنا، ردِّ عمل

<sup>(</sup>۳) روگردانی

<sup>(</sup>۳) هاظت

عَلَيْهِ ...أَى أَوْقَعَ الْقِيَامَ فِي هَنَا الْوَقْتِ الْمُعُلُومِ عَلَى هٰذِهِ الصُّوْرَةِ.

ترجمہ: '' کھڑارہ رات کو مگر کسی رات یعنی کسی رات اتفاق سے نہ ہوسکے تو معاف ہے یا دوسرامطلب یہ ہے کہ رات کو اللہ تعالیٰ کی عبادت میں کھڑ ہے رہو ہال تھوڑا حصہ شب کا اگر آرام کروتو مضا کقہ نہیں۔ پھر فرمایا آ دھی رات یا اس میں سے کم کردے تھوڑا سایا زیادہ کر اس پر یعنی آ دھی رات سے بچھ کم چوتھائی تک پہنچ یا آدھی ہو۔''

قرآن عزیز نے پہلے سے ثلث لیل عشاء کے لئے لے لیا چنانچہ ثلث لیل تک نماز عشاء مستحب تھہرائی گئی ، کمافی الاحادیث باقی حکم اس کے ماسوا کی طرف چھیرا گسیا اور اس کا محور نصف لیل رکھا گیا، اور اس پر کم کرنا یا زیادہ کرنا گسیا ، گویا اپنی طرف سے تو نصف ہی مقرر کرتے ہیں اور اس سے پچھ کم کرنا یا زیادہ کرنا سومصلی کو اختیار دیتے ہیں:

وَمِنَ الَّيْلِ فَتَهَجَّهُ بِهِ نَافِلَةً لَّكَ ﴿ (سورة بنى اسرائيل:29) ترجمہ: ''اور کسی قدر رات کے حصہ میں بھی نماز ادا سیجئے اسس میں تہجد پڑھا سیجئے بیآپ کے لئے پنج گانہ نمازوں کے علاوہ زائد چیز ہے۔''

امام بخاری نے اس کو مفصل ذکر کیا ہے۔

شیخ نیموی رئیلی نے اسے ایک وتر کی دلیل بنایا ہے امام بخاری نے اس میں تیرہ رکعات صلاۃ اللیل ذکر کی ہیں ان دونوں کی ایک ہی سند ہے، ایک ہی متن ہے، یہ راوی کا تفنن ہے جب جمیع طرق حدیث جمع نہ کئے جائیں تو ایسا مغالطہ لگ جاتا ہے۔

ﷺ میں رات کے تین حصے کر دیے، ثلث تو عشاء کے لئے خاص کر دیا اور ثلث لیل آخر نوافل کے لئے پھر سدس لیس کو دونوں کے لئے صالح بنایا ، اگر اس میں عشاءادا کی تونصف لیل عشاء کے لئے ہو گیا اور

ا گرنوافل ادا کئے تو دوثکث لیل ہو گئے یعنی اے محمر سلّانُهْ آلیا ہے! آپ کو چاہیے کہ نصف مد نظر رکھیئے۔ تا کہ آپ تقسیم کرسکیں (رات کوتقسیم کرسکیں عشاء اور صلاۃ اللیل مسیں)

ررکیے کو میں جب سدس کیل مل گیا تو دو ثلث نوافل کے لئے نکل آیا خوب مجھ لین

چاہیے۔حضرت شاہ صاحب ٹیٹٹٹ اکثر اوقات بی تقریر فرمایا کرتے تھے۔ ﷺ کشرت ہوا تو غالباً مفتی سے عصال پر دیو بند حاضر ہوا تو غالباً مفتی سے تق

الرحمٰن مُوَالَةُ فرماتے تھے کہ جب حضرت شاہ صاحب مُوالَّةُ حیدر آباد دکن تشریف لے گئے تو مولانا حبیب الرحمٰن شیروانی مُوالَّةُ صدر یار جنگ زیارت کے لئے تشریف لائے، ان کے سوال پرتقریر فرمائی (اور یَا اَیْ اَلْہُ وَقِیلُ کی تفسیر فرمائی)، مولانا حبیب الرحمٰن مُوالَّتُهُ

نے فرمایا کہ حضرت بس مسکلہ خوب ذہن نشین ہوگیا، مجھے بڑا خلحبان <sup>(۱)</sup> رہتا تھا اب صاف ہو گیا۔

مفتی عتیق الرحمٰن عُیالیہ نے بیان فر ما یا کہ حضرت شاہ صاحب عُیالیہ کے سفر آخرت فر مانے سے چند یوم قبل در دولت پر حاضر ہوا، فر ما یا کہ میں نے بھی پلیٹ ینگوئی

<sup>(</sup>۱) الجھن،تر دّد۔

نہیں کی اب تو دو باتیں ذہن میں آگئ ہیں، عرض کر ہی دیتا ہوں، ایک یہ کہ حضرت شیخ الہند عُیشَیْ کے علوم کی خوب اشاعت ہوگی، دوم ہندوستان ضرور آزاد ہوگا، اس لئے کہ مظالم کی انتہا ہوگئ۔ یہ جب کی بات ہے جب کہ حضرت شاہ صاحب عُیشَیْ کا وصال کا تارآیا، اور ایک ساتھی کے ہمراہ دیو بند حاضر ہوا تھا یہ وا قعہ رائیکوٹ 1933ء کا ہے۔ تارآیا، اور ایک ساتھی کے ہمراہ دیو بند حاضر ہوا تھا یہ وا قعہ رائیکوٹ 1933ء کا ہے۔ حضرت شیخ الہند عُیشَیْ کی ہندوستان واپسی

کے۔۔۔۔۔ ۸ ساباء میں جب حضرت شیخ الہند ٹیٹائیٹ ہندوستان میں واپس تشریف الہند ٹیٹائیٹ ہندوستان میں واپس تشریف اللہ کے اور مولانا مراح احمد ٹیٹائیٹ نے چنداشعار فرمائے تھے، (مولانا مرحوم اردو کے بہترین شاعر بھی تھے) دیوان حماسہ تو حفظ یادتھا، کئی ماہ تشریف آوری سے قبل فرما دیا تھا:

شیخ آنے کو ہے ساتھ ان کے فتی آنے کو ہے فتی آنے کو ہے فتی آنے کو ہے فتی آنے کو ہے فتی آئے گئی تاہے کو بہتر مرادمولانا حسین احمد مدنی ٹیٹائیڈ ہیں۔ دیو بند کے ایک تعزیتی جلسہ فتی (۱) سے مرادمولانا حسین احمد مدنی ٹیٹائیڈ ہیں۔ دیو بند کے ایک تعزیتی جلسہ

میں حضرت مدنی وَالَّهُ نَهُ نَهُ اللهِ نَعْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اله

(ف) حضرت شیخ الهند رئیسی کا مترجم قرآن مجید توخوب اشاعت پذیر ہوا، بجنور کے مطبوعہ قرآن مجید میں بڑی عرق ریزی سے کام لیا گیا، منٹی محمد قاسم لدھیانوی مرحوم جن کا مولانا مجید میں بڑی عرق ریزی سے کام لیا گیا، منٹی محمد قاسم لدھیانوی مرحوم جن کا مولانا مجید میں وہ خوبی لئا ہے۔ اور بھی کئی ایڈیشن شائع ہوئے، لیکن وہ خوبی نظر منہیں آئی جو بجنور کے طبع شدہ قرآن عزیز میں تھی۔ ہانگ کانگ میں بھی ایک ایڈیشن شائع ہوا ، کاغذ تو نہایت اعلیٰ لگایا گیالیکن صحت کا التزام نہیں کیا گیا چر بھی غنیمت ہے شائع ہوا ، کاغذ تو نہایت اعلیٰ لگایا گیالیکن صحت کا التزام نہیں کیا گیا چر بھی غنیمت ہے لاہور میں تاج کمینی نے بھی اعلیٰ معیار پر شائع کیا ہے ، لاہور اچھرہ سے قاری عبد الرشید رئیسی مالک نورانی پریس نے بھی اس کوشائع کیا ہے۔ لیکن وہ بجنور والی بات کہاں؟

دوسری بات جو حضرت شاہ صاحب بیستی نے فرمائی تھی وہ بھی پوری ہوگئ،
کاش انڈیا والے اس کی قدر کرتے ، 1927ء مئی کے اواخر میں جب مضمیر طویل
رخصت پرتشریف لے جارہ ہے تھے گوجرانوالہ دو دن قیام فرمایا، مولا ناعبدالعزیز بیشتیہ
محدث گوجرانوالہ سے ابن قیم کی بدائع الفوائد مستعار طلب کر رہے تھے کہ مولا ناحسین
احمد منی بیشتہ حضرت شخ الہند قدس سرہ کے ترجمہ قرآن پرفوائد کھیں گے، مولا ناہم سے
پوچھتے تھے تو وعدہ کرلیا تھا کہ ہم سامان آپ کو دیں گے مولا ناعبدالعزیز بیشتہ نے یہ
کتاب تازہ مصر سے منگائی تھی، اور حضرت شاہ صاحب بیشتہ کی خدمت میں دکھانے
کے لئے پیش کر رہے تھے۔

### بقاعی کی کتاب''السلک الدر'' کا تذکرہ

یہ بھی فرمایا قسطنطنیہ سے مولانا عبیداللہ سندھی پڑائیڈ کا ہمارے پاس خطآیا ہے 162 کہ امام بقائی کی کتاب' السلک الدرر فی نسق الآیات والسور' آیا ہے۔ اور سورتوں کی ترتیب میں بہترین ہے، ایک زمانے میں ہم نے بھی یہ کتاب دیکھی تھی بڑی عمدہ کتاب سے ، لیکن مصنف چونکہ معتزلی العقیدہ ہے اس لئے مجھے چنداں پیندنہیں ، حضرت مولانا خلیل احمد صاحب محدث سہارن پوری قدس سرہ بھی کئی بارتشریف لاتے رہے، حضرت مولانا اشرف علی تھانوی رئیٹنڈ بھی دوبارہ تشریف لائے، حضرت شنخ الہند رئیٹنڈ ترجمہ القرآن کا مقدمہ خود زبان مبارک سے سناتے تھے ان دنوں احقر (محمد انوری رئیٹنڈ) دورہ کی جماعت میں شامل تھا، بیعت بھی چونکہ حضرت شنخ الہند رئیٹنڈ سے تھی اس لئے کئی بار دن میں حاضری ہوجاتی تھی۔اور حضرت کی زبان مبارک سے کئی باریہ مقدمہ سنا۔

دن ین حاصری ہوجاں ک۔اور صرف کی رہان مبارک سطے کی بار یہ مقدمہ سا۔ میر مجھ سے مولا نا عاشق الٰہی میر شھی ٹیٹٹ جب تشریف لائے تو بعد عصر خوب خوش ہو کر سنا رہے تھے ایسا ہی جب حضرت تھت انوی ٹیٹٹ تشریف لائے تو حضرت شیخ ٹیٹٹ نے بڑے اہتمام سے سنایا۔

# مولوی محمطی لا ہوری قادیانی کی تفسیر دجل والحاد کی ہے

جب لدهیانہ میں حضرت شاہ صاحب بڑا شدہ اللہ اللہ علی بڑا شدہ کی خدمت میں عض مولا ناخلیل احمد سہار نیوری بڑا شدہ اور حضرت مولا نا انٹرف علی بڑا شدہ کے خدمت میں عرض کریں گے اور دیو بند میں بار بار مولا ناشبیر احمد عثمانی بڑا شدہ سے عرض کیا کہ سلف کے طریق پر ایک تفسیر کھنی چاہئے۔ جس میں موجودہ فتن کا رد ہو، دس پارے میں لکھتا ہوں اور دس برایک تفسیر احمد عثمانی بڑا شدہ اور دس کی بجائے مولا ناشبیر احمد عثمانی بڑا شدہ کوجودہ کی بجائے مولا ناشبیر احمد عثمانی بڑا شدہ کوجودہ کو سے شائع کیا جائے، تا کہ موجودہ دور میں ان فتن خصوصاً قادیا نیت کا رد بھی ہوجائے اور حجم علی لا ہوری کے الحاد اور دجل پر دنیا مطلع ہو سکے۔

چارسال 1964ء میں احقر (محمد انوری رحمہ اللہ) کے نام جنوبی افریقہ سے متعدد خطوط آئے کہ ہم نے ایک سوسائٹی ترجمۃ القرآن کرنے کے لئے بنائی ہے، یہاں کی زبان یا تو افریقی ہے یالوگ اکثر انگریزی بولتے ہیں خاص کریور پین لوگ اسلام کو سجھنے کے لئے قرآن کا انگریزی ترجمہ چاہتے ہیں، آپ مشورہ دیں کہ ہم کون ساقر آن

منتخب کریں؟ احقر نے ان کولکھا کہ حضرت شیخ الہند ٹیٹالڈ کے ترجمہ کا قرآن شائع کریں اورایسے عالم دین سے انگلٹس میں ترجمہ کرائیں جو دینی علوم کا بھی ماہر ہواورائگریزی زبان پر پوری دسترس رکھتا ہوتا کہ عقائد اور ان کا انگریزی ترجمہ کرنے میں دھوکہ نہ کھائے۔

الحمدالله! ان لوگوں نے کروڑوں روپے سے بیکام شروع کیا ہے الله کرے بیکی کیا ہے الله کرے بیکی کی جائے ، اور حضرت شاہ کشمیری رئیات کے خواب کی تعبیر عملی جامہ پہن لے، اس اہم بات کوجس کے پاس بیان فرماتے اس وقت آپ کو بڑی ہی رفت ہوتی۔ اللہ اللہ تھ بَرِّدُ مَضْجَعَهُ۔

ترجمه: ''الله تعالیٰ ان کے خواب گاہ کوآرام دہ بنا دے۔''

### حضرت شيخ الهندكي وفات يرمجمع العلماءاور حضرت شاه صاحب تيطلة

## کی تقریر اور دوقصیدے

وہ منظر بھی آنکھوں کے سامنے ہے کہ جب بعد مغرب تابوت حضر رہے۔
شخ الہند بیالیہ کا دہلی سے دیو بند اسٹیشن پر آیا، غالباً رئیج الاوّل اسپار صفا، تمام اکابر
ساتھ تھے، حضرت شاہ صاحب بیالیہ کے آنسونہ یں تھتے تھے، طلباء واہل دیو بند کا اس
قدر ہجوم تھا کہ شار کرنا مشکل تھا، جوں ہی ریل گاڑی بعد مغرب اسٹیشن دیو بند پہنچی سب
کی بے ساختہ جینیں شکل گئ، نہایت ادب کی ساتھ تابوت شریف باہر لایا گیا، اسٹیشن
سے مدرسہ تک آدمی ہی آدمی نظر آتے تھے، تابوت اٹھائے ہوئے تھے، اور روتے ہوئے
صفرت شخ الہند بیالیہ کے در دولت کی طرف آرہے تھے۔

حضرت شاہ صاحب میں ساتھ ہی ساتھ ہی ساتھ روتے ہوئے تشریف لارہے تھے۔خود فرماتے ہیں:

وَلَمْ اَرْمِثْلَ الْيَوْمِ كُمْ كَانَ بَاكِيًا.

ر میں ریاں کتنے لوگ رور ہے تھے۔ایسا نظارہ میری آئکھوں نے بھی نہیں لیمنی اس دن کتنے لوگ رور ہے تھے۔ایسا نظارہ میری آئکھوں نے بھی نہیں

ويكصاب

پھرایک دن تعزیق جلسہ ہوا، حضرت مولانا حافظ محمد احمد عُیشیّت کی صدارت تھی سب ہی اکابر نے مرشے پڑھے، حضرت شاہ صاحب عُیشیّت کھٹرے ہوئے آنسو جاری تھے۔ دوقصیدے ایک عربی مرشہ جوفصل الخطاب کے آخر میں لگا ہوا ہے پہلے وہ پڑھا:

قِفَا نَبُكِ مِنْ ذِكُرى مَزَارٍ فَنَلُ مَعَا مَصِيْفًا وَ مَشْبَعًا ثُمَّ مَرُأًى وَ مَسْبَعًا قَدِاحْتَقَّهُ الْأَلْطَافُ عَطَفًا وَ عَطْفَةً وَ الْأَلْطَافُ عَطَفًا وَ عَطْفَةً وَ الْأَلْطَافُ مَرْبَعًا ثُمَّ مَرْبَعًا وَ مَرْبَعًا وَ مَرْبَعًا اللهُ اللهِ مَرْبَعًا اللهِ مَرْبَعًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

ترجمہ:'' آپ دونوں کھڑے ہوجاتے ہم رونے لگ جاتے مزار کے ذکر سے۔ گرمی کے اعتبار سے اور سردی کے اعتبار سے۔ اور دیکھنے کے اعتبار سے اور سننے کے اعتبار سے۔اللہ تعالیٰ کے الطاف اورمہر بانیوں نے اس کو گھیرا ہے اور اس میں برکت ڈالی ہے۔'' پھر فارسی کا طویل قصیدہ پڑھاسب حاضرین وقف گریہ و بکا تھے۔ بگذر از یاد گل و گلبن که هیچم یاد نیست در زمین و آسال جز نام حق آباد نیست بر روانِ رہرواں ہاں رحمتے بفرستہ باش حسن ہے بنیاد باشد عشق ہے بنیاد نیست شرح حال خود نمودن شكوه تقدير نيست ناله بر عُنت نمودن نوحه فرياد نيست ترجمہ: ''پھول کی یاد سے گزر جا اور گلاب کے درخت کے یار سے گزرجا کہ مجھے کچھ یا دنہیں ہے۔زمین وآسان میں اللہ کے نام کے علاوہ کسی کے لئے بقاء نہیں ہے۔ ہمارے رہبر کی روح پر رحمتیں نازل فرما۔حسن بے بنیاد ہوتا ہے کیکن عشق بے بنیاد نہیں ہوتا۔اینی حالت کی شرح کرنا تقدیر کا شکوہ نہیں ہے۔سنت کے مطابق رونا نوحہ اور فریاد نہیں ہے۔''

پھر فرمایا کہ صحابہ کرام ٹھائٹی نے بھی سنت کے مطابق حزن و ملال کا اظہار کیا ہے حضرت صدیق اکبر ڈاٹٹیئے نے بھی مرشیہ پڑھا ہے، اسلئے آ نسو بہانا میغم کا اظہار کرنا بدعت نہیں ہے،صحابہ کرام ٹھائٹی سے ثابت ہے۔

(ف) نبی کریم ملالیآلؤم سے بھی ثابت ہی، حضسرے ابراہیم ڈلاٹی صاحبزاد ہ

حضورا كرم منالينياتهم ك وصال برآب سالينياتهم في فرما يا تها:

اِنَّا بِفِرَ اقِكَ يَا اِبْرَاهِ يُمُ لَمَعْزُ وُنُوْنَ ( بخاری جا ص ۱۷۴) ترجمہ: '' ابراہیم ہم آپ کے فراق اور جدائی سے غمز دہ ہیں۔'' اور آنسو جاری تھے،طویل تصیدہ ہے بڑا در دناک رفت انگیز۔ مولانا احمالی لا ہوری عِنْ کا جلسہ

اورمولانا سيدعطاءالثدشاه بخاري عطيته كاتذكره

🖈 ...... 1929ء مارچ کےمہینہ میں لا ہور میں خسدام الدین شیرانوالہ گیٹ مولانا احد على لا مورى عِيشةً نے اجتماع كيا، اس ميں حضرت مولانا ظفرعلى حنال عِيشة، مولانا حبیب الرحمٰن لدھیانوی ﷺ نے ولولہ انگیز تقریر کی،مولانا عطاء اللہ دشاہ بخاری میں کی طرف اشارہ کر کے فر مایا کہ اس کے شیخ کواس کے ہاتھ پر بیعت کرنا کہ مظفر گڑھ کے جلسہ میں بیعطاءاللہ شاہ بخاری ﷺ بوقت شب میرے یاس آئے اور کہا کہ مجھے کچھ ذکرواذ کارتلقین کیجئے ہم نے ان کو کچھ پڑھنے کے لئے بتا دیا۔ پیسسر میں نے کہا کہ کچھ رد قادیانیت کے سلسلہ میں سیاہیانہ خدمت سیجئے ، لہذا میں آ ب صاحبان کی سامنے ان کوامیر شریعت مقرر کرتا ہوں، آپ حضرات کوبھی ان کا اتباع کرنا چاہئے، سیدعطاء اللہ شاہ بخاری میشیر کھڑے رور ہے تھے۔ اور حضرت مولانا انور شاہ کشمیری عین کے بھی انسو جاری تھے، بلکہ تمام مجمع پر رفت کا عالم تھا، ہمارے حضرت رائے بوری ٹیشنٹ بھی فرما رہے تھے کہ مولا نا حبیب الرحمٰن لدھیانوی ٹیٹائنڈ اور سیدعطاء الله شاه بخاری میشید کوحضرت مولا نامحمد انورشاه کشمیری میشید نے ردقادیا نیت پرلگایا۔ مولانا سیدعطاء الله شاہ میشد خود حضرت رائے پوری میشد کی خدمت میں سنا

رہے تھے کہ جب حضرت شاہ صاحب ﷺ کا وصال ہو گیا تو میں حضرت مولا نا خیر محمہ

جالندهری بُینات کے ہمراہ تھانہ بھون گیا۔ حضرت تھانوی بُینات نہایت شفقت سے ملنے اور مجھے بغل میں لے کرمسجد کے حوض سے سہ دری میں جہاں حضرت تھانوی ہسے شخصے تھے لے گئے، میں نے عرض کیا کہ حضرت! اب آپ ہی ہمارے سر پر ہاتھ رکھیں، ہمارے سر پر ہاتھ رکھیں، ہمارے سر پر ست تو رخصت ہو گئے تو حضرت ہوت نوی بُینات فرمانے گئے 'ابی شاہ صاحب بُینات کے کیا کہنا، میں تو مولا نا انور شاہ بُینات کے وجود کو اسلام کی حقانیت کی دلیل سمجھتا ہوں، جبیہا کہ امام غزالی بُینات کے متعلق لکھا ہے۔

مولا ناخیر محمد عین نے میانی افغانان ضلع ہوشیار پور کے سفر میں جب کہ ہم دونوں وہاں جلسہ میں گئے تھے تو مولا نانے راستے میں بیان فر ما یا بھت، یہ 1937ء کا واقعہ ہے تقسیم ملک سے پہلے کی بات ہے۔مولا نا احقر کو سنا رہے تھے۔قولہ تعالیٰ:

> بَلَى مَنْ كَسَبَسَيِّئَةً وَّ أَحَاطَتُ بِهِ خَطِيِّئُتُهُ فَأُولَيِكَ أَصْحُبُ النَّارِّهُمُ فِيْهِا خُلِدُونَ ﴿ (سورة البقرة: ٨١)

نے وہی ہےجہنم کے رہنے والے اور اس میں ہمیشہ رہیں گے۔'' یعنی گناہ اس پر ایسا غلبہ کرے کہ کوئی جانب ایسی نہ ہوجس پر گناہ کا غلبہ نہ ہو

حتیٰ کہ دل میں ایمان باقی نہ رہے۔

اس کے ذیل میں وجہ یہود کے قول:

كَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا آيَّامًا مَّعُدُو دُتِ ﴿ (سُورة آلْ عُمِران:٢٣) ترجمہ:'' يہود کہتے کہ ہم کو ہر گزنہ کیے گی آگ دوزخ کی مگر چند دن گنتی کے' بیان کی۔

اورا نکارمتواترات دین بھی کفرہے۔ بنی اسرئیل کے اعتقاد فاسد اور ان کی

غلط رَوْش (۱) اور تحریف (۲) کا بیر منشاء تھا کہ چونکہ ہر شریعت میں معاصی کے دو مرتبے رکھے ہیں، ایک بید کہ معاصی کو معاصی ہی اعتقاد کرے اور ملت حقہ کا اتباع واجب جانتا ہو، ہال عمل میں مخالفت کرتا ہو، مثلاً بقین سے جانتا اور مانتا ہے کہ شراب پینا حرام ہے ایسا ہی زنا، چوری لواطت بھی حرام ہے، کبائر ہیں لیکن طبعی حجاب کے باعث اس سے ان چیزوں کا صدور ہوجاتا ہے، اس مرتبہ کا نام فسق و فجور وعصیان ہے۔ (العیاذ باللہ) اس کو وعید عذاب آخرت تو شریعت مقدسہ نے دیا ہے لیکن وہ ایک مدت مقررہ عنداللہ کے بعد ختم ہوجائے گاعذاب دائمی نہیں ہوگا، کیونکہ اس کا یقین اور اعتقاد رائیگال نہ میں جائے گا، بلکہ عذاب دائمی نہیں ہوگا، کیونکہ اس کا یقین اور اعتقاد رائیگال نہ میں جائے گا، بلکہ عذاب دائمی نہ ہوگا۔

دوم یه که اعتقاد بھی موافق شریعت حقه کے نه ہو مثلاً جو چیز که نفس الامسر (حقیقت) میں ثابت ہے خواہ از نسم الہیات ہویا قیامت کے متعلق ہوخواہ شعائر الله کے متعلق ہو مثلاً اللہ کی کتابوں پر ایمان نه ہو، یا رسولوں یا احکام متواترہ دین کا انکار کرتا ہو، اس کو حجو داور کفر، زندقہ اور الحاد کہتے ہیں، اس کے متعلق آخرت میں دائمی عذا ہے۔ کی وعید سنائی گئ ہے، اس کو کہتے ہیں:

ٱلْفَاسِقُ لَا يَخْلُدُ فِي النَّارِ.

ترجمہ: '' فاسق ہمیشہ آگ میں نہیں رہے گا۔''

چونکہ ملت حقہ اس زمانے میں صرف یہود تھے جو کہ بنی اسرائیل تھے وہ اپنی غباوت <sup>(۳)</sup> سے بی<sup>سمجھ</sup> گئے کہ بنی اسرائیل کوعذاب دائمی نہیں ہوگا۔اورغیر بنی اسرائیل کوعذاب دائمی ہوگا، اس فرقے نے اپنی گند ذہنی سے فرق عنوان مسیس اورمُعَنْوَ نْ

<sup>(</sup>۱) طور طریقه

<sup>(</sup>۲) رة وبدل ـ

<sup>(</sup>۳) گند زهنی، کم فنهی

میں نہ کیا، اور کہہ دیا کہ

كَنْ تَمْسَنَا النَّارُ إِلَّا آلِيَّامًا مَّعُدُودَتِ (سورة آل عمران:۲۳) ترجمہ: ''بیلوگ کہتے ہیں کہ ہم توصرف چندروزجہنم میں رہیں گے۔'' حق تعالی شاخۂ نے اول تو اس طرح رد کردیا کہ کیاتم نے اللہ سے کوئی عہد

اس پر کیا ہواہے:

قُلُ ٱتَّخَذُتُكُمْ عِنْكَ اللهِ عَهُمًّا فَلَنْ يُّخَلِفَ اللهُ عَهُكَ لَا اللهُ عَهُكَ لَا اللهُ عَهُكَ لَا أَكُونَ عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ۞ (سورة القرة: ٨٠)

ترجمہ:'' کہہ دیجئے کیاتم نے اللہ سے عہدلیا ہے کہ اب ہرگز اللہ خلاف نہیں کرے گا اپنے عہد کے یاتم اللہ پروہ باتیں کہتے ہوجس کوتم نہیں جانتے۔''

کیوں کہ اصل کلام میں تو شخصیص بنی اسرائیل اور یہود کی نہ تھی بلکہ نصوص تو مطلقاً اہلِ حق کا ذکر کرتی ہیں۔

پس نص سیح غیر ماوّل جس کوعہد کہتے ہیں اس باب میں مفقودتھی اور تاویلات اعتقادیات اور اصول دین میں اس قابل نہیں کہ ان کی کی طرف تو جہ کی جائے۔ نیزیہ بھی کہ اس تحقیقی بیان سے ان کے شہے کوحل فر مادیا کہ

> بلى مَنْ كَسَبَسَيِّئَةً وَّأَ حَاطَتُ بِهِ خَطِيْئَتُهُ . (سورة البقره: ٨١) ترجمه: "يقيناً جس نے بھی برے كام كئے اور اس كى نافر مانيوں نے اسے گيرليا۔"

که فسادعلم وعمل اورخرا بی عقیده واعمال اس حد تک پہنچ حبائے کہ ذرہ برابر مقدار بھی ایمان باقی نہ رہے،موجب''خلود فی النار'' کا ہےجس فرقہ میں بھی پایا جائے گو بظاہر کلمہ گوہی ہواور دعویٰ بھی دین داری کا رکھتا ہو، یہ بھی یاد رکھنا چاہئے کہ معصیت کی قباحت كااعتقادتم ہوجائے، زبان ہى سے انكار كرنا شرط نہيں بلكہ يہ اعتقاد ہوجائے كه ہمارے دُرانے كے لئے يہ وحمكى دى ہے .....وَالْعَيّاذُ بِاللّهِ ثُمَّ الْعَيّاذُ بِاللّهِ مُكَاللّهِ مُلْكِهِ الْعَيّاذُ بِاللّهِ مُلْكِهِ الْعَيّاذُ بِاللّهِ مُلْكِهِ الْعَيْفِ مَراجعت كروفتح العزيز كى حضرت شاہ عبدالعزيز مُنْكُ فَيْ اللّهِ اللّهَ يُلِطِينُ وَ (سورة البقرة: ١٠٢)
وَاتَّبَعُوْا مَا تَتُلُوا الشَّيْطِينُ وَ (سورة البقرة: ١٠٢)

لینی انہوں نے اتباع کیا اس کا جس کو پڑھتے ہیں شیاطین حضرت سلیمان علیائلاً : مد.

کے زمانے میں:

وَمَا كَفَرَ سُلَيْهُ فِي (سورة البقرة:١٠٢) ترجمه:''اورنہیں کفر کیا سلیمان علیالیاً نے۔'' یعن سحر اور اس کا مادہ کفر ہے یا مثل کفر کے ہے: وَمَا ٱنْذِلَ عَلَى الْهَلَكَ يُن .....الخي (سورة البقرة:١٠٢)

اس کا عطف'' ما تنگو''پرہے، اس سے بیضروری نہسیں کہ جو پچھ ہارو۔ و ماروت پراترا تھا وہ سحر ہی تھا، بلکہ عطف تو مغایرت <sup>(۱)</sup> پر دلالت کرتا ہے، محض لفظوں میں قران کے باعث بیوہم ہوتا ہے بلکہ وہ ایسے عزائم میں سے تھا جس کا مادہ شرنہ ہو بلکہ نتیجہ اس کا شر ہوتا ہے، مثلاً ادو بیط بعیہ مثلاً (ایسبغول اس کا لعاب پیتے ہیں اگر اس کو چبائیں تو زہر ہوجا تا ہے) یا جیسے کے ممل سفلی کرتے ہیں کسی کو ہلاک کرنے کے لئے حالانکہ کسی کو جان سے مار دینا بی تو حرام ہے:

> حَتَّى يَقُوُلَا إِنِّمَا نَحْنُ فِتْنَةٌ فَلَا تَكُفُرُ . (سورة البقرة:١٠٢) ترجمه:'' يهال تك كه وه دونول كهتبه تقص كه بهم تو صرف آ ز مائش ہيں تم كفرنه كرو\_''

وہ دونوں یہ کہتے تھے کہ تو کفر نہ کر ہو، یعنی ہم سے سیکھ کر اس کا غلط استعمال نہ

<sup>(</sup>۱) ناموافقت،اجنبت \_

کرنا، جس کا نتیجہ برا نکلے، اور غایت تشنیع کے باعث اس کو کفر فر مایا گیا، اس واسطے بھی کہ وہ سحر کے ساتھ ملتبس ہونا ہے، مثلاً کوئی وظیفہ اپنی تکلیف رفع کرنے کے لئے سکھے، پھراس کو استعال کرہے، دوسروں کو ضرر پہنچانے کے لئے یہ منع ہے، تفریق زوج اور زوجہ میں تونسق ہے کفرنہیں ہے۔

اور بہت کم سلف ادھر گئے ہیں، کہ ہاروت و ماروت پر تعلیم دینے کے لئے سحر نازل ہوا تھا، بلکہ حضرت علی ڈٹاٹیڈ کے ایک اثر سے تو اسم اعظم بھت، دیکھو جو ابن جریر بیٹیڈ نے رہیج سے نقل کیا ہے، اور اس کو ابن کثیر نے جید کہا ہے، بلکہ تابعین کی ایک جماعت مثل مجاہد ڈٹاٹیڈ، سدی ڈٹاٹیڈ، رہیج ابن انس ڈٹاٹیڈ، حسن بھری بیٹیڈ، قادہ بیٹیڈ، ابوالعالیہ بیٹیڈٹی، نوالعالیہ بیٹیڈٹی، نوالعالیہ بیٹیڈٹی، نوالعالیہ بیٹیڈٹیڈ، مصدوق و معصوم سے ثابت نہیں، اور ظاہر قرآن بھی یہی چاہتا ہے، کہ اس اجمال پر مصدوق و معصوم سے ثابت نہیں، اور ظاہر قرآن بھی یہی چاہتا ہے، کہ اس اجمال پر ایکان لایا جائے بغیر اطناب (۱) کے۔ اور موضح القرآن میں پیلجو ڈوئ فی آئٹھا یہ میں حضرت شاہ عبدالقادر صاحب نے اس کو واضح ترین الفاظ میں لکھا ہے:

وَذَرُوا الَّذِينَ يُلْحِلُونَ فِيَّ ٱسْمَآيِهِ (سورة الاعراف: ١٨٠) ترجمه: "اور چھوڑ دوان کو جو کج راہ چلتے ہیں اس کے ناموں میں۔"

یعنی اللہ تعالیٰ نے اپنے وصف بتائے ہیں وہ کہہ کر پکارو، تا کہتم پر متوجہ ہو اور نہ چلو کج راہ ، کج راہ یہ ہے کہ جو وصف نہیں بتلائے بندہ وہ کہے، جیسا اللہ تعالیٰ کو بڑا کہا ہے لمبانہیں کہا، یا قدیم کہا ہے پرانانہیں کہا، اور ایک کج راہ یہ ہے کہ ان کوسحسر میں چلائے، اپنے کئے کا کچل یا ئیں گے، یعنی قرب الہی نہ ملے گا، وہ مطلب ملے گا مجلا ہو یا برا۔

یا یوں بھی ممکن ہے کہ اس کی تقریر کی جائے کہ یہود جو کچھ ہاروت ماروت

<sup>(</sup>۱) بات کوطُول دینا۔

سے سیکھتے تھے اور وہ جو سحر انہوں نے شیاطین سے سیکھ رکھا تھا، ان دونوں میں خلط ملط کرتے تھے، ایس ظاہر اور غیر ظاہر کے ملنے سے خبیث پیدا ہوا، لہذا وہ دونوں یوں کہتے تھے۔ فلا تکفریس بیابیا ہوا جیسے قولہ تعالی:

یُضِلٌ بِه کَثِیْرًا ﴿ وَّیَهٔ بِی بِهِ کَثِیْرًا ﴿ (سورة البقرة:٢٦) ترجمه: ''گراه کرتا ہے الله تعالیٰ اس مثال سے بہت سے لوگوں کو اور ہدایت کرتا اس سے بہت سے لوگوں کو۔''

بس به باعث كفركا بالذات نه موا بلكه بالعرض موا، جيس علم دين برُه هے: لِيُجَادِي بِهِ الْعُلَمَاءَ أَوْلِيمَادِي بِهِ السُّفَهَاءَ۔

(ترندی ج۲ص ۹۴ کتاب انعلم)

ترجمہ:''<sup>عل</sup>م اس لئے پڑھے کہ علماء سے مناظرے کرے اورعوام سے جھگڑے کرے۔''

پس وہ علم اس کے لئے وبال بن جاتا ہے۔ایک جماعت سلف سے ادھر بھی گئی ہے کہ یہاں مانا فیہ ہے۔

> كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً اللهِ (سورة البقرة: ٢١٣) ترجمه: "تصسب لوگ ايك دين ير-"

حضرت شاہ صاحب کشمیری رئیستہ فرماتے ہیں اس کوموضح القرآن میں سے عبدالقادر رئیستہ نے خوب واضح فرمایا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے کتابیں بھیجیں اور نبی متعدد بھیجے، اس لئے نہیں کہ ہرفرقے کوجدی راہ فرمائی، اللہ تعالیٰ کے ہاں تو ایک ہی راہ ہے جس وقت اس راہ سے کسی طرف بچلے ( بھسلے ) ہیں پھر اللہ تعالیٰ نے نبی بھیجا کہ ان کو سمجھائے کہ اس راہ پرچلیں پھر کتاب والے کتاب سے بجیلے تب دوسری کتاب کی حاجت ہوئی، سب کتابیں اور سب نبی اسی ایک راہ کو قائم کرنے کے لئے آئے ہیں حاجت ہوئی، سب کتابیں اور سب نبی اسی ایک راہ کو قائم کرنے کے لئے آئے ہیں

اس کی مثال الیم ہے کہ تندرتی ایک ہے اور امراض بے ثنار، جب ایک مرض پیدا ہوا تو ایک دوا اور پر ہیز اس کے موافق فر مایا، جب دوسرا مرض پیدا ہوا تو دوسسری دوا اور پر ہیز اس کے موافق فر مایا، اب آخری کتاب میں الیمی دوا بتلائی کہ ہر مرض سے بچاؤ ہے، بیسب کے بدلے کفایت ہوئی۔

ہدایت کے معنی طریق حق اور صواب (۱) کی طرف راہنمائی کرنا اور وہ ایک ہی ہوسکتا ہے، لوگوں نے اختلاف کیا، بیہ مطلب ہے کہ بعض لوگ اسلام لائے اور بعضوں نے ترک کردیا، چنانچہ حضرت عبداللہ بن مسعود ڈٹاٹٹؤ کی قرائت میں کہا اٹھ تاکھ ٹوا فیا ہے مِنَ الْإِسْلاَمِر ہے۔ (البحر المحیط) چنانچہ:

> وَمَا تَفَرَّقَ الَّذِينَ أُوْتُوا الْكِتْبَ إِلَّا مِنُ بَعْدِ مَا جَآءَتُهُمُ الْبَيِّنَةُ ۞ وَمَا أُمِرُوَّا إِلَّا لِيَعْبُدُوا اللهَ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الرِّيْنَ الْمُ حُنَفَآء (سرة البينه: ٥٠٣)

> ترجمہ: "اور وہ اختلاف ہوا اہل کتاب میں بیاس کے بعد کہ ان کے پاس کھلی بات آئی اور ان کوبھی تھم ہوا کہ بندگی کرے صرف اللہ کی خالص کرکے اس کے واسطے بندگی۔ مائل ہوت کی طرف یعنی ہرقتم باطل اور جھوٹ سے علیحدہ ہوکر خالص اللہ کی بندگی کرے۔"

ہے چنانچیہ حضرت ابراہیم علیاتیا کے قصے سے واضح ہے۔ <del>165</del> ہ۔۔۔۔۔ ابھی فروری 1965ء میں مولانا غلام نبی فاروقی میں شرق پور سے

﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَرَى وَ 190 ء ۚ ۚ ﴾ ﴿ وَلَا مَا عَلَامٌ فِي قَارُونَى مِنْ اللَّهِ عَمْرُ لَ يُورِ عَسَمَ اللَّهِ لَا سَعَ دوره حديث شريف تشريف لا سَعَ مُولًا مَا فاصل ديو بنداور حضرت شاه صاحب مِنْ اللَّهِ كَا تذكره فرمات على الله عنه من الله عنه من الله عنه من الله عنه من الله عنه عنه الله عنه ال

<sup>(</sup>۱) نیک عمل، درست

رہے، بڑے فاضل ہیں مردان کے علاقہ کے باشندے ہیں، جب میں نے باچیم نم (۱)

بہاول پورکے مقدمہ کا تذکرہ کیا اور یہ کہ حضر سے بھیات نے جامع مسجد بہاولپور میں
وعظ فرمایا کہ میں نے ڈابھیل جانے کے لئے سامان سفر باندھ لیا تھا کہ مولانا غلام محمد بھیارت شخ الجامعہ بہاولپور کا خط پہنچا کہ تُو قادیا نیوں کے خلاف شہادت دینے کے لئے آ، تو ہم نے سوچا کہ ہمارا اعمال نامہ تو سیاہ ہے ہی، شاید یہی بات پنجمبر برحق کی شفاعت کا سبب بن جائے کہ نبی کریم سال ٹھا آپیر ہم کا جانبدار ہوکر بہاولپور میں آیا تھا، یہ سنتے ہی مولانا فاروقی بے قرار ہوگئے اور رفت طاری ہوگئی۔

جب تک حضرت شاہ صاحب رئے اللہ حین حیات رہے، حضرت مولانا احماعلی لا ہوری رئے اللہ جسے کے حضرت مولانا احماعلی لا ہوری رئے جسے کہ جب وصال فر مایا پھر بھی جلسہ نہیں کیا جب تک دہائی قیام رہا، حضرت شاہ صاحب رئے اللہ کی زیارت کے لئے دیو بندتشریف لاتے رہے۔
حضرت شاہ صاحب رئے اللہ تنے لا ہور میں تقریر اور دُعا فر مائی

جب لا ہور تشریف لے آئے اور حضرت شاہ صاحب رحمہ اللہ 1921ء میں لا ہور احمیرہ تر دید قادیا نیت کے سلسلہ میں تشریف لائے (جامعہ فتحیہ میں بیان فر مایا)
اور میاں قمر الدین رئیسٹ نے زیارت کی اور تقریر سنی ، تو حضرت رئیسٹ سے عقیدت ہوگئ ،
پھر لا ہور وزیر خان کی مسجد میں مولا نا دیدارعلی رئیسٹ کی مسجد میں حضرت شاہ صاحب رئیسٹ کی مسجد میں میں اور بلا میں میں اور بلا کی تو مولا نا مجم الدین رئیسٹ اور مولا نا احمد علی رئیسٹ اور مولا نا مولا نا میں رئیسٹ اور مولا نا احمد علی رئیسٹ اور مولا نا احمد علی رئیسٹ اور مولا نا م

سب سے اوّل اہل لا ہور کوحفرت شاہ صاحب مُعَالِیّا کی زیارت کا موقع نصیب ہوا تھا، ڈاکٹر محمد اقبال مُعَالِیّا بھی اس وقت زیارت سے مشرف ہوئے تھے، احقر

<sup>(</sup>۱) ہنگھوں میں آنسو کے ساتھ۔

کا ان دنوں دورۂ حدیث تھا، دیو بند واپس تشریف لے جا کر درس حدیث میں سارا سفر نامہ سنایا تھا۔

دسمبر 1932ء کے اواخر میں ڈائھیل حاضر ہوکر مولا نااحمہ علی لاہوری تھا تھا۔
دعوت دے کرآئے تو حضرت دو تین شب دیو بند تھہر کر لاہور جلسہ میں شرکت کی غرض سے تشریف لے آئے، مولا ناحمین علی تو تین شب میں تشریف اسم مولا ناحمین احمہ مدنی تو تین تشہ کے محل تشریف لائے تھے۔ بیہ جلسہ بڑی شان سے ہوا تھا۔ حضرت شاہ صاحب تو تین نے دیو بند کے سفر مائی اور تقسیم اسناد بھی ترجمۃ القرآن سے فارغ التحصیل علاء کوفر مائی تھی، واپسی مصطفی تشریکی تو تین حضرت شاہ صاحب تو تین کے ہمواہ تھا، امر تسریکنی کر کھانا کھا یا، مولا ناعن لام مصطفی کشمیری تو تین جو کہ رشتہ میں بھانے حضرت شاہ صاحب تو تین کے ہوتے تھے اور مصطفی کشمیری تو تین جو کہ رشتہ میں بھانے حضرت شاہ صاحب تین تین کے ہوتے تھے اور مولا ناعبداللہ فارو تی تو تین تھی، جب کھانا تناول فر مانے گئے تو ہم سب کو بھی شریک مولا ناعبداللہ فارو تی تو تین تو نیخ کا کیڑا سرکا دیا، فر مایا اجی! اسے کیوں اٹھاتے ہو، فر مایا احتر ادباً زمین پر بیٹھنے لگا تو نیچ کا کیڑا سرکا دیا، فر مایا اجی! اسے کیوں اٹھاتے ہو، اسے بچھا ہی رہنے دواس کے او پر بیٹھ جاؤ، اب تکلف چھوڑ و بے تکلف بیٹھو۔

پھر بعد فراغت طعام احقرنے کچھ باطنی حالات سنانے شروع کئے بڑے غور سے سنتے رہے کھر دعائیں دیتے رہے، مولانا عبداللّٰد رُخِيْلَة نِهُ وَدَى مُؤْلِدَة مِنْ مِنْ اللّٰهِ رُخِيْلَة نِهِ رَحِيْ رَبِهِ مُؤْلِدُ نَا عبداللّٰهُ رُخِيْلَة نِهِ رَحِيْ وَمِنْ اللّٰهِ مُؤْلِدَة مِنْ اللّٰهِ مُؤْلِدَة مُؤْلِدُة مُؤْلِدُة مُؤْلِدَة مُؤْلِدُة مُؤلِدَة مُؤلِدَة مُؤلِدَة مُؤلِدَة مُؤلِدَة مُؤلِدُولِ مُؤلِدُولِ مُؤلِدُولَة مُؤلِدُولَة مُؤلِدُ مُؤلِدُولِ مُؤلِدُولِ مُؤلِدُولَة مُؤلِ

کہ ..... امرتسر سے کسی صاحب نے پھلوں کی پیٹیاں سے تھ کردیں، مولانا غلام مصطفیٰ کشمیری پُیٹیٹ سے فرمانے لگے کہ کوئی پھل نکالو، پھر فرمایا کہ جب میں گھر جاتا ہوں تو بچے کچھ مانگتے ہیں تو اس لئے کچھ پھل خرید کرساتھ رکھ لیتا ہوں، بعض دفعہ سہارن پوریا دیو بند ہی سے کچھ لے لیت ہوں، بچے جب پوچھتے ہیں اباجی بیہ وہیں سے لائے ہیں جہاں سے آپ آرہے ہیں توچیثم پوٹی کرتا ہوں اور مسکرائے۔

### بيعت اورتلقين ذكر جهر وأوراد

ہاں پرعلاء ﷺ سے بہاولپور کے سفر میں تشریف لے جاتے وقت بیفر مایا کہ یہاں پرعلاء سنٹرل جیل ملتان میں مقید ہیں ان سے ملاقات کرکے آگے جانا ہے اس لئے ملت ان چھاؤنی کے سٹیشن پر اتر گئے۔

صبح صادق ہو چکی تھی جب گاڑی ملتان چھاؤنی پہنچی اتر تے ہی پلیٹ فارم پر مجمع کے ساتھ نماز باجماعت اداکی ، پھرمجلس احرار کے دفتر میں تشریف لائے ، ان لوگوں نے وہاں چائے کا انتظام کررکھا تھا، بہت مجمع ہوگیا بعض لوگ بیعت بھی ہوئے ان کو بیعت فرمایا، بعد نماز فجر کلمہ تو حیدسو بار اور بعد نماز عصر کلمہ تمجیدسو بار بعد نماز عشاء درود شریف سو بار نماز والا درود تو بہت فضیلت رکھتا ہے ، یا یہ درود شریف پڑھیں:

> ٱللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى سَيِّدِنَا هُحَمَّدٍ وَعَلَى آلِ سَيِّدِنَا هُحَمَّدٍ وَ أَصْحَبِ سَيِّدِنَا هُحَمَّدٍ وَبَارِكَ وَسَلِّمُ

اس کو درود مشہور کہتے ہیں پھر فرمایا کہ بیسہرور دی طریقہ ہے، اسس کو اور اد کہتے ہیں، جب تخلیہ ہوتا تو بیعت کرتے وقت دو از دہ (بارہ) سبیج چٹتیہ ہی تلقین فرماتے اور اس کا طریق بھی خود کرکے دکھاتے ،خوب شدمد سے اللہ اللہ اور لَآ اِلٰہۤ اِلّٰہ اللہ فرماتے کہ متوسط جہر کے ساتھ ذکر کرتے اس کو اذکار کہتے ہیں۔

#### «مبسوط" کا تذکرہ

ایک شخص نے کہا کہ مبسوط میں احادیث بہت ہیں، میری زبان سے نکلا کہ مبسوط میں احادیث بہت ہیں، میری زبان سے نکلا کہ مبسوط میں احادیث منہ فقہ کا ہے، فرمایا (ان مولوی صاحب کی طرف خطاب کرکے) کچھ ذخیرہ احادیث آپ کی نظر سے گذرا؟ احقر نے ان مولوی صاحب سے کہا کہ وہ جو آپ ذکر فرما رہے ہیں وہ توسمس الائمہ کی مبسوط ہے، اسکو بھی مبسوط ہی کہا جا تا ہے پھر کھانا تناول فرمایا، اور قبل ظہرایک کوٹھی میں تشریف لے گئے مبسوط ہی کہا جا تا ہے پھر کھانا تناول فرمایا، اور قبل ظہرایک کوٹھی میں تشریف لے گئے

جو حضرت شاہ صاحب میں کے ایک مریدنے بنوائی تھی۔

بعد نماز ظہر احقر سے فرمایا وہ رسالہ لایئے جوآپ نے ردقادیا نیت میں لکھ ہے احقر نے پیش کیا ،عصر تک مطالعہ فرماتے رہے ، بہت مسرت کا اظہار فرمایا۔ پیسسر بہاولپور جا کرمولانا مرتضلی حسن ٹیٹٹ اور مولانا غلام محمد گھوٹوی ٹیٹٹ اور علماء سے اس کا تذکرہ فرماتے رہے کہ اس نے رسالہ لکھا ہے جس میں کفریات مرزا مزید جمع کئے ہیں ، پھر فرمایا میں اس کو ڈائبیل سے طبع کرا دوں گا۔ تا کہ وہاں کے طلباء یاد کریں ، احقر نے عرض کیا صاف کر کے ارسال کر دوں گا پھر التواء ہوتا گیا یہاں تک کہ حضرت سے صاحب کا وصال ہوگیا۔

افسوس کہ تقسیم ملک کے وقت وہ سب کاغذات ضائع ہو گئے، مولا نانحبم الدین رئیلیڈ لا ہور والوں کا بیان اس رسالہ سے مرتب کیا گیا تھا ، مولا نا محمد صادق رئیلیڈ کو حضرت شاہ صاحب رئیلیڈ سے عشق ہو گیا تھا ہر وقت خدمت مبارکہ میں حاضر رہتے تھے ، مولا نا مرحوم حضرت رئیلیڈ کے سامنے خاموش رہتے تھے ، حضرت مولا نا عبداللطیف ناظم سہارن پوری رئیلیڈ بھی خاموش بیٹھے رہتے ۔

فرمایا اہل مکہ نے کئی سال تک نبی کریم ساٹی آئی کو تکالیف پہنچا نیس آخر اللہ تعالیٰ نے انہیں کو آپ ساٹی آئی آخر اللہ تعالیٰ نے انہیں کو آپ ساٹی آئی آئی کے قدموں میں لا ڈالا، حتیٰ کہ جنگ احزاب مسیں جو ابوسفیان اتنی عداوت کا مظاہر کر رہے تھے، وہی جب ایمان لائے تو جنگ برموک میں صفوں کے درمیان پھر رہے تھے، فر مارہے تھے، لوگو! بیموقع روز روز ہا تھ نہیں آتے، آج وقت ہے خوب اللہ اور اس کے رسول ساٹی آئی آئی محبت کا ثبوت دو، خوب جوش دلا رہے تھے، تا آئکہ میدان جیت لیا۔

# بہاولپور کےمقدمہ کا کچھ حال

بہاول پور کے تاریخی مقدمہ میں شہادت کے لئے مولا نا عبداللطیف رَیَّاتُ ناظم مظاہر العلوم سہارن پور بھی تشریف لے گئے تھے، حضرت شاہ صاحب رَیَّاتُ کا غایت ادب تھااس کئے خاموش بیٹے رہتے ، ایک روز حضرت شاہ صاحب بیش نے کسی صاحب سے فرما یا مولا ناشمس الدین بہاولپوری بیش کے کتب خانہ میں معجمہ کبید للطبرانی قلمی ہے وہ ہمیں چندیوم کے لئے درکار ہے، خواہ وہ صاحب جومولانا کے کتب خانہ کے مالک ہوں وہاں بیٹھ کردیکھ لینے دیں، یا ہم سے ضانت لے کرچندیوم کے لئے مستعارعنایت فرمائیں۔حضرت مولانا عبداللطیف بیش چیکے سے ہی چلے گئے اور کتاب لے کمستعارعنایت فرمائیں۔حضرت کردی، فرمایا کہ میں اسی وقت چلا گیا تھا ان سے عرض کیا تھا کہ ہمارے حضرت شاہ صاحب بیش کے کتاب کی ضرورت ہے، انہوں نے لیے تامل عنایت فرمائی۔

حضرت شاہ صاحب بھٹھ پر بے حداثر ہوا۔ دیر تک''اللہ تعالی جزائے خیر دے بہتو بڑی عنایت فرمائی'' فرمائے رہے کھر کتاب احقر کے حوالے کر دی ، اور فرمایا اس میں سے مجھے بچھ عبارت نقل کر دے ، اور نشان لگا دیئے اور یہ بھی فرمایا کہ مسلمی کتابوں میں عموماً اعراب اور نقط نہیں ہوتے ، علماء کو پڑھنے میں دِقت ہوتی ہے ، لاؤ میں آپ کواس کا طریقہ بتاؤں۔

کیر میں نے مختلف مقامات سے بہت سی عبارات نقل کر کے پیش کیں تو بہت خوشی کا اظہار فرمایا کہ اکثر لوگوں کو میں نے کتاب دی ،مگر غلط ہی نقل کر دی ،بعض نے صفحات غلط لگا دیئے۔اکثر فرمایا کرتے تھے کہ کوئی نئی بات تو نے دیکھی ہے، تو بست لا دے؟ بعض دفعہ کچھ عرض بھی کر دیتا۔

ایک دفعہ ایک راوی کی نسبت میں مجھے شبہ ہوا تو دریافت کرنے کے
لئے حضرت میں گیا۔ ، فوراً منسرمایا'' سَیلُجِیْنی'' الْحُمُلُلِلله
بِالْاِلْمُ يَدِیْعَابِ (۱) ہی اس کتاب منتظاب کے دیکھنے کا موقع مل گیا، بابو حبیب الله امر
تسری بھی رات کے وقت بعد عشاء میرے یاس آ بیٹھے کہ میں تیرے ساتھ حضرت

<sup>(</sup>۱) شروع ہے آخرتک۔

کے پاؤں دباتا ہوں، توفی کے لفظ پر پچھ دریافت کررہے تھے، احقر نے عرض کیا حضرت توفی حیات کے ساتھ جمع بھی تو ہوسکتی ہے۔ فرمایا ہاں:

> ٱللهُ يَتَوَقَّى الْأَنْفُسَ حِيْنَ مَوْتِهَا وَالَّتِيُ لَمْهَ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا ۗ (سورة الزمر: ٣٢)

> ترجمہ:''اللہ تعالی تھینچ لیتا ہے جانیں جب وقت ہوان کے مرنے کا اور جونہیں مرے ان کو تھینچ لیتا ہے پھر واپس بھیجتا ہے۔''

اس میں یہ ہے کہ تو فی ہورہی ہے موت واقع نہیں ہوئی جیسے نیند مسیں توفی ہوتی ہے سوتے آدمی کو مردہ کوئی نہیں کہتا:

وَهُوَ الَّذِي يَتَوَفَّ كُمْ بِالَّيْلِ . (سورة الانعام: ٢٠)

ترجمہ:''اللّٰدتعالیٰ وہ ذات ہے کہ رات میں تمہاری روح تھینچ لیتا ہے۔''

پھر میں نے قصہ سنایا کہ سلطان پورلودھی ضلع جالندھر پنجاب میں حیات عیسیٰ

پر بحث کرتے ہوئے میں نے مرزائی مناظر سے دریافت کیا کہ کیا تمہارا را۔ کے وقت جنازہ نکل جاتا ہے، بجے بیتم ہو جاتے ہیں عورت بیوہ ہو جاتی ہے، بہت خوش

ہوئے اور تبسم فرماتے رہے (تجھی مدت العمر کھکھلا کرنہیں ہنسے )۔

#### \*\*\*

# عيدمسكم اورعلامه جوهر طنطاوى كاتذكره

افادات عالیہ حضرت شیخ الاسلام سیدالمحدثین مولا ناسید محمد انور شاہ صاحب رئے شیئے السید محمد انور شاہ صاحب رئے شیئے علامہ جو ہری طنطاوی رئے شیئے اپنی تفسیر میں لکھتے ہیں کہ حامد کی حمد اس کے علم کے اعتبار سے ہوتی ہے، اب اندازہ لگا ہیئے کہ رب العالمین نے بھی قرآن عزیز میں اپنی حمد مختلف عنوانات سے فرمائی ہے، مخلوق کوتو اس کا تصور بھی نہسیں ہوسکتا ایک پیغیبر برحق جو حمد خدا کرسکتا ہے، ایک امتی کیا مقابلہ کرے گا، جوعلوم صحابہ ٹھائٹی کوعطا فرمائے گئے جو حمد خدا کرسکتا ہے، ایک امتی کیا مقابلہ کرے گا، جوعلوم صحابہ ٹھائٹی کوعطا فرمائے گئے

سے اس لئے کہ وہ تو اذکیا امت سے جن کورسول اللہ دسان اللہ کی شاگر دی کے لئے منتخب فرمایا گیا، اگر وہ حمد باری عزاسمہ بیان کریں گے تو انہیں کی شایان سٹان ہوگی، اسی طرح دیکھتے جائے اب ہم تو یہی سمجھے ہوئے ہیں کہ عید کا دن ایک افضل دن ہے، سارے شہر کو باہر کھلے میدان میں نکل کرشکر کے دونفل ادا کرنے چاہئیں۔

لیکن حجة الاسلام سیدنا حضرت مولا نا محمد انور شاه میشهٔ فرماتے ہیں کہ عبیر مسلم تبلیغ کا دن ہے ہرشخص جوتکبیر کہتا ہے اللہ کی کبریائی کی تبلیغ کرتا ہے، حتی کہ ابوجعفر عظامیہ فرماتے ہیں کہ عوام اگر جوق درجوق بازاروں میں تکبیرات کہتے بھریں تومنع سنہ کرنا جاہیے کہ عوام میں ترغیب ہوتی ہے، بید حضرت شاہ صاحب میں کا مضمون اسلام کے تمام شعبوں کو حاوی ہے جتنا جتنا غور کرتے جائیں گے آپ پرمنکشف ہوتا جائے گا۔ فروع، عقائد، تاریخ، سِیرُ احکام شبھی پر بصیرت افروز اور نا قدانه حقیقی بحث فر مائی ہے ،ضرورت ہے کہ ایسے مضامین کی تلاش کر کے خوب اشاعت کی جائے ہے۔ تبرك حضرت شاه صاحب من كلا هے، ايك حضرت شاه صاحب ميشة كى تحرير مهاجر ديوبند 1928ء ميں الصومہ لي وأنا أجزي به (لینی روزہ میرے لئے ہے اور اس کا بدلہ میں خود دوں گا) پر شائع ہوئی تھی ، افسوس کہ ہمارے یاس محفوظ تھی ، لیکن 1947ء کے خونی ہنگامہ میں جب ہم رائفلوں کے سائے میں نکالے گئے تو احقر کی کتابوں کے ساتھ رائے کوٹ ضلع لدھیانہ ہی رہ گئی۔حضرت کی سیرت یاک بھی لکھی ہوئی غیرمطبوعتھی، بہت سےخطوط مولا نامحہ سلیمان شاہ ٹیٹائیہ برادرخورد حضرت شاہ صاحب ٹیٹائیہ کے تھے، اب ہم اس تبرک انوری کی اشاعت کی سعادت حاصل کر رہے ہیں کہ اس کا افادہ عام ہوجائے شاید کہ ہمارے لئے ذخیرہ عقبی ثابت ہو۔ آمین

محمدانوری لاکل پوری عفا اللہ عنہ 31مارچ 1965ء بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْم

عیدخوشی اور مسرت کا نام ہے اور اہل دنیا کے نزدیک ہوتسم کاسر وروانبساط اور ہرطرح کی فرحت و ابہتاج (اعید کے مترادف ہے ،لیکن شریعت مقدسہ اور ملت بیناء کی نظر میں عید اس مسرت وخوشی کو کہتے ہیں جونعماء (۱) ربانی اور کرم ہائے الہی کے شکر اور اس کے نظر میں عید اس مسرت وخوشی کو کہتے ہیں جونعماء (۲) ربانی اور کرم ہائے الہی کے شکر اور اس کے فضل وجود پر ادائے نیاز کے لئے کی جاتی ہے، دنیا خود فانی ہے اور اس کے باغ و بہار فانی ، پھر اس پر کیا مسرت و انبساط جس سرور کے بعد غم ہو اور جس خوشی کے بعد رئے ہوتو ایسے سرور کوعید کہنا ہی غلط ہے ، اس لئے قرآن عزیز نے ارشاد فرمایا ہے:

لَا تَفْرَحُ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْفَرِحِيْنَ۞ (سورة القصص:٧٦) ترجمہ:'' تُونہ اَترا کہ اللّٰداَ ترانے والوں سے محبت نہیں رکھتا۔''

عید کی حقیقت اصلیہ اور اس کا صحیح مفہوم اس دائمی سرور اور ابدی سرمدی مسرت میں مضمر<sup>(۳)</sup> ہے جس کی نسبت اور جس کا تعلق خود ذات احدیت اور بارگاہ صدیت سے وابستہ ہے منعم حقیقی کا انعام ابدی ہے اور اس کا فضل واحسان سرمدی، للہذا این پیمسرت وفرحت اور خوشی وانبساط بجااور اسی عید کوعید کہنا صحیح اور درست ہے اسی کو رب العالمین نے مجزانہ انداز میں اس طرح فرمایا ہے:

قُلْ بِفَضْلِ اللهِ وَبِرَ حَمَّتِهِ فَبِنْ لِكَ فَلْيَفْرَ حُوُا ﴿ (سورة يونى: ٥٨) ترجمه: "كهه ديجيّ ميرے الله كے نضل سے اور اس كى مهربانى سے خوش ہونا چاہئے۔"

یعنی خوشی ومسرت در حقیقت اللّدرب العزت کی رحمت اور اس کے فضل ہی پر

<sup>(</sup>۱) خوشی۔

<sup>(</sup>۲) نعتیں۔

<sup>(</sup>۳) يوشيره-

کرنا جاہئے۔

### عيدالهي

حقیقت بین نظریں اور معرفت سے پُر نگاہیں اس حکمت ربانی سے بے خبر نہیں ہیں کہ عالم تشریعی کی اساس (۱) ، کہ جس کو عالم اوا مرونوا ہی کہنا بہتر ہے ، بہت کچھ عالم تکوینی کے مظاہر وشواہد پر قائم کی گئ ہے تا کہ مرضیات پر کار بند ہونے میں آسانی ہو سکے۔ اسی اصل کے ماتحت اور اسی اساس کے زیر عنوان عید بھی ہے ، عالم تکوینی کی ابتداء اور اس کے منصر شہود میں آنے کے متعلق قرآن عزیز نے جو رہنمائی کی ہے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ رب العزت نے عالم انسانی کو درجہ بدرجہ ترقی کرنے اور تاریخ کو کو طوظ رکھنے کی ہدایت و تعلیم دینے کے لئے ہمارے فہم کے مطابق اس طرح فرمایا کہ جم نے ارض و ساوات اور کا کئات عالم چھروز میں پیدا کیا:

اِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِئ خَلَقَ السَّلُوتِ وَالْاَرْضَ فِيُ سِتَّةِ اَيَّامِر ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرُشِ ِ (سورة يوْس:٣)

ترجمہ: ''بے شک تمہارا رب اللہ ہے جس نے پیدا کئے آسان اور زمین چیددن میں پھر قرار پکڑا عرش پر۔''

اس سے بیہ بھی ظاہر ہوتا ہے کہ ہفتہ کی موجودہ نوعیت اوراس کی اس طرح روز وشار بھی اس تکوینی عالم سے اخذ کی گئ ہے، چند روز عالم کی تخلیق میں صرف کرنے کے بعد اس کے سالگرہ منانے اور خوشی کا اظہار کرنے کے لئے رب العزت نے ساتواں روزعیداور تعطیل کا مقرر فرمایا، اوراس کوان اعجازی کلمات میں ارشاد فرمایا:

ثُمَّر استَوى عَلَى الْعَرْشِ (سورة يونس: ٣)

ترجمه:'' پھر قرار پکڑاعرش پر۔''

### مسكه استواء على العرش كي مقامي توجيهه

اس جگہ یہ خیال پیدا ہونا قدرتی امرہے کہ استوی علی العرش سے کیا مراد ہے؟ اس کے معنی کیا ہیں؟ اس کے متعلق تفصیلی معلومات کے لئے محققین کی تفاسیر کی طرف مراجعت ضروری ہے، کیونکہ یہ انہیں امور متشابہات میں سے ہے جن کے متعلق سلف صالحین کا صاف اور سادہ عقیدہ رہاہے کہ

ٱلْإِسْتَوَاءُمَعْلُوْمٌ وَالْكِيْفِيَّةُ فَجُهُوْلٌ.

یعنی نفس مسکہ تو ہم کو معلوم ہے لیکن اس کی حقیقت اور کیفیت ہم سے پوشیدہ اور نامعلوم ہے، لیکن علاء متاخرین کی جائز اور حدود شرعی کے ماتحت توجیہات و اقوال کی طرف اگر نظر کی جائے جو انہوں نے قلوب عامہ کے وساوس اور ملحہ بن و فلاسفہ کی طرف اگر نظر کی جائے جو انہوں نے قلوب عامہ کے وساوس اور ملحہ بن و فلاسفہ کی زیغ (۱) کو دیکھ کرکی ہے تو اس مسکہ میں ان کے اقوال بہت زیادہ پائے جاتے ہیں اور انہوں نے اس مجر کلمہ کی تحقیقات میں بہت زیادہ کاوش سے کام لیا ہے اور اپنی اپنی انہوں استعداد عقل سلیم کے مطابق بہت کچھ جدو جہد کی ہے۔ مناسب مقام اسکے معنی یوں سیحنے استعداد عقل سلیم کے مطابق بہت کچھ جدو جہد کی ہے۔ مناسب مقام اسکے معنی یوں سیحنے ماتویں کہ رب العالمین نے ارض و ساوات کو چھ روز میں پیدا کردیا تو پھر اس نے ہمام کا نئات پر اپنی قدرت عامہ اور شہنشا ہیت کے استیلاء (۲) و غلبہ کا اظہار فرما یا، اور تمام عالم اس کے حیط اقتدار میں محیط ہوگیا، کیونکہ عرش پر اس کا استیلاء اور غلبہ جو کہ خود تمام ارض و ساوات کو حاوی ہے محیط ہوگیا، کیونکہ عرش پر اس کا استیلاء اور غلبہ جو کہ خود تمام ارض و ساوات کو حاوی ہے اس کی لامحدود قوت و سطوت کا اظہار کرنا ہے۔

<sup>(</sup>۱) ٹیڑھ پن، پھرجانا۔

<sup>(</sup>۲) قابو، قبضه ۱

#### ایک حدیثی نکته

تخلیق عالم اورعیدالہی کی اس آیت کے بارے میں بعض محققین سخت تر دد میں پڑگئے،جس کامعنی یہ ہے کہ قرآن عزیز نے تخلیق ارض وساوات کی مدت ہدتیّاتُہ آتام چھ روز قراردی ہے، اور صحاح کی بعض روایات میں ہے کہ رب العزت نے حضرت آدم عَلَيْلِيًا كو جمعہ كے روز بيدا كيا، پس اگر تخليق عالم كى ابتداء ہفتہ كے روز سے مانی جائے تو پھر پورا ہفتہ تخلیق ہی کو محیط ہوجا تا ہے، اور تعطیل (استواء علی العوش) کے لئے کوئی دن باقی نہیں رہتا، لہذا کوئی صورت الیں سمجھ میں نہیں آتی کہ حضرت آدم عَلَيْلِيًا كَى تَخليق جمعه كے روز مان كر سِتَّةُ أَيَّامِهِ كُوضِيح باقى ركھا جاسكے اور استواء کے لئے ایک روز فاضل نکالا جاسکے، اس اشکال کے بیدا ہوجانے کی وجہ صرف یہ ہے کہ ان محدثین و محققین نے حضرت آ دم علیاتیا کی تخلیق کی حدیث میں جو جمعہ کا دن ہے اس کواپنے خیال میں اس سلسلہ میں منسلک سمجھ لیا ہے جس میں کر تخلیق ارض وساوات ہوئی ہے؛ حالانکہ اصل واقعہ یہ ہے کہ حضرت آ دم علیاتیا کی تخلیق اگر چہ جمعہ کے روز ہی ہوئی ہے کیکن یہ جمعہ وہ جمعہ نہ تھا جو ہیں تگائے آتیا ہِر کے تذکرہ کے بعد آتا تھا، بلکہ ایک عرصہ مدیدہ <sup>(۱)</sup> کے بعد حق تعالی نے کسی ایک جمعہ میں حضرت آدم عَلَیاتیا اَ کو پیدا کیا، اور تخلیق ارض وساوات کے متصل جو جمعه آتا تھا وہی درحقیقت استواء علی العرش اورعیدالہی کا روز ہے، ان حضرات کی نظر احادیث کے ذخیرہ کی طرف کافی اور دقیق ہے ان کے لئے ہماری بیتو جیہ اصل حقیقت کی نقاب کشائی کے لئے کافی و وافی ہے۔

# يوم سبت كي شحقيق

اس اشکال کے سلسلہ کی ایک کڑی یوم سبت کی تعیین و تحقیق ہے۔ توراۃ سے معلوم ہوتا ہے کہ یوم السبت ہفتہ کا نام ہے، اور نصاریٰ کے عقیدہ میں یوم السبت

<sup>(</sup>۱) لطيف جسم، بدن (جمع جرم)

اتوار ہے۔ اور چونکہ عربی زبان میں سبت کے معنی تعطیل کے آتے ہیں اس لئے خود علماء اسلام کو بھی اس کی تعیین میں مشکل پیش آئی ہے، اس لئے کہ مسلمانوں کے عقیدہ میں تو تعطیل کا دن جمعہ ہے، حافظ ابن تیمیہ رئے اللہ جیسے محدث و محقق بھی اس مسئلہ میں متر دد ہیں اور وہ بھی اس کے قائل ہو گئے ہیں کہ یوم السبت ہفتہ ہی کے دن کا نام ہے اس اشکال کو اس سے اور زیادہ تقویت ہو جاتی ہے کہ خود عربی زبان میں یوم السبت ہفتہ کے روز کو کہتے ہیں۔

کیکن ان کی نظر شاید اس پرنہیں گئی کہ اہل عرب کے دور جہالت میں دنوں کے نام بیرنہ تھے جو کہ اب ان کے یہال مستعمل ہیں، کتب تاریخ میں ان کا ذکر موجود ہے،موجودہ نام دراصل یہود کے ایجاد کردہ ہیں اور وہی اس کے واضع ہیں، چنانچیہ کتب تاریخ سےمعلوم ہوتا ہے کہ اہل عرب جمعہ کوعروبہ کہتے تھے،عروبہ عبرانی کا لفظ ہےجس کامفہوم وہی ہے جو ہماری زبان میں عرفہ کا ہے ، اردو زبان میں ہر عرفہ ہر اسلامی تہوار سے ایک روز قبل کے لئے استعال ہوتا ہے ، بعینہ یہی مفہوم یہود عروبہ کاسمجھتے تھے ، اور چونکہ وہ ہفتہ کے دن کو یوم تعطیل مانتے تھے اس لئے جمعہ کوعروبہ کہا کرتے تھے،عروبہ کے استعال نے مسلمانوں میں بھی رواج پایا، اور اس کو اس قدر وسعت ہوئی کہ بعض احادیث میں بھی پیلفظ یا یا جاتا ہے، بہر حال جب کہ ہفتہ کے موجودہ نام بہود سے لئے گئے تو لا زمی تھا کہ وہ سبت ہفتہ کے دن کو مانیں اور اتوار کواسی لئے انہوں نے یوم الاحد یعنی پہلا روز مانا یہی استعال اور محاورہ علماء اسلام کے لئے اس کا باعث بنا کہ انہوں نے سنیچر ہی کو یوم السبت قرار دیا، اور جمعہ کی فضیلت کوصرف عہد اسلامی ہی سے شروع سمجھا۔لیکن ہمارے نز دیک بیقول سیجے نہیں ہے اور خلاف شخقیق ہے ، اس لئے کہ مسند امام شافعی کی روایت میں مذکور ہے کہ استواءعلی العرش جمعہ کے روز ہوا ہے۔ اور مسلم روایت میں تصریح ہے کتخلیق عالم کی ابتدا ہفتہ کے روز لینی سنیچر کے دن سے ہوئی ،لہذا ان دونوں روایتوں کی بنا پرہم کو ماننا پڑتا ہے کہ جب تعطیل کا دن جمعہ کا دن تھا اور آغاز تخلیق سینچر بعنی ہفتہ کو ہوئی تو یقیناً اور بلا شک وشبہ یوم السبت جمعہ کا نام ہے ، اتوار یا ہفتہ کوسبت کہنا کسی طرح درست نہیں ہے ، بلکہ آغاز تخلیق عالم ہی سے وہ مشرف ومعزز ہور ہاہے ، کیونکہ اس دن ہی رہ المعلّم نیاں کے اللہ آغاز بیش کی عیدتھی ۔

#### انتخاب جمعه كي حديث مع توجيهات

البتہ اس شرف سے مشرف ہونے اور اس بزرگ دن کی عظمت حاصل کرنے مین امت مرحومہ کا بھی نصیب زبر دست تھا ، اور ان ہی کی قسمت یاور تھی جو ان کو اس مین امت مرحومہ کا بھی نصیب زبر دست تھا ، اور ان ہی کی قسمت یاور تھی جو ان کو اس دن عید منانے کی ہدایت ہوئی ، چنانچہ صحاح کی حدیث میں آیا ہے کہ نبی کریم صلاح اللہ تعالیٰ نے بہند فرما یا ہمارے لئے جمعہ کے دن کو اور ٹال دیا اس کو دوسری امتوں سے ، پس نصاری نے اتوار اور یہود نے ہفتہ کو بہند کیا اور اس کو تعطیل کا دن قرار دیا۔

اس حدیث میں اس شک کو زائل کرنے کے لئے کہ رَبُّ الْعَالَدِیْن نے کیوں دوسری امم کواس شرف سے محروم رکھا محدثین نے دوتوجیہیں کی ہیں۔ بعض نے پہ کہا ہے کہ در اصل انتخاب یوم تعطیل و یوم عید حق تعالیٰ نے اجتہاد پر رکھا تھا، پس امم سابقہ کا اجتہاد اس برکت کو نہ پا سکا جس کو امت محدیہ ساتھا آپیم نے حاصل کر لیا۔ اور بعض محدثین بیفرماتے ہیں کہ اوّل تمام امم پر جمعہ کا دن ہی پیش کیا گیا تھا، لیکن بن اسرائیل نے اپنی مصلحوں اور طبعی رغبتوں کی بناء پر اس دن کو پسندنہ کیا اور اپنے زمانے اسرائیل نے اپنی مصلحوں اور طبعی رغبتوں کی بناء پر اس دن کو پسندنہ کیا اور اپنے زمانے رہنے دیں اس لئے وہ اس بارے میں نگ کیا کہ وہ اللہ کو کہہ کر اس دن کو یوم تعطیل نہ رہنے دیں اس لئے وہ اس جنگ و جدل کی بناء پر اس نعمت سے محروم کر دیئے گئے، اور بہنے دیں اس کے وہ اس جنگ و جدل کی بناء پر اس نعمت سے محروم کر دیئے گئے، اور بہنے دیں اس کے وہ اس جنگ و جدل کی بناء پر اس نعمت سے محروم کر دیئے گئے، اور بہنے دی عالی نیا ہوتا گیا۔ اور جمعہ کا دن ان کے بہنتہ کی عید قرار یایا:

خٰلِكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَّشَآءُ ﴿ (سورة الحديد: ٢١) ترجمہ: ''یہ اللہ تعالیٰ کا فضل ہے جس کو اللہ تعالیٰ چاہتا ہے اس پر فضل فرماتے ہیں۔''

الله رب العزت كافضل اوراس كا احسان ہے بطفیل خاتم الانبیاء صلّ اللهِ آج تك اسلام میں یوم جمعہ نہایت شان وشوكت سے منایا جاتا ہے، اور عید الله کے باغ اور اس کی بارگاہ میں ہر ایک اس کی شركت كو اپنے لئے فریضہ ربانی سمجھتا ہے اور سعادت دارین كا وسیلہ جانتا ہے۔

### ايام ربانی کی تحديد

یہاں یہ بات بھی ذکر کر دینا دلچیں سے خالی نہیں ہے کہ آیت قرآئی میں جو سے آیا اس سے آئے آئے اور کا ذکر کیا ہے آیا ان ایام کی مقدار ایام معمولہ ہی کے موافق تھی یا اس سے زائد؟ یہ ایک سوال ہے جس کے متعلق محدثین وصوفیاء کرام دونوں نے قلم اٹھائے ہیں اور خوب بحثیں کی ہیں اہل عقل و دانش کے نزدیک یہ چیز چیرت انگیز نہیں ہے اس لئے کہوہ درگاہ صدیت و بارگاہ احدیت تو حقیقناً زمانہ اور اس کی مقدار سے وراء الوراء ہے اور اس کی جگہ تو زمانہ کی تحصیل بھی ذئہ یہا گئٹ سے آئے ہے، کیوں کہ زمانہ تو مقدار حرکت کا اور اس کی جگہ تو زمانہ کی تحصیل بھی ذئہ یہا گئٹ سے آئے ہوں کہ زمانہ تو مقدار حرکت کا مام ہوں کی نسبت انہیں اجرام (۱) واجمام کی طرف کی جاستی ہے جو ان کا مختاج ہو، کیون خالق حرکت وسکون اور مکون زمانہ اور زمانیات کو ان فائی اور ناقص اشیاء سے کیا سروکار تکائی اللہ عُلوًا کیا گئر الہٰذا قر آن عزیز میں جو اس مقام پر ایام کا کہہ استعال کیا گیا ہے وہ صرف ہماری عقول نا قصہ اور فہوم کا سدہ کی تفہیم کیلئے ہے اس کی نوعیت پر بحثیں پیدا ہوگئ ہیں ، بعض محقین کا خیال ہے کہ ایام (۲)، ایام کلئے اس کی نوعیت پر بحثیں پیدا ہوگئ ہیں ، بعض محقین کا خیال ہے کہ ایام (۲)، ایام کلئے اس کی نوعیت پر بحثیں پیدا ہوگئ ہیں ، بعض محقین کا خیال ہے کہ ایام (۲)، ایام

<sup>(</sup>۱) لطيف جسم، بدن (جمع جِرم)

<sup>(</sup>۲) دن (جمع يوم)

معمولہ ہی کی طرح سے، نہ زیادہ اور نہ کم ، اور بعض بیفر ماتے ہیں کہ ان ایام میں ہر دن ایک ہزار سال کی مقدار رکھتا تھا۔ شخ آکبر رکھتا ہے۔ فرمائی ہے ، چنانچہ اس موقع پر لکھتے ہیں کہ یوم ربو بی ایک ہزار سال کے برابر ہوتا ہے۔ فرمائی ہے ، چنانچہ اس موقع پر لکھتے ہیں کہ یوم ربو بی ایک ہزار سال کے برابر ہوتا ہے۔ وَإِنَّ يَوُمُ اَعِنْ لَا رَبِّكَ كَالَفِ سَدَنَةٍ قِبِقَا تَعُدُّونَ ﴿ (سورة الْحَجَدِ) مَرْ اللّٰ اللّٰ کی مقد ایک دن تیرے رب کے پاس ہزار سال کی مانند ہے ان دنوں کے حساب سے جن کوتم شار کرتے ہو۔''

### يوم ربوبي كاايك نكتهُ لطيف

اس لئے بعض علاء اور صوفیاء کا بیہ خیال ہے کہ دنیائے انسانی کی عمر سات ہزار سال ہے ، کیوں کہ سات ہی روز اس کی تخلیق اور اس پر عمل کے گذرے ہیں اور اولوالعزم انبیاء ﷺ کے او یان ترقی پذیر کا عہد مبارک ہزار ہزار سال کا ہوتا آیا ہے، چنانچہ ساتویں ہزار کی ابتداء میں خاتم الانبیاء صلّیاتیاتیہ مبعوث ہوئے اور ان کے مذہب میں اعلیٰ اور بےنظیر ترقی بھی ایک ہزارسال رہی اوراس کے بعداس میں اِنحطاط شروع ہو گیا،جس کی انتہا وجود قیامت پر ہوگی ،اوریہسب کر شمے ایام ربوہیت ہی کے ہیں۔ یمی وجہ ہے کہ یہود و نصاریٰ اب تک اس کے منتظر ہیں کہ نبی آخر الزمان النظالية ساتويں ہزار میں آئے گا۔اوراس پرایمان لائیں گے،لیکن چونکہ بائبل کے کل نسخہ کے بارے میں علاء یہود ونصاریٰ کواختلاف ہے اس لئے وہ اس صحیح حساب کی تشخیص نه کر سکے اور نبی آخر الزمان صلّاللهٔ اِیّالِیّم پر ایمان نه لائے بائبل کے نسخوں میں قدیم زمانے کے بینانی نسخہ پراعتاد تھا،لیکن جب اس کا حساب صحیح نہ اتر اتو اس کوسا قط کر کے عبرانی نسخہ کوتر جیجے دی،لیکن افسوس کہ وہ بھی صیح رہنمائی نہ کر سکا، اور بی قوم اس باره میں خاسر ہی رہی۔

#### بنی اسرائیل کی عید بوم عاشوراء

ایک ہفتہ کی عید کے علاوہ ادیان ساویہ میں سالا نہ عید منانے کا بھی دستور قدیم سے قائم ہے اور ہرعید کسی خاص حکمت پر مبنی ہے اور کسی نہ کسی رحمت وفضل الہی کے ادائے تشکر میں اس کا رازمضمر ہے اور ہمیشہ اس کا وجود بندگان خدا کے لئے سعادت دارین کا وسلہ بنتا رہا ہے۔ تاریخ کے اوراق اس حقیقت ثابتہ کا آج تک اعلان کررہے ہیں کہ ایک زمانہ وہ بھی تھا کہ صدیوں تک قبطیوں کے ہاتھ مظلوم بنی اسرائیل طوق و سلاسل اورغلامی میں گرفتار رہے اور فراعنہ مصر کی تمام ذلتوں اور رسوائیوں کو جبراً اور قهراً سها کئے،لیکن ظلم وعدوان اورغرورنخوت کا مظاہر ہمیشہ قائم نہیں رہتا، اور انانیت و کبر ہمیشہ باقی نہیں رہ سکتا، چنانچہ بنی اسرائیل کے لئے بھی فطرت نے وہ وقت مہیا کر دیا کہ جس میں ان کی خواریوں اور ذلتوں کا خاتمہ ہوا اور غلامی کی لعنت سے ان کو ہمیشہ کے لئے نجات ملی اور بحر قلزم کی موجوں نے اس ہیبت ناک مظاہرہ کا منٹوں میں اس طرح خاتمہ کر دیا کہ عبد صالح مولی علیاتا معدا پنی قوم کے تشرین اولی میں قلزم سے پار ہو گئے، اور خدائی کا حجموٹا مدعی فرعون کی فرعونیت اپنےلشکر سمیت قلزم کی تہہ میں فنا ہو گئی۔انعام خداوندی کا یہی کرشمہ تھا جو بنی اسرائیل پراس طرح جلوہ نما ہوا اور اس ہی بارگاہ کے لئے یوم عاشوراء کی عبیدان کے مذہبی امور میں داخل کی گئی تا کہ اس دن میں روزہ رکھ کر ابنی اسرائیل نیاز مندی کے ساتھ ادائے شکر کا اظہار کریں ، اور اس روز مسرت وشاد مانی کے ساتھ اللّٰہ رب العزت کے دربار میں سرنیاز جھکا نمیں۔

# عاشوره ایک تحقیق اور ایک حدیث کی توضیح

لیکن اس مقام پرخود اہل علم کے دل میں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ تشرین اولی <sup>(۱)</sup> یہود کے مقرر کردہ مہینوں میں سال کا پہلامہینہ ہے جوشمسی نظام پر قائم کئے

<sup>(</sup>۱) رومی مهینه (اکتوبر)

گئے ہیں لہٰذا اس کے مطابق ماہ محرم الحرام جو قمری حساب کے مہینوں میں سال کا پہلا مہینہ ہے کسی طرح نہیں ہوسکتا ، پھر ہمارے بیہاں ۱۰ محرم الحرام کو عاشورہ کا ہونا کسی طرح سیح ہوسکتا ہے۔ دوسرا امریہ بھی قابل لحاظ ہے کہ جم طبرانی کی حدیث میں آیا ہے کہ خاتم الانبیا سالٹھالیہ جس روز ہجرت کر کے مدینہ منورہ میں داخل ہوئے ہیں اس دن یہود عاشوراء کی عید منا رہے تھے اور روزہ دار تھے آپ سٹاٹیا آپٹر نے ارشاد فرمایا ہم یہود سے زیادہ مستحق ہیں کہ حضرت موسی عَلیائلاً اور ان کی قوم کی رُستگاری <sup>(۱)</sup> پرخوشی کریں اور شکرالہی بجالائیں،لہذا ہم میں سے جس شخص نے ابھی کھایا پیا نہ ہووہ روزہ رکھ لے، اور جو کھا ٹی چکے ہیں وہ اس وقت سے روزہ داروں کی طرح کھانے یینے سے باز رہیں۔ حالانکہ بیرامرمحقق ہے کہ مدینہ طبیبہ میں داخلہ رہیج الاوّل میں ہوا تھا تو پھرکس طرح یوم عاشورہ • امحرم الحرام کو تیجے ہوسکتا ہے؟ لیکن کتب تاریخ پر نظر رکھنے والے اصحاب کو اس اشکال کے حل کرنے میں چنداں دشواری نہیں ہے ، اس کئے کہ تاریخ سے معلوم ہوتا ہے کہ یہود کی مدینہ میں دوقتم کی جماعت تھیں، ایک جماعت اپنے مہینوں کا حساب نظام شمسی ہی کے ماتحت رکھتی تھی اور عاشورہ کواسی اصول پر مناتی تھی، ایسا معلوم ہوتا ہے کہ رہیج الاوّل میں جو عاشورہ کی تاریخیں اس مرتبہ پر آ کر پڑیں وہ اسی نظام کے ماتحت تھیں۔

دوسری جماعت وہ تھی جس نے بیدد مکھ کر کہ مسلمان قمری حساب سے اپنا نظام قائم کرتے ہیں اور محرم الحرام کو سال کا پہلام ہینہ قرار دیتے ہیں اس لئے وہ مسلمانوں سے توافق پیدا کرنے کے لئے اپنی عید عاشورہ کوتشرین اوّل سے منتقل کر کے محرم الحرام کی ۱۰ تاریخ میں لے آئے پھریہی طریقہ جاری ہو گیا۔

<sup>(</sup>ا) نجات، رہائی۔

تیسری جماعت یہود کی اور بھی تھی جو اپنے نظام پر عاشورہ مناتی تھی اور محرم الحرام کی تاریخ میں بھی عید عاشورہ قائم کرتی تھی ، اس وجہ سے بیہاشکال زیادہ اِمتناء <sup>(۱)</sup> کے قابل نہیں۔

#### عيدرمضان

جس طرح بنی اسرائیل کے لئے ان کی رستگاری میں عاشورہ کی عید مقرر ہوئی اس طرح امت مرحومہ کے لئے بھی سال میں دو مرتبہ رحمت وفضل خداوندی کے اداء نیاز کی خاطر عید منانے کا حکم دیا گیا، جس میں سے ایک عید الفطریا عید رمضان ہے۔ یہ امر روز روشن سے بھی زیادہ واضح ہے کہ رمضان کی فضیلت کا تمام دار ومدار اور اس کی تمام اساس قرآن وحدیث رسول پر مبنی ہے، رمضان میں قرآن عزیز کا لوح محفوظ سے بیت العزت میں نازل ہونا ہی فضل ورحمت الہی ہے جس کی وجہ سے رمضان کو بیشرف حاصل ہوا۔

شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيْهِ الْقُرُانُ هُلَى لِلنَّاسِ وَبَيِّنْتٍ شَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيْهِ الْقُرُانُ هُلَى لِلنَّاسِ وَبَيِّنْتٍ فَيِّ الْهُلَى وَالْفُرُ قَانِ ، (سورة البقرة ١٨٥٠) ترجمه: "رمضان كامهينه وه ہے جس ميں قرآن نازل ہوا ہے قرآن بدايت كى اور حق بدايت ہوايت كى اور حق بطل كوجدا كرنے كى ۔ "

وہ قانون الہی جس نے تمام عالم کی ظلمت و تاریکی کوفنا کر کے ہدایت ورشد کی روشنی سے اس کومنور کر دیا وہ کتاب ربانی جس کے فیض سے بھٹکے ہوؤں کوراہ ملی اور گمراہوں کو ہدایت حاصل ہوئی ، اور وہ قر آن عزیز جوحق و باطل کے لئے فیصلہ کن اور احکام الہید کا آخری پیغام ہے رمضان میں نازل ہوا اور اس کی برکت سے تمام عالم پر فضل خداوندی اور رحمت باری عام ہو گئ پس جس شخص نے اس فیض سے حصہ پایا کامیاب ہوا اور جومحروم رہامحروم رہا۔

روزہ کی فرضیت اس کئے قرار پائی کہ انسان اس روحانی فیض سے مستفیض ہو کر قرآن عزیز کی دائمی برکتوں سے مالا مال ہو سکے، لہذافضل ونعمت کے ادائے شکر میں ختم مہینہ کے بعد اسلام نے ایک دن خاص دعوت الٰہی کا مقرر کیا اور اس میں سب کو خداوند تعالیٰ کا مہمان خصوصی بنایا اور اس کا نام عید ہے۔

سعید ہیں وہ روحیں جنہوں نے رمضان کے برکات وانوارکوحاصل کیا ،عید کی حقیقی وابدی مسرت سے حصہ پایا ، اور منور ہیں وہ قلوب جنہوں نے ان کے فیض کواپنی تنہ میں جگہ دی ،اور دائمی سرور وشاد مانی سے بہرہ مند ہوئے یہی شاد مانی وسرور ہے جو اس خیر کثیر اور رشد و ہدایت کے سرچشمہ کے نزول میں با تباع:

وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَلُ كُهُ و (سورة البقرة: ۱۸۵) ترجمه: '' اورتم الله كى برائى بيان كرواس بات پر كهتمهيں ہدايت كى اور شايد كه تم شكرادا كرو''

لینی اللہ تعالیٰ نے تمہیں ہدایت کی توتم اللہ تعالیٰ کی بڑائی بیان کرواوران کی نعمتوں پرشکر کرو۔

ہاری زبانوں سے اَللهُ أَكْبَرُ اَللهُ أَكْبَرُ لَا إِللهَ إِلَّاللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ اَللهُ أَكْبَرُ وَلِيلِهِ اِللَّا اِللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ وَلِيلُهِ الْكَبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ لَا اللهِ الْكَبْدُ لَهُ اللهُ اللهُولِي اللهُ الله

#### اتمام قرآن عزيز

الله تعالی کا آخری پیغام اور روحانیت کی بید بے نظیر مشعل ہدایت جس کی بدولت ہم کو دارین کی سعادت نصیب ہوئی تدییس (۲۳) سال تک برابر حصہ حصہ ہوکر

نازل ہوتار ہااوراپنے انوار وتجلیات سے ہرشخص کواس کی استعداد کے مطابق فیض یاب کرتا رہا ، آخر وہ مبارک روز بھی آیا جس میں اس چشمہ خیر کثیر کے اتمام و اکمال کی بشارت ہم کو دی گئی ، اور 9 ذی الحجہ یوم عرفہ کا فرحت انگیز پیغام عرفات کے میدان مقدس میں سنایا گیا اور قیامت تک کے اس قانون کوکمل کرکے ہمارے سپر دکیا گیا۔

ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَٱثْمَنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِيْ.

(سورة المائده: ۳)

ترجمہ: '' آج میں پورا کرچکا تمہارے کئے تمہارا دین اور پورا کیا تم پراپنااحسان۔'

یعنی سب سے بڑا احسان ہے ہے کہ اسلام جیسا مکمل اور ابدی قانون اور حضورا کرم صلی تالیہ ہے ہے کہ اسلام جیسا مکمل اور ابدی تانون اور حضورا کرم صلی تالیہ ہے جیسا نبی تم کو مرحمت فرمایا اور طاعات پر استقامت کی توفیق بخشی روحانی غذاؤں اور دنیوی نعمتوں کا دستر خوان تمہارے لئے بچھایا۔

حضرت فاروق اعظم ولالنظ کے زمانے میں علماء یہود میں سے کسی نے اس آیت
کوسن کر کہا کہ اگر ہمارے یہاں یہ آیت نازل ہوتی تو ہم اس روز کوعید شار کرتے اور
خوب خوشیاں مناتے، یہ سن کر حضرت فاروق اعظم ولائٹ نے ارشاد فرمایا کہ اس روز
ہماری دو ہری عید تھی ،اس لئے کہ یہ آیت جمعہ کے روز عرفات میں نازل ہوئی تھی اور
جمعہ وعرفہ ہماری عیدیں ہیں۔

بہر حال عید کی حقیقت ایک مسلمان کی نظر میں صرف بیہ ہے کہ وہ اس روز خدا کے خالص فضل وانعام کے تشکر اِمتنان <sup>(۱)</sup> میں مخمور ومسرور ہوتا ہے اور دربار خداوندی میں مسرت وشاد مانی کے ساتھ سرنیاز جھکا تا ہے۔

عيدالفطرعيدالاضخ جو جمعه عرفه بيرسب مسلمانوں كى عيديں ہيں اور ان سب كا

خلاصہ وہی ایک حقیقت ہے جو بیان ہو چکی۔ یہی فرق ہے اسلام اور دیگرملل وادیان میں کہ اس کی غمی وخوشی، رنج وسرور، حزن ومسرت سب الله رب العزت ہی کے لئے ہے اسکی تمام عیدیں ہزلیات <sup>(۱)</sup> اور خرافات سے پاک اور بری ہیں اور ان کا ہر ہر جزو صرف الله رب العزت ہی کی یا دے مملو<sup>(۲)</sup>ہے۔

وَالْحَمْدُ لِللهِ آوَّلاً وَّآخِرًا.

\*\*\*

کام بالعموم حافظ شیرازی تیانی کی کار پر ہوتا کا کام بالعموم حافظ شیرازی تیانی کی کھاتے: تھا حافظ نے لکھا ہے:

شاہد دل ربائے من می کنداز برائے من نقش و نگار و رنگ و بو تازہ بتازہ نو بنو ترجمہ:''محبوب دلربا، ہمارے لئے کرتا ہے نقش رنگارنگ و بوتازہ بہتازہ گلدستہ کی طرح۔''

حضرت شاہ صاحب فرماتے ہیں:

در ہمہ سیر و غربتے کشف نہ شد حقیقتے گرچہ شدم برنگ ہو خانہ بخانہ کو بکو گر بودم فراغت از پس مرگ ساعت شرح وہم ہمہ بتو قصہ بقصہ ہو بہ ہو دانہ خلاف تخم نے ہرچہ بود ز جر و قدر آنچہ کہ کشتہ در حطہ بہ حطہ جو ز جو

<sup>(</sup>ا) بے ہودگی۔

<sup>(</sup>۲) پُر،لبريز۔

ترجمہ: "تمام اسفار وسیاحتوں میں حقیقت نہیں کھلی اگرچہ میں تمام رگوں میں ایک گھر سے دوسرے گھر ایک گلی سے دوسری گلی خوشیوں کی طرح پھرا۔ اگر موت کے بعد ایک ساعت فرصت مل گئی تو تمام قصہ کی تشریح آپ کو کردوں گا۔ ہو بہ ہو۔ دانہ سے نیج کے خلاف نہیں نکلتا خواہ کوئی اپنے کو مجبور سمجھے یا قادر مطلق سمجھے۔ جو نیج آپ نے ڈالا ہے وہی نکلے گا گندم سے گندم جو سے جو یعنی اگر آپ نے گندم بویا ہے تو گندم کاٹ لے اگر جو بوئے ہیں تو جو کاٹ لے۔ اگر جو بوئے ہیں تو جو کاٹ لے۔ "

عالم برزخ سے متعلق حضرت شاہ صاحب کی ایک نظم ہے اس کے بیہ تین شعر بطور نمونہ ہم نے درج کئے۔

کے آخر میں لگا ہوا ہے۔۔۔۔۔۔حضرت کا ایک مربعہ نعتیہ ہے جوعقیدۃ الاسلام کے آخر میں لگا ہوا ہے۔ اس کے شروع کے بیشعر ہیں۔

#### مر بعه نعتیه فارسی

دوش چوں از بے نوائی ہم نوائے دل شدم
عہد ماضی یاد کردہ سوئے مستقبل شدم
از سفر و اماندہ آخر طالب منزل شدم
کزتگا پو سو بسو شام غربیاں در رسید
ترجمہ: '' میرے کندھانے جب مفلسی سے دل کے سامان والے
سے تو ماضی کے زمانے کو یادکیا اور مستقبل کی فکر میں لگ گیا۔ سفر
سے تھکا ہوا آخر منزل کا طالب ہوا اور دوڑ دھوپ تلاش و تجسس
سے غریبوں کی شام میں پہنچ گیا۔''

یہ قصیدہ بہت لمبا ہے ہم نے محض چار مصرعے درج کئے اس میں حضوراکرم صلاقی ایک کا نعت ہے۔

علامه شبيراحمه عثانى عطية كانعزين كلام

☆ .....حضرت مولانا شبیر احمد عثانی عیالیا نے جب ڈانھیل ضلع سورت میں

حضرت شاہ صاحب میں کی وصال کی خبرسی تو تعزیتی جلسے میں فرمایا

ہوئی مدت کہ دنیا سے میرا دل اٹھ گیا لیکن ہنوز اک شعلہ یاد رفتگاں دل سے اٹھتا ہے ہجوم درد وغم اس درد آہ دل سے ہے ثابت وردد کارواں ہو تب دھوال منزل سے اٹھتا ہے اللی فرقت مرحوم میں کیوں کر بسر ہوگی نہ دل اٹھتا ہے الفت سے نہ صدمہ دل سے اٹھتا ہے مارے شعلہ غم کا یقین تم کو نہیں آتا ہمارے شعلہ غم کا یقین تم کو نہیں آتا ہمارے شعلہ غم کا یقین تم کو نہیں آتا ہمارے شعلہ غم کا بھین دل سے اٹھتا ہے ہادت کے سے اٹھتا ہے ہادی کیوں کر دکھا کیں دل میں بجھتا دل سے اٹھتا ہے ہادی کیوں کر دکھا کیں دل میں بجھتا دل سے اٹھتا ہے اٹھتا ہ

شبيراحمه عثاني عفااللدعنه

م صفر ۲ مساره

سنت نبوي سلَّة اللَّهُ الرَّالِيِّم اور سنت خلفاء را شدين رَثَالَتْهُمُ كا فرق

کیا کہ حضرت عائشہ کا گھا کی حدیث جوآتی ہے:

يُصَلِّى أَرُبَعًا فَلَاتَسُئُلَ عَنْ حُسْنِهِنَّ وَطُوْلِهِنَّ، ثُمَّد يُصَلِّىُ أَرْبَعًا فَلَا تَسْئُلُ عَنْ حُسْنِهِنَّ وَطُوْلِهِنَّ، ثُمَّد يُصَلِّىٰ ثَلاَثً. ( بَخارى مديث ١١٢٤، مسلم مديث ٢٣٨، بلوغ الرام ١٠٠٠، قد يَى كتب خانه )

ترجمه: "آپ سالنواليليم چار ركعت پر صقة آپ مت يو چھيك اس ك طول اور حسن کے بارے میں پھر چار رکعت پڑھتے آپ نہ پوچھائے اس کے طول اور حسن کے بارے میں پھر ۳رکعات وتر پڑھتے۔'' میں نے سوال کیا کہ اس حدیث ہے تو آٹھ تر اور کے ثابت ہوتی ہیں۔حالانکہ يه ميراسوال بمحل تھا كيول كهاس حديث ميں ايك توفئ رَمَضَانَ وَغَيْرِ ﴾ ہے،حالانكه غیر رمضان میں تو تراوت کے نہیں ہوتی۔ دوسرے اس میں وتر تین ہیں،اور آٹھ تراوت کے پڑھنے والے وتر تین نہیں پڑھتے۔تیسرے اس میں پیرے کہ حضرت عاکشہ ڈاٹٹٹا فرماتی ہیں کہ میں نے سوال کیا کہ کیا آپ لینی حضوراکرم سکاٹیاآؤم نیند کرتے ہیں وتر پڑھنے سے پہلے؟ جب رمضان میں وتر باجماعت پڑھے جاتے ہیں اور اس زمانے میں مستورات مسجد نبوی میں جماعت کے ساتھ پڑھتی تھیں تو حضرت عا کشہ ڈھاٹھٹا کا بیسوال تو سے نیند کرنے کے متعلق کیا سوال؟ معلوم ہوا کہ بیرحدیث تہجد کی نماز کے متعلق ہے۔ تو حضرت شاہ صاحب نے فوراً فرمایا کہ دیکھنا یہ ہے کہ خلفاء راشدین کی سنت آیاسنت نبی ہے یانہیں جیسا کہ حدیث بیہ:

> فَإِنَّهُ مَن يَعِشُ مِنْكُمْ بَعْدِى فَسَيَرَى اِخْتِلاَفًا كَثِيرًا، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِى وَسُنَّةِ الْخُلَفَاءِ الرَّاشِدِيْنَ الْبَهْدِيَّيْنَ، تَمَسَّكُوْا بِهَا وَعَضُّوْا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ، وَ إِتَّاكُمْ وَمُحْكَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْكَثَةٍ بِدُعَةٌ وَكُلَّ بِدُعَةٍ ضَلَالَةً.

(مندأحمر، مديث: ٣٤٥، مشكوة ص٠٣)

ترجمہ:'' جس نےتم میں سے میرے بعد زندگی گزاری تو وہ بہت سے اختلافات دیکھے گا تو تمہارے او پر میری سنت لازم ہیں۔اور خلفائے راشدین کا طریقہ تمہارے اوپر لازم ہے۔ ان کے ساتھ چے جاؤ اور ڈاڑول میں اس کو پکڑ لو اور اپنے آپ کو دین میں نئے کاموں سے بچاؤ کیونکہ ہر نیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت گراہی ہے۔''

اورفر ما یا سنو کہ مسئلہ کی تحقیق فی نفسہا ہوتی ہے نہ کسی کے مل کو دیکھ کر، جب میہ بات ہے اور اتنا شدید اختلاف ہے کہ کوئی دوسرے کی بات سنتا ہی نہیں تو نبی مٹائیڈالٹا کے فر مانے کے مطابق خلفائے راشدین مہدیین ٹٹائیڈ کے مل کو دیکھا جائے گا،اور ان کا اتباع لازمی طور پر کیا جائے گا،تا کہ اختلاف رفع ہوجائے۔

حضرت ملاعلی قاری میشید فرماتے ہیں: فائدہ: کہ خلفاءراشدین مہدیین ٹھالٹیکا حضرت ابو بکر صدیق قاری میشید فرماتے ہیں: فائدہ: کہ خلفاءراشدین مہدیین ٹھالٹیکا حضرت ابو بکر صدیق ٹھالٹیکا اور حضرت علی المرتضی ٹھالٹیکا ہیں۔مہدیین کے متعلق فرماتے ہیں کہ جن کو باری تعالی طرف سے ہدایت یافتہ کیا گیا ہموت کی طرف اور فرمایا کہ یہ جوحدیث ہے:

وَكَانَ الْقَارِئُ يَقْرَأُ سُورَةَ الْبَقَرِةِ فِي ثَمَانِ رَكَعَاتٍ، فَإِذَا قَامَر جِهَا فِيُ اِثْنَتَ يَى عَشَرَةَ رَكَعُةً رَاى النَّاسُ اَنَّهُ قَلُ خَفَّفَ. (مُوطا الكس ١١٥)

ترجمہ: '' اور قاری سورۃ البقرۃ کو ۸ رکعات میں پڑھا کرتا تھا پھر جب اس کے بعد ۱۲ رکعات کے لئے کھڑا ہوتا تو لوگ سمجھتے کہ اب اس نے تخفیف کیا۔''

تو فرمایا کہ بیس تراوت کی میہ حدیث بھیجے دلیلِ قوی ہے، اور صحابہ کرام ٹھالٹیُن کے زمانہ میں اس پر عمل درآمد ہوتا تھا،اور بھی مؤطا امام مالک میں بہت می روایات موجود ہیں جو صرت کے طور پر بیس پر دلالت کرتی ہیں۔اور امام بیہتی ﷺ نے فرمایا کہ حضرت علی ڈلٹنؤ زمانہ میں بھی حضرت ابی ڈلٹنؤ ہی لوگوں کو بیس تراوت کے پڑھاتے تھے،اور حضرت عثمان ڈلٹنؤ کے زمانہ پاک میں بھی اسی پرعمل ہوتا تھا،اور حدیث ابوداؤد وغیر ہ میں ہےراوی کہتا ہے:

حَتَىٰ خِفُنَا الْفَلَاحَ۔

ترجمہ: ''یہاں تک کہ ہم ڈر گئے کہ سحری ہم سے فوت نہ ہوجائے۔''

اگرآٹھ ہی کا شوق ہے تو اس حدیث پر کیوں نہیں عمل کیا جاتا کہ تھی ہے فی خا الفکلائے کہ ہم کوسحری کا خطرہ ہوگیا، جماعت کو چھوڑ جانا اور یہ کہنا کہ ہم آٹھ پڑھ کر چلے ہیں اور جاکر سو جانا یا اور کوئی باتوں میں لگ جانا یہ تو حدیث کے خلاف ہوا تو اتنا لمبا پڑھنا چاہیئے کہ سحری کا وقت نکلنے کا خطرہ ہو جائے۔

جب روایات متعارض آ رہی ہیں تو کیوں نہ خلفاء راشدین ٹٹائٹیُڑ کے تعامل پر عمل درآ مد کیا جائے۔اور حدیث:

مَا أَنَاعَلَيْهِ وَأَصْحَابِي.

ترجمه:''جس پر میں ہوں اور میرے صحابہ ٹٹائٹڑ ہیں۔''

صاف بتلارہی ہے کہ اصحاب کے تعامل کونہیں چھوڑنا چاہئے ورنہ بیصری دلیل ہے صحابہ کے بغض کی - (وَالْعَیّاذَ بِالله)

## صحابہ کرام ٹٹائٹر اس امت کے سب سے قابل لوگ ہیں

صحابہ کرام ٹنگائی کے اذکیاء امت ہونے کے متعلق حضرت عبداللہ بن مسعود ڈلاٹیکا اور حضرت عبداللہ بن مسعود ڈلاٹیکا اور حضرت عبداللہ بن مسعود ڈلاٹیکا اور حضرت عمر بن عبدالعزیز میں فنیس منہ کا صاف ارشاد ہے جومشکو ہ اور ابوداؤ دشریف میں مذکور ہے کہ ان کے گہرے علوم تھے اور صاف قلوب تھے، پھر ان کے تعامل کو جان بوجھ کر چھوڑ نا؟! حالانکہ رسول سکاٹیلی آئیل کی سنت ہمیں صحابہ رٹھائی کے تعامل سے معلوم بوجھ کر چھوڑ نا؟! حالانکہ رسول سکاٹیلی آئیل کی سنت ہمیں صحابہ رٹھائی کے تعامل سے معلوم

ہوئی۔حضور اکرم سکاٹیاآؤٹم نے فرمایا:

مَنُ أَحَبَّهُمُ فَيِحُبِّى أَحَبَّهُمُ، فَمَنُ أَبُغَضَهُمُ فَيبُغُضِى أَبُغَضَهُمْ ِ (رَمْن،منا تب مدیث ۳۷۹۷)

برجمہ: '' جس نے صحابہ ٹٹائٹڑ سے محبت کی تو میری محبت کی وجہ سے کی اور جس نے صحابہ ٹٹائٹڑ سے بغض کیا تو میر سے بغض کی وجہ سے ان سے بغض کیا۔''

یہ حدیث ترمذی شریف میں ہے، یہ کتنی بڑی وعید ہے جو حضور اکرم صلّا ٹالیّا پہّ نے اپنے صحابہ کرام ٹٹائٹیؒ کے اتباع کے متعلق فرما یا ہے اس پرعمل درآ مدکرنا چاہئے اس وعید سے ڈرنا چاہئے۔اللّٰہ تعالیٰ ہم کو صحابہ کرام ٹٹائٹیؒ کے اتباع کی توفیق بخشیں۔

## ختم نبوت کی ایک تحقیق

حضرت شاہ صاحب کا بیان سننے کے لئے پنجاب، بلوچستان، کراچی اور دیگر دور دراز علاقوں کے علماءوفضلاء رؤساء اور آفیسران ریاست آئے ہوئے تھے، انجمن مؤیدالاسلام بہاول پور نے جوتمہیدی الفاظ حضرت کے بیان' البیان الازہ'' پر لکھے ہیں ملاحظہ فرمایئے۔

بِسُمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ حَامِدًا وَّمُصَلِّيًا

شیخ الاسلام والمسلمین اسوۃ السلف وقدوۃ الخلف حضرت مولانا سیدمحمد انور شاہ کاشمیری قدس اللّٰہ اسرار ہم کی بلند پایہ ہستی کسی تعارف اور توصیف کی محتاج نہیں، آپ مُنظِیْد کو مرزائی فتنے کے رَدٌ و اِستیصال (۱) کی طرف خاص توجہ تھی، حضرت شیخ الجامعه مولانا غلام محمد رئيسية كا خط حضرت شاه صاحب رئيسية كى خدمت مين ديوبند پهنچا تو حضرت دُانجيل تشريف لے جانے كا ارادہ فرما چكے ستھے اور سامان سفر باندها جاچكا تھا، مگر مقدمه كى اہميت كو ملحوظ فرما كر دُانجيل كى تيارى كو ملتوى فرما يا اور 19 ـ اگست مقا، مگر مقدمه كى اہميت كو ملحوظ فرما كر دُانجيل كى تيارى كو ملتوى فرما يا، حضرت رئيسية كى 1932 ء كو بهاول پوركى سرز مين كواپنى تشريف آ ورى سے مشرف فرما يا، حضرت رئيسية كى رفاقت ميں پنجاب كے بعض علاء مولانا عبدالحنان ميات خطيب آسٹر يليا مسجد لا ہور وناظم جمعية العلماء پنجاب، ومولانا محمد انورى لاكل پورى رئيسية فاضل ديوبند ومولانا زكريا جمعية العلماء پنجاب، ومولانا محمد انورى لاكل پورى رئيسية فاضل ديوبند ومولانا زكريا لادھيانوى رئيسية وغيرہ بھى تشريف لائے ـ رياست بهاول پور اور المحقه علاقه كے علماء اور زائرين اس قدر جمع ہوئے حضرت كى قيام گاہ پر بعض اوقات جگه نہ ملتی اور زائرين مصافحہ سے مشرف نہ ہو سكتے تھے۔

25۔اگست 1932ء کو حضرت مُنظینی کا بیان ہوا،عدالت کا کمرہ امراء ورؤساء ریاست وعلماء کی وجہ سے پرتھا۔عدالت کے بیرونی میدان میں دور تک زائرین کا اجتماع تھا،باوجود کیہ حضرت شاہ صاحب مُنظینی عرصہ سے بیار تھے اورجہم مبارک بہت ناتواں ہو چکا تھا،گرمتواتر پانچ روز تک تقریباً پانچ گھنے یومیہ عدالت میں تشریف ناتواں ہو چکا تھا،گرمتواتر پانچ کر روز تک تقریباً پانچ کا کفروار تداداور دجل وفریب کے تمام پہلو الکرعلم وعرفان کا در یا بہاتے رہے،مرزائیت کا کفروار تداداور دجل وفریب کے تمام پہلو آقاب نصف النہار کی طرح روثن فرما دیئے،حضرت شاہ صاحب مُنظین کے بیان ساطح برہان میں مسکلہ تم نبوت اور مرزا کے ادعاء نبوت ووجی ومدعی نبوت کے کفروار تداد کے متعلق جس قدر مواد جمع ہے اور ان مسائل وحقائق کی توضیح وقصیل کے لیے جوخمنی مباحث موجود ہیں شائد مرزائی نبوت کے رد میں اتناعلمی ذخیرہ کسی ضخیم سے ضخیم کتاب میا حث موجود ہیں شائد مرزائی نبوت کے رد میں اتناعلمی ذخیرہ کسی ضخیم سے ضخیم کتاب میں کیا نہیں سے باہر ہے،ناظرین بہراندوز ہوکر حضرت شاہ صاحب مُنظین کے حق میں دعا فرمائیں کہ اللہ تعالی حضرت مُنظرین بہراندوز ہوکر حضرت شاہ صاحب مُنظین کے حق میں دعا فرمائیں کہ اللہ تعالی حضرت مُنظرین میں مدارج بلندفرمائیں کہ اللہ تعالی حضرت مُنظرین میں مدارج بلندفرمائیں کے میان

حضرت کا حافظه اس وقت قابل دیدوشنید تھا اس پرمولانا محمه صادق کا بیان ختم ہوا،احقر عرض کرتا ہے۔

حضرت شاہ صاحب نے تین دن بیان کیا اور دو دن جلال الدین قادیانی نے جرح کی کل پانچ روز بیان ہوا یعنی 25سے شروع ہوکر 29 اگست 1932ء کوایک بختم ہوا، آپ بھائی نے منجملہ حوالہ جات کے ایک فتوئی مصری مطبوعہ بھی پڑھ کرسنایا جس میں علماء مصر نے مدعی نبوت پر کفر کا فتوئی دیا تھا اس میں مشہور عالم دین علامہ محمد بخت میں علامہ بخت میں علامہ بخت کو پہچا تنا ہوں۔ اور بخت شخ الهندمولانا محمود الحس میں شویل فتوئی سنایا تھا، اور بھو پال کے مفتی مطرت شخ الهندمولانا محمود الحس میں الو خیت کو الله کے مفتی المنظم کا بھی فتوئی سنایا تھا، یہ دونوں فتوے مولانا نور احمد امر تسری میں الا خیت کو سالہ دونوں فتوے مولانا نور احمد امر تسری میں الو خیت کے دسالہ المنہ نے کا بھی فتوئی سنایا تھا، یہ دونوں فتوے مولانا نور احمد امر تسری میں الو خیت کے دسالہ المنہ نے کا المنہ نے کا بھی فتوئی سنایا تھا، یہ دونوں فتوے مولانا نور احمد امر تسری میں الو خیت کے دسالہ المنہ نے کا بھی فتوئی سنایا تھا، یہ دونوں فتوے مولانا نور احمد امر تسری میں المنہ نے تھے۔

(نوٹ) اب بعد میں ہمیں معلوم ہوا کہ ایک رسالہ اور بھی ہے جس میں مولا نا مولوی امیر علی ﷺ مصنف عین الہدایہ وغیرہ مدرس اعلیٰ ندوۃ العلماء کھنو اور مولانا شبی

نعمانی رئیستا جو اس وقت مدرس ندوۃ العلماء کے تھے،اور حضرت مولانا خلیل احمد سہار نبوری رئیستا اور حضرت مولانا نور سہار نبوری رئیستا اور حضرت مولانا نور

ا<u>181)</u> محمد لدھیانوی ٹیٹا خلیفہ حضرت میال عبدالرحیم ٹیٹا جو اس وقت حضرت شاہ عبدالرحیم محمد لدھیانوی ٹیٹا خلیفہ حضرت میں رہتے تھے اور ہمارے حضرت شاہ عبدالقادر

رائے بوری میں کا بھی فتو کی ہے۔

قادیانی مختار نے کہا کہ تخدید الناس میں مولانا محمہ قاسم نانوتوی ﷺ نے بھی بعد خاتم النہیین (سلامالیہ اللہ اللہ کا آنا تجویز کیا ہے۔

فرمايا جح صاحب لكهيئه:

حضرت مولانا محمد قاسم علیہ نے اپنے الہامی مضمون میں نبی کریم صلّی الیہ الم کے

خاتم النبیین ہونے کے متعلق دلائل و براہین ساطعہ () بیان فرمائے ہیں اور اثر عبداللہ بن عباس طاقتی کی علمی تو جیہات فرمائی ہیں۔ان لوگوں پر جیرت ہے جو تخدیر الناس کو بغور اور بالاستیعاب دیکھتے نہیں،اس رسالہ میں جابجا نبی کریم صلی ایک کی خاتم النبیین زمانی ہونا اور اس کا اجماعی عقیدہ ہونا اور اس پر ایمان ہونا ثابت فرمایا ہے،رسالہ کے صفحہ ۱۰ کی عبارت میں آپ کو کھوانا چاہتا ہوں، حضرت مولانا فرماتے ہیں:

''سواگراطلاق اور عموم ہے تب تو ثبوت خاتمیت زمانی ظاہر ہے ورنہ سلیم لزوم خاتمیت زمانی بدلالۃ التزامی ضرور ثابت ہے،ادھر تصریحات نبوی مثال کے طور پر:

> 'أَنْتَ مِنِي بِمَنْزِلَةِ هَارُوْنَ مِنْ مُولِى إِلَّا أَنَّهُ لَا نَبِيَّ بَعْدِى أَوْ كَبَاقَالَ ِ''(ترنرى، مديث ٣٧٣)

> ترجمہ: ''اے علی ڈٹاٹھ'! آپ مجھ سے ایسے نسبت رکھتے ہیں جیسے ہارون عَلیالیّا کی نسبت موسیٰ عَلیالیّا کے ساتھ تھی۔''

جو بظاہر بطرز مذکوراسی لفظ خاتم النہیین سے ماخوذ ہے اس بات میں کافی ہے کیونکہ یہ مضمون درجہ تو اتر کو پہنچ گیا ہے اور اس پر اجماع بھی منعقد ہوگیا ہے گو الفاظ مذکور بسند تو اتر منقول نہ ہول ۔ سویہ عدم تو اتر الفاظ باوجود تواتر معنوی یہاں ایسا ہی ہوگا جیسا تو اتر اعداد رکعات فرائض و وتر وغیرہ باوجود یکہ الفاظ احادیث مشعر تعداد رکعات متواتر نہیں ، جیسا اس کا منکر ہے ایسا ہی اس کا منکر بھی کا فر ہوگا۔

اسی رسالہ کے دوسر ہے صفحات میں جا بجاحضورا کرم سلیٹھالیکی خاتمیت زمانی کا اقرار ہے نیز مناظرہ عجیبہ جو صرف اسی موضوع پر ہے نیز آبِ حیات قاسم العلوم انتصار الاسلام وغیر ہاکتب مصنفہ حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوی تَشِیْتُ دیکھنا چاہئے، حضرت مولانا تَشِیْتُ حضورا کرم صلیٹھالیکی کیلئے تین طرح کی خاتمیت ثابت فرماتے ہیں۔

<sup>(</sup>ا) واضح ثبوت

ایک بالذات یعنی مرتبہ حضورا کرم سلی تھی آپہ کا خاتمیت ذاتی کا ہے کیوں کہ نبی کریم سلیٹھی آپہ کی وصف نبوت کے ساتھ موصوف بالذات ہیں اور انبیاء اکرام عیلیہ موصوف بالعرض اور آپ کے واسطے سے، حبیبا کہ عالم اسباب میں موصوف بالنور بالذات آقاب ہے اس کے ذریعے سے تمام کواکب قمر وغیرہ اور دیگر اشیاء ارضیہ متصف بالنور ہیں کہی حال وصف نبوت کا ہے، حضور نبی کریم سلیٹھی آپہ اس سے متصف بالذات اور اسی وجہ سے آنحضور سلیٹھی کو سب سے پہلے نبوت ملی حدیث میں ہے:

کُنْتُ نَدِیتاً وَآدَمُر مُنْجَلَلُ بَیْنَ الْبَاءِ وَالطِّیْنِ (۱) ترجمہ: "میں نبی تھا اور آ دم عَلیاتیا ابھی پانی اور کیچڑ کے درمیان تھے۔' اور دوسرے حضرات انبیاء علیہم الصلوق والسلام حضور اکرم صلّ اللّ آلیہ ہم کے واسطہ سے متصف بالنبوق ہوئے ،حدیث میں ارشاد ہے:

> لَوْ كَانَ مُولِى حَيَّا مَا وَسِعَهُ إِلَّا إِيِّبَاعِيْ. (مَثَلَوْة ٣٠٠) ترجمہ: ''اگر مولیٰ عَلِيْلِا زندہ (اس جہان میں) ہوتے تو ان کو بھی میرے اتباع کے بغیر چارہ نہ ہوتا۔'' یارہ ۳کے آخری رکوع میں ارشاد ہوتا ہے:

> وَإِذْ أَخَنَ اللهُ مِيْهَاقَ النَّبِيِّنَ لَمَا اتَيْتُكُمْ مِّنَ كِتْبِوَّحِكُمَةٍ
>
> ثُمَّ جَاءَكُمْ رَسُولُ مُّصَدِّقُ لِّهَا مَعَكُمُ لَتُوُمِنُنَ بِهِ
>
> وَلَتَنْصُرُنَّهُ ﴿ قَالَ ءَ اَقُرَرُتُمْ وَاَخَنْتُمْ عَلَى ذٰلِكُمْ إِصْرِيُ ﴿
>
> وَلَتَنْصُرُنَّهُ ﴿ قَالَ ءَ اَقُرَرُتُمْ وَاَخَنْتُمْ عَلَى ذٰلِكُمْ إِصْرِيْ وَلَيَنْ مُ عَلَى ذٰلِكُمْ إِصْرِيْ وَلَيَانَ هَا اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الل

<sup>(</sup>۱) اى موضوع پرايك حديث ييجى ہے: قَالَ عَلِيْلاً: كُنْتُ نَدِيًّا وَّآدَمُ بَدِيْنَ الرُّوحِ وَالْجَسَبِ -(مندالامام أحمد: ج٥ ص٥٩، المجم الكبيرللطبراني: ٢٠ ص٣٥٣)

ترجمہ:''جب اللہ تعالیٰ نے نبیوں سے وعدہ لیا کہ جو پچھ میں نے تم کو دیا کتاب اور علم پھر آئے تمہارے پاس رسول اور تصدیق کرے اس کتاب کی جوتمہارے پاس ہے تو تم اس نبی پر ایمان لاؤگے اوراس کی نصرت کروگے۔''

اس آیت سے صاف واضح ہے کہ نبی کریم حضرت محمر صلّ اللّیا ہے اس است کے رسول ہیں نبی الانبیاء بھی ہیں۔ تمام انبیاء کرام سِلِمَّا کی جماعت کو ایک طرف رکھا گیا اور نبی کریم صلّ اللّیٰا آیا ہِ کو ایک طرف، اور سب سے حضورا کرم صلّ اللّیٰا آیا ہِ برایمان لانے اور مدد کرنے کا عہدو بیان لیا گیا، آیت میں ڈھ بھاء گھ فرما کر تصریح فرما دی گئی کہ حضورا کرم صلّ اللّیٰ آیا ہے کہ اور میں ہوگا۔

آیت میثاق دروے ثم ہست این ہمہ از مقضائے ختم است ترجمہ:''آیت میثاق لفظ ثم ہے بیسب ختم نبوت کے مقتضیات <sup>(۱)</sup> میں سے ہیں۔''

ثم عربی زبان میں تراخی (۱) کے لئے آتا ہے اس واسطے علی فَاتُرَةٍ قِنِیَ اللّٰهُ سُلِ فَرمایا۔ حدیث میں ہے: آفاک عُوةً آبی إِبْرَاهِیْ مَد میں اپنیا باپ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعاموں۔ تمام انبیاء کرام عَلیہ السلام کی دعاموں۔ تمام انبیاء کرام عَلیہ السلام کی دعاموں۔ تمام انبیاء کرام عَلیہ السلام کی دعاموں میں باوجود تحریف بشارات دیتے آئے، چنانچہ توراۃ شریف، انجیل شریف، ودیگر صُحُف میں باوجود تحریف لفظی ومعنوی ہوجانے کے بعد اب بھی متعدد آیات موجود ہیں جوحضور اکرم مال الله ایکی متعدد آیات موجود ہیں جوحضور اکرم مال الله ایکی خاتمیت اور افضلیت کا پند دیتی ہیں، حضرت عیسلی عَلیہ کا دوبارہ تشریف لاکراتباع شریعت

<sup>(</sup>۱) ضروریات،مطالبے۔

<sup>(</sup>۲) تاخیرزمانه۔

محمد بیہ مٹالٹیا آئی کرنا اسی فضیلت اور خاتمیت کاعملی مظاہر ہوگا۔لیلتہ المعراج میں انبیاء کرام مُلٹیا کا صف بندی کرکے امام کا منتظر رہنا اور حضورا کرم سالٹیا آپیم کا امامت کرنا بھی اسی امر کی صراحت کرتا ہے:

> وَسُئُلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِنْ قَبُلِكَ مِنْ رُّسُلِنَا َ (سورة الزخرف: ۴۵) '' آپ بوچھ لیجئے ان رسولوں سے جو ہم نے تجھ سے پہلے بھسے ہیں۔''

> (۱) لَيْبَنِیَ اِسْرَاءِ يُلَ اِنِّیْ رَسُولُ اللهِ اِلَّهُ کُمْ لَهُ السَّف:۲) ترجمہ: ''اے بنی اسرائیل! میں فقط تمہاری طرف مبعوث ہو کر آیا ہوں۔''

دوسری جگه آل عمران میں وَرَسُوْلَا إِلَى بَنِی إِسْرَ الِیْنِی اِسْرَ الِیْکِ کَما یا گیا ہے،صرف بنی اسرائیل کی طرف رسول بنا کر بھیجے گئے۔

(٢) مُّصَدِّقًا لِّهَا بَيْنَ يَلَى عَنِ التَّوُلُ مِنَ التَّوُلُ مِنَ التَّوُلُ مِنَ السَّوْدَ (سورة القف: ٢) ترجمه: "اور تصديق كرنے والے بين اس كتاب كى جو مجھ سے

پہلے نازل ہوئی تورات۔''

(۳) وَمُبَيِّرًا بِرَسُولِ لِيَّأْتِيْ مِنُ بَعْدِى اسْمُهُ أَنْهَلُ (سورة الصّف: ۲) ترجمہ: 'میں ایک تعظیم الشان رسول برق کی خوشخبری سنانے آیا ہوں جومیرے بعد مبعوث ہوں گے ان کا نام احمد ہے۔''

قرآن عزیز اعلان کرتا ہے کہ وہ نبی برحق جن کے متعلق عالم ارواح میں

ا نبیاء کیبهم السلام سے عہدو پیان ہوا اور بشارات دی گئی تھیں آ چکا۔ -

جَاّة بِالْحُقِّ وَصَلَّقَ الْهُرُ سَلِيْنَ (سورة الصافات: ٣٧) ترجمه: '' وه حق کی ساتھ آیا اور رسولوں کی تصدیق کی۔''

حدیث شریف ہے:

إِنِّى أَوْلَى النَّاسِ بِعِيْسَى بْنِ مَرْيَمَر.

نزدیک مسلم ہو، ہماری کتابیں ''عقیدۃ الاسلام''، ''تحسیۃ الاسلام''، ''الضریح بما تواتر فی نزول المسے ''اس باب میں دیکھنا چاہئے۔

دوم خاتمیت زمانی لینی آپ کا زمانہ نبوت اس عالم مشاہدہ میں تمام انبیاءکرامﷺ کے آخر میں ہے آپ کے بعد کسی کو نبوت تفویض نہ ہوگی۔

حضرت ابی بن کعب را الله علیہ مرفوعاً روایت ہے:

بَكَأَيِ الْخَلْقُ وَكُنْتُ اخِرَهُمْ فِي الْبَغْثِ وَأَخْرَجَ بَمَاعَةٌ عَنِ الْحَسَنِ عَنَ أَبِي هُرَيْرَةً مَرْفُوعًا: كُنْتُ أَوَّلَ النَّبِييْنَ فِي الْخَلْقِ وَاخِرَهُمْ فِي الْبَغْثِ، كَنَا فِي رُوحِ البعاني ـ

(ج2 ص اا، سورة الاحزاب)

ترجمہ:'' مخلوق کی ابتداء مجھ سے ہوئی اور مبعوث ہونے میں سب سے آخر میں ہوں۔ میں تخلیق میں اوّل ہوں اور بعثت میں آخر میں ہوں۔''

حضرت عیسی علیاتیا آنحضور سی شاہیاتی ہے پہلے نبی بنائے جا چکے ہیں نزول عیسی علیاتیا کا عقیدہ اسلام کا اجماعی اور متواتر عقیدہ ہے، مرزاغلام احمد نے اجماع کو حجت مانا ہے اور اس کے منکر پر لعنت کا اعلان کیا ہے۔ (انجام آتھم ص ۱۳۴)

مرزا صاحب نے کفار کے تواتر کو بھی جحت مانا ہے چیہ جائیکہ تمام امت محمدیہ کے تواتر سے ثابت شدہ عقیدہ کو۔(تریاق القلوب)

حضرت نانوتوی ﷺ نے تیسری خاتمیت مکانیہ ثابت فر مائی ہے لیعنی وہ زمین جس میں نبی کریم سلی ٹھالیکی جلوہ افروز ہوئے وہ تمام زمینوں میں بالاتر اور آخری ہے، اور اس کے او پر کوئی زمین نہیں اس کو بدلائل ثابت فر ما یا ہے۔

قادیانی مختار مقدمہ نے سوال کیا کہ امام مالک تشاللہ سے منقول ہے کہ وہ عیسیٰ

عَلِيْلِيًا كَى موت كے قائل ہیں۔احقر سے فرمایا كہ اتّی كی شرح مسلم شریف نكالو، چنانچہ ص۲۲۲ج المطبوعہ مصر سے ذیل كی عبارت پڑھ كرسنائی:

> و فى العتبية: قَالَ مَالِك: بينا الناس قِيَامٌ يَسْتَبِعُونَ لِاقَامَةِ الصَلَاةِ فَتَغَشَّاهُمُ غَمَامَةٌ، فَإِذًا عِيُسٰى قَلُ نَرَلَ...الخ

ترجمہ: عتبیہ میں ہے کہ امام مالک پُٹِٹ نے فرمایا یہ حال ہوگا کہ لوگ کھڑے نماز کی اقامت سن رہے ہوں گے۔ اچانک ان کو ایک بادل ڈھانپ لے گا یکا یک حضرت عیسیٰ علیاتِیا نازل ہوں گے۔

امام ما لک علیہ کا بھی وہی عقیدہ ہے جوساری امت محمد بیکا اجماعی اور متواتر عقیدہ ہے۔ہم نے تتبع (۱) کیا ہے کوئی تیس اکتیس صحابہ احادیث نزول عیسیٰ بن مریم علیاتیا کے راوی ہیں، تابعین کا تو احصاء بھی مشکل ہے،امام ترمذی نے پندرہ صحابہ گنوائے ہیں ہم نے مزید پندرہ کا اضافہ کیا، چنانچہ مند احمد وکنز العمال ودیگر کتب صدیث کا مطالعہ کرنے والوں سے مخفی نہیں،ہمارا رسالہ "التصریح بماتواتر فی نزول المسیح" مطالعہ کیا جائے۔

قادیانی نے سوال کیا کہ علماء ہریلوی علماء دیو بند پر کفر کا فتویٰ دے رہے ہیں اور علماء دیو بند بریلوی پر۔

حضرت شاہ بُیْنَالَۃ نے ارشاد فرمایا کہ جج صاحب!احقر بطور وکیل تمام جماعت دیو بند کی جانب سے گذارش کرتا ہے کہ حضرات دیو بندان کی تکفیر نہیں کرتے ،اہل سنت والجماعت اور مرزائی مذہب والول میں قانون کا اختلاف ہے،علما دیو بنداور علماء بریلی میں واقعات کا اختلاف ہے قانون کا نہیں، چنانچے فقہاء حنفیہ بُیٹیالیّڈ نے تصریحات فرمائی

<sup>(</sup>۱) تلاش، اتباع

ہیں کہ اگر مسلمان کلمہ کفر کسی شبہ کی بناء پر کہتا ہے تو اس کی تکفیر نہ کی جائے گی، دیکھوردالمحماروالبحرالرائق۔

### مقدمه بہاولپور سے واپسی کا حال

ہے۔۔۔۔۔ بہاولپور سے واپسی پر ریل گاڑی میں احقر نے عرض کیا کہ سلطان پورلودھی ضلع جالندھر میں حیات عیسلی علیاً اللہ میرا مناظرہ مرزائیوں سے ہوا میں نے مخملہ دلائل کے ایک بیآیت بھی پیش کی تھی:

فَنَ يَّمُلِكُ مِنَ اللهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ أَنْ يُّهُلِكَ الْبَسِيْحَ ابْنَ مَرْيَدَوَ أُمَّهُ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ بَعِينِعًا ﴿ (سورة المائده: ١٤) ترجمه: "اگر الله تعالی سے ابن مریم ﷺ کو اور ان کی والدہ کو اور جتنے زمین میں ہیں ان سب کو ہلاک کرنا چاہے تو کوئی شخص ایسا ہے جو اللہ تعالی سے ان کو ذرہ بھی بچا سکے۔"

اس پر وہ مرزائی کہنے لگا کہ دیکھو دیکھواس نے کیا کہہ دیا،اس میں تواُمَّہُ کا لفظ بھی ہے۔احقر نے عرض کیا کہ بیآیت پاک بتلاتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ابھی تک حضرت عیسیٰ عَلیٰلِاً کے مارنے کا ارادہ بھی نہیں کیا، کیوں کہ فرمایا:

إِنْ أَرَادَأَن يُهْلِك الْمَسِيْحَ بْنَ مَرْيَمَ .

یون رادان کی تک تو اللہ تعالی نے ارادہ بھی نہیں فرمایا اور عرض کیا کہ موت تو در کنارا بھی تک تو اللہ تعالی نے ارادہ بھی نہیں فرمایا اور عرض کیا کہ وَمَنْ فِی الاَّرْضِ بَحِیْهًا بھی الاَّرْضِ بَحِیْهًا بھی اللَّرْضِ بَحِیْهًا بھی انتقال فرما کیں گے، رہااُمّا فہ مرگئے؟ جب سارے مریں گے تو اس وقت عیسی علیالیّا بھی انتقال فرما کیں گے، رہااُمّا فہ کالفظ سواس میں کیا حرج ہے اگر یہ عقیدہ رکھا جائے کہ عیسی علیالیّا کی والدہ ابھی تک زندہ ہیں کوئی کفر ہے؟ اس پر بہت مسکرائے فرمایا کہ تو نے بہت اچھا کیا، دیکھو میں بیان کرتا ہوں، سنواس کا مطلب یہ ہے کہ باری تعالیٰ حضرت عیسیٰ علیالیّا کو مارنے کا بیان کرتا ہوں، سنواس کا مطلب یہ ہے کہ باری تعالیٰ حضرت عیسیٰ علیالیّا کو مارنے کا

اس سےمعلوم ہوا کہ و اُمّاۂ مفعول معہ واقع ہوا ہے اپنے ماقبل سے ہمفعول معہ کا اپنے ماقبل کے ساتھ فعل میں نثر یک ہونا کوئی نثر طنہیں جیسے:

اِسْتَوَى الْهَاءُ وَالْخَشَبَةُ ـ

ترجمه:'' یانی او پر چڑھااورلکڑی۔''

استوائی کا کام فقط پانی نے کیا لکڑی نے نہیں کیا،لکڑی تو ایک جگہ گاڑی ہوئی ہوتی ہے، پانی چڑھتا ہے جب پانی لکڑی کے سرے پر آجا تا ہے تو عرب والے بولتے ہیں:

اِسْتَوَى الْهَاءُ وَالْخَشَبَةُ والْخشبة.

مفعول معہ واقع ہوا ہے اب دوسری مثال جیسے:

سِرْتُوَالنيلُ.

ترجمه: ''میں چلااور نیل''

یہاں والنیل بھی مفعول معہوا قع ہوا ہے۔ کیوں کہ اگر واوجع کے لئے ہوتی توسیر کے وَجَرِی النِّیْلُ ہوتا کیونکہ پانی کا کام جریان (۱) ہے نہ کہ اس پانی کا کام سیر کرنا،اس کے تیجے معنی یہ ہیں کہ میں نے سیرکی مع النیل یعنی میں نے نیل کے کنارے کنارے سیرکی۔

تیسری مثال: کُونُوُا اَنْتُہُوُا وَ بَنِی أَبِیْكَ مَكَانَ الْكَلِیدَ بَیْنِ مِنَ الطَّعَالِ، لَعِنی تم السِّعَالِ، لَعِنی تم السِنے چپازاد بھائیوں کے ساتھ ہوتے ہیں۔مطلب یہ ہے کہتم یک جان ہو کر رہو، یہاں وَ بَنِی أَبِیْکُمْ مَفعول معہ واقع ہوا

ہے، یہ مطلب نہیں کہتم ہوجاؤ اور تمہارے چیازاد بھائی ہوجائیں۔

چوتھی مثال: مّات زَیْنٌ وَطُلُوعُ الشَّہْسِ مطلب یہ ہے کہ زید مرگیا سورج کے نکلنے کے وقت، یہ مطلب نہیں کہ زید مرگیا اور طلوع شمس بھی مرگیا،غرض اس طرح بہت طویل تقریر فرمائی بہت ہی آیات اور بہت سے اشعار پیش فرمائے۔

نوٹ: میں اُپنے بچوں کو ایک دفعہ''متممہ آجرومیہ'' پڑھا رہا تھا،مفعول معہ کے بیان میں اس میں ایس میں اور حافظ جلال الدین میں اس میں بیس اور حافظ جلال الدین سیوطی ﷺ کا ایک رسالہ نحو کا ہے اس میں بھی ہے،''متممہ آجرومیہ'' میں بید کمال ہے کہ ہرایک مسئلہ کی مثال میں قرآن اور حدیث کو پیش فرماتے جاتے ہیں،'' آجرومی'' کہتے ہیں حبیثی زبان میں صوفی کو۔

### فتنه كالمعنى

(۱)....حضرت حجة الاسلام مولانا انورشاه کشمیری ﷺ فتنه کے معنی کیا کرتے سے جس میں آ دمی کواپنا دین سنجالنا مشکل ہوجائے۔

(٢).....اِنَّ فِيُ ذٰلِكَ لَنِ كُرِي لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ اَوْ اَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَشَهِيْلُ۞ (سورة ق ٤٤٠٠)

ترجمہ:''اس میں بڑی یا داشت ہے اور نصیحت ہے جس کا دل ہو یا کان لگائے اور وہ حاضر الحواس ہو، شہید کے معنی حاضر الحواس یعنی مغفل <sup>(۲)</sup> نہ ہو۔''

ایک دفعه مولانا محمدادریس سیکروڈوی میٹ کویی فرمارہے تھے دیکھنا مغفل نہ بننا۔

<sup>(</sup>١) مثاليس (جمع مثال)

<sup>(</sup>٢) غافل

(٣)...... إِلَيْهِ يَضْعَلُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِّ عِنْ الْعَمَلُ الصَّالِّ عِنْ الْمَالِكِ يَرْفَعُهُ ﴿ (سورة الفاطر: ١٠)

اس کا ترجمہ یوں کرتے ہے۔ اس کی طرف پاک کلمات چڑھتے ہیں اور نیک عمل کا ترجمہ یوں کرتے ہیں۔ اور نیک عمل کو باری تعالیٰ خود اٹھاتے ہیں، کیوں کہ پاک کلمات جو اس کا کلام ہے اس کی طرف چڑھتے ہیں اور عمل نیک تو ہمارا فعل ہے اس کو جب قبول فرماتے ہیں تواپنی طرف اٹھالیتے ہیں۔

(٣) ..... إِذَا غَلَا وَاشْتَتَّ.

جوفقہاء شراب کے معنوں میں لکھتے ہیں اس کا ترجمہ یوں کیا کرتے تھے: جب کہ جوش مارا اور تیز ہوا۔

(۵) ۔۔۔۔۔ایک دفعہ تر مذی شریف کے سبق میں فر مایا بدیبی اس کو کہتے ہیں جو حواس خمسہ ظاہرہ سے محسوس ہو سکے، جو چیزیں کہ ہم دیکھتے ہیں یا جو باتیں کہ ہم سنتے ہیں یا جو چیزیں کہ ہم سونگھتے ہیں یا جن چیزوں کو ہم کمس کرتے ہیں وہ بدیبی ہیں۔

ایک مولوی صاحب ہمارے ساتھی تھے ان کا نام محمد اسحاق تھا، وہ آج کل شاید ایبٹ آباد کی جامع مسجد کے خطیب ہیں انہوں نے اس سوال کے جواب میں کہ بدیمی کس کو کہتے ہیں سلم العلوم کی عبارت زبانی پڑھ کر سنائی، فرمایا کہ میں تو بدیمی کا مصداق یو چھتا ہوں، اورتم سلم کی عبارت سناتے ہو۔

(٢).....حلول معنی بین کھپ جانا،خواہ حلول سَریانی <sup>(۱)</sup> ہوخواہ طریانی <sup>(۲)</sup>۔

(2)....فرمایا که فلاسفه بونان نے جسم کے معنی کئے ہیں، قابل للابعاد ثلاثه،

<sup>(</sup>۱) سرایت کرنے والا، جاری وساری۔

<sup>(</sup>۲) وارد ہونے والی، طاری ہونے والی۔

اورجسم کہتے ہیں جو ہیولی اور صورت جسمیہ سے مرکب ہو، قابل للا بعاد ثلاثہ ہونا یہ تعریف صورت جسمیہ پرتو صادق آتی ہے اور حیولہ پر صادق نہیں آتی۔اور صدر الدین شیرازی میں کہتے ہیں کہ جو تعریف کہ سب اجزاء پر صادق نہ آئے وہ تعریف جائز نہیں، لہذا ان کے اعتبار سے جسم کی تعریف صحیح نہ ہوئی۔ میں نے ایک تحریر لکھی ہے جس میں ارسطو کا فلسفہ میں غلطیاں کھانا لکھا ہے، اور تحریر کمبی ہے میں نے دکھایا ہے کہ ارسطو تعریف جسم کی کرنہیں سکا، اور فلاسفہ نے جگہ جگہ تھوکریں کھائی ہیں، میری تحریر امام غزالی میں جسے زیادہ محقق ہے۔

(۸).....جب علامہ ابن رشد اندلی کی کتاب طبع ہو کر آئیں اور میں نے 1<del>86</del> مطالعہ کیا اوران کا امام غزالی ﷺ پررد دیکھا تو میں ابن رشد سے بدخن ہو گیا، کیکن جب ابن رشد مالکی کی بدایۃ المجتہد اور نہایۃ المقتصد مطالعہ کی تو مجھے استغفار کرنا پڑا۔

## علامه ڈاکٹر محمد اقبال میں کا تذکرہ

(9) .....فرما یا کہ مجھے ڈاکٹر محمد اقبال پُٹیٹیٹو نے کہا کہ اثبات باری تعالی پر نیوٹن نے بڑی عمدہ کتاب کھی ہیں، فرما یا کہ نیوٹن کی میں نے پندرہ تصانیف دیکھی ہیں میں نے جو رسالہ لکھا ہے اور اس میں جو دلائل قائم کئے ہیں' ضرب الخاتم علی حدوث العالم' اور' مرقاۃ الطارم' اس کو نیوٹن نہیں پہنچ سکا، پھر علامہ محمد اقبال پُٹیٹیٹو نے'' ضرب الخاتم'' مجھ سے لے لی اور اس نے بہت سے خطوط لکھ کر'' ضرب الخاتم'' کو مجھ سے سے میں اس کو کوئی سمجھے ہیں اس کو کوئی مولوی بھی نہیں سمجھے ہیں اس کو کوئی مولوی بھی نہیں سمجھ میں اس کو کوئی مولوی بھی نہیں سمجھ میں اس کو کوئی مولوی بھی نہیں سمجھ سکا۔

 ہے، نیوٹن نے جو بچھ لیا ہے وہ علامہ عراقی رئے اللہ سے لیا ہے اس کی اپنی تحقیق نہیں، یہ س کر ڈاکٹر اقبال حیران ہو گیا۔ پھر اس نے بورپ کے اخباروں میں بیانات دیئے، 1928ء میں جب ڈاکٹر محمد اقبال رئے اللہ نے خطبہ صدارت سنایا تھا، یہ قصہ بھی سنایا تھا۔
(۱۱) ۔۔۔۔۔ رسمبر 1928ء میں پنجاب یو نیورسٹی کی طرف سے السنہ شرقیہ کا ایک جلسہ ہوا تھا جس کی صدارت ڈاکٹر اقبال نے کی تھی، اور احقر بھی اس جلسہ میں شریک تھا، ڈاکٹر اقبال نے یہ قصہ اس میں بھی سنایا تھا اس جلسہ میں کلکتہ تک کے پروفیسر جمع تھا، ڈاکٹر اقبال نے یہ قصہ اس میں بھی سنایا تھا اس جلسہ میں کلکتہ تک کے پروفیسر جمع

ہوئے تھے اور حیدرآ باد سے مولانا حبیب الرحمٰن شیراوانی بُیّاللہ بھی اس جلسہ کی صدارت کے لئے تشریف لائے تھے اس میں تمام پروفیسر حضرات شاہ صاحب بھیلیہ کی تحقیقات ڈاکٹرا قبال کی زبان سے م<u>ن کر حیران</u> رہ گئے۔

(۱۲) .....مولانا غلام محمد رَّرُوالَةُ برادرخوردمولانا خير محمد رُّرُوالَةُ مهم مدرسه عربيه خيرالمدارس ملتان فرمات عظم محمد رَّرُوالَةُ بين مدرسه اشاعت العلوم بريلي ميں برُّها تقا تو، جمارا سالانه امتحان لينے كيلئے حضرت مولانا محمد انور شاہ رُّرُولَةُ تشريف لائے اور ميرامشكوة شريف ميں امتحان ليا، اور به حديث سنی حضرت عائشه صديقه وُلِيَّهُ فرماتی بین كه میں اور نبی کريم صلاحتی ميں بيش قدی (۱) کريم صلاحتی بین بیش قدی (۱) کریم صلاحتی بیش میں بیش قدی (۱) کرتی تھی میں بیش قدی (۱) کرتی تھی، حضرت شاہ صاحب رُولَةُ فوراً فرمایا كه بیش دستی (۱) کرتی تھی۔ میں جیران رہ گیا كہ میں تو استادوں نے بیش قدمی برُ هایا اور اصل ترجمہ بیش دستی سے۔

(۱۳).....ہمارے استاد حضرت مولا نافضل احمد صاحب ﷺ فرماتے تھے کہ جب میں سہارن پورمظاہر العلوم میں پڑھتا تھا تو ایک دفعہ حضرت شاہ صاحب تشریف لائے جب حضرت چلنے لگے تو میں نے حضرت کا سامان اٹھالیا،اور اسٹیشن پر پہنچا دیا۔

<sup>(</sup>۱) قدم برطانا۔

<sup>(</sup>۲) باتھ بڑھانا۔

اس وقت گاڑی نگینہ تک جاتی تھی، حضرت شاہ صاحب نے فرمایا کہ میرانام محمد انور شاہ ہے میں اس وقت مولانا مشیت اللہ بجنوری کے ہاں جارہا ہوں اگر کوئی کام ہوتو مجھے اطلاع کرنا۔ مولانا مشیت اللہ رئیشہ فرماتے ہیں کہ حضرت بجنور ہمارے پاس تشریف لا یا کرتے تھے ہم اکثر حضرت کو شکار کے لئے گھوڑے پر سوار کرکے لے جاتے تھے جو گھوڑا کہ منہ زور ہوتا تھا اس پر حضرت کو بٹھاتے تھے، حضرت شاہ صاحب رئیسہ بڑے ہوں ہی شہسوار تھے اور نشانہ خوب لگاتے تھے، ایک دفعہ ہم نے مکان کا فوٹو کھنچوایا تو حضرت شاہ صاحب نے فوٹو گرافر سے فرمایا کہتم لوگ یہ مصالے استعال کرتے ہو وہ فوٹو گرافر جیران رہ گیا۔

(۱۴).....ایک دفعہ فرمایا کہ میرے پاس سامان نہیں ورنہ میں ہوائی جہاز کی آواز کو بند کر دیتا۔

غرض کہ آپ کی نظر سے کوئی بھی چیز اوجھل نہیں رہی تھی۔حضرت رائے پوری مولا ناعبدالقادر رائے پوری میشکی فرماتے تھے شاہ صاحب تو آیہ من آیات الله (۱) تھے۔

### حضرت شاه صاحب عيسة كى بهاولپورتشريف آورى اورعلماء كا اجتماع

### بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ

جس روز بہاول پور پہنچ اس کے دوسرے روز حضرت خاتم المحدثین مولانا سیدانورشاہ بیشت کی خدمت میں علاء جمع ہوئے جن میں خاص طور پر قابل ذکر حضرت مولانا مرتضی حسین بیشت اور حضرت مفتی محمد شفع دیوبندی بیشت اور حضرت مولانا عبداللطیف سہار نیوری بیشت اور حضرت مولانا اسعداللہ سہار نیوری بیشت اور احقر بھی شامل تھا،اگلے دن چونکہ مولانا محمد شفع بیشت کی شہادت تھی اس لئے مشورہ ہوا کہ شہادت میں

<sup>(</sup>۱) الله کی نشانیوں میں سے نشانی

بیان کس طرح دیا جائے ،مولانا اسعداللّٰد سہار نبوری ﷺ اور احقر محمہ لائلیوری عفااللّٰہ عنه کو حضرت شاہ صاحب ﷺ نے تجویز فرمایا کہ بطور مختار مقدمہ کام کریں، مدعیہ کی طرف سے ہم دونوں مختار مقرر ہوئے ،اور ہم نے اس کام کو بزرگوں کے زیر سابیہ بحمدالله نبھایا۔میں نے اس مجلس میں عرض کیا کہ مرزا غلام احمد قادیانی نے 'انجام آتھم'' میں لکھا ہے کہ جس شخص نے کسی اجماعی عقیدہ کا انکار کیا تو اس پر اللہ کی لعنت اور اس کے رسول کی لعنت اور اس کے فرشتوں کی لعنت اور سب لوگوں کی لعنت ہے، پھر مرزاغلام احمد قادیانی نے ختم نبوت جوایک اجماعی عقیدہ ہے اس کا انکار کیا اور حیات عیسلی علیلیاً کا عقیدہ اجماعی ہے اس نے خود ہی عیسلی بننے کا دعویٰ کر دیا،حالانکہ علماء نے تصریح کی ہے کہ بیعقیدہ اجماعی ہے اور اس کا منکر کا فر ہے،اور انبیاء کرام ﷺ کی تعظیم وتکریم کرنا اوران پراعتاد کرنا بھی اجماعی عقیدہ ہے، چنانچے علماء نے اس کی بھی تصریح کی ہے کہ انبیاء کرام ﷺ توہین کرنا تو کفر ہے، العیاذ باللہ چنانچیہ 'الصّارِمُ الْمَسْلُول'' میں حافظ ابن تیمیہ ﷺ نے قرآن اور حدیث اور بے شارعلماء کی کتابوں سے اس مسکلہ کوخوب لکھا ہے، میں نے جب بیہ بات کی تو حضرت شاہ صاحب اس کوغور سے سنتے رہے پھرا گلے دن صبح کومیرے یاس مفتی محمر شفیع عیلیۃ تشریف لائے کہ وہ عبارت کہاں ہے میں نے نکال کر پہلے پہلے تو اپنی بیاض میں سے دکھایا، پھراصل کتاب میں سے وہ عبارت نکالی،جب کچہری کو چلے گئے تو میرے ماس کچہری میں مولانا مرتضیٰ حسن میں تشریف لائے کہ وہ عبارت جوتونے حضرت شاہ صاحب میشد کے سامنے بڑھی تھی وہ مجھے دکھا، پھر میں نے اپنی بیاض میں سے ان کو وہ عبارت لکھوا دی،اور اصل کتاب سے بھی دکھادی۔ پھرتو حضرت شاہ صاحب ٹیٹٹٹ ہرمشورے میں احقر کو بلاتے تھے اور بڑا اہتمام فرماتے تھے،مولانا محمر شفیع عیشہ کے بعد مولانا مرتضیٰ حسن عیشہ کا بیان ہوا حضرت شاہ صاحب ﷺ نے بیان دیا،احقر اس خدمت پر مامور تھا کہ کتابوں سے

عبارات اور حوالہ جات نکال کر حضرت شاہ صاحب بڑوالیہ کے سامنے رکھتا تھا یہ میں نے حضرت کی بڑی کرامت دیکھی جس کتاب کے متعلق فرماتے تھے کہ فلال کتاب سے یہ عبارت نکالو تو میں فورا نکال کر دکھا دیتا تھا اور حضرت بڑوالیہ اس عبارت کو پڑھ کر جج صاحب سے لکھوا دیتے تھے۔ درمیان میں قادیانی مختار مقدمہ نے کہا کہ آپ حوالہ دیں، آپ بڑوالہ نے فرمایا کہ میں جب حوالہ دینے پرآؤں گا تو کتابوں کے ڈھیرلگا دوں گا، پھر فرمایا کہ جم صاحب انہوں نے کبھی مولوی دیکھے نہیں۔

ہو جاتی تھیں، ﷺ کے درس میں بعض دفعہ ظرافت کی باتیں بھی ہو جاتی تھیں، چنانچہ ایک مولوی صاحب بیان فرماتے ہیں کہ ہمارے ایک رفیق (۲۳۳۱ ہجری میں) جب حضرت شاہ صاحب ﷺ سے سوال کرتے تھے تو پہلے کہتے تھے کہ بندہ نواز میرا ایک سوال ہے تو آپ فرماتے تھے کہ فرما ہے غریب پرور۔

ہوئے فرمایا کہ 1908ء میں کشمیر میں ہم نے ایک خواب دیکھا کہ ہمارا اور مرزا غلام ہوئے فرمایا کہ ہمارا اور مرزا غلام احمد قادیانی کا مناظرہ ہوا ہے اور ہم اس میں غالب رہے، یہ خواب کسی نے اخبارت میں شائع کر دیا، مرزا غلام احمد مناظرے کے لئے تیار ہوگیا ہم بھی کشمیر سے چل میں شائع کر دیا، مرزا غلام احمد مناظرے کے لئے تیار ہوگیا ہم بھی کشمیر سے چل میں شائع کر دیا، مرزا صاحب تو قادیاں سے لا ہور آگر کل ہینے سے چل دیئے، خیر ہم تو غالب ہی رہے۔

# <u>حافظ عراقی کے اشعار</u>

مولا ناعراقی وشاللہ فرماتے ہیں:

نخستیں ہے کہ اندر جام کردند ز چیثم مست ساقی دام کردند ترجمہ:''جبشراب کو جام کے اندر ڈالا ہے تو مست آ تکھوں سے

ساقی کوقید کردیتاہے۔''

سے موسوم کیا۔"

حضرت شاہ صاحب آئے تو اس شعر پر بیا ضافہ کیا: ز دریائے عما موج ارادہ حباب انگیخت حادث نام کردند ''عما کی دریا سے موج کے ارادے نے بلبلے کو حادث نام

☆ ......عَنْ أَبِي النَّارُدَاءِ رَضِيَ الله تعالىٰ عَنْهُ قَالَ:إِنَّ بِلاَلاَّ رَاى فِي مَنَامِهِ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَهُوَيَقُولُ لَهُ:مَاهٰذِهِ الْجَفْوَةُ يَا بِلاَلُ؟أَمَا آنَ لَكَ أَنَ تَزُوْرَنِي يَابِلاَلُ؟فَانْتَبَهَ حَزِيْناًوْجِلاً خَائِفاً، فَرَكِبَ رَاحِلَتَهُ وَقَصَدَالُمَدِيْنَةَ، فَأَتَى قَبُرَ النَّبِيِّ صَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَجَعَلَ يَبْكِي عِنْدَهُ وَيُمَرِّغُ وَجَهَهُ عَلَيْهِ، فَأَقْبَلَ الْحَسَنُ وَالْحُسَيَنُ رَضِىَ الله تَعالىٰ عَنْهُمَا فَجَعَلَ يَضُمُّهُمَا وَيُقَبِّلُهُمَا، فَقَالاً لَهُ:نَشْتَهِي نَسْمَعُ أَذَانَك الَّذِي كُنْتَ تُؤَذِّنُ لِرَسُولِ الله صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي الْمَسجِدِ، فَفَعَلَ، فِعُلَّا سَطْحَ الْمَسْجِدِ فَوَقَفَ مَوْقِفِهُ النَّايِ كَانَ يَقِفُ فِيهِ،فَلَمَّا أَنَ قَالَ:اَللهُ أَكْبَرُ الله أَكْبَرُ إِرَ تَجَّتِ بِه الْمَدِينَةُ، فَلَمَّا أَنَ قَالَ:أَشَهَلُ أَنَ لَا إِلهَ إِلاَّالله، إِزْ دَادَ رَجَّتُهَا، فَلَمَّا أَن قَالَ:أَشَهَلُأَنَّ مُحَمَّلًا رَّسُولُ اللهِ خَرَجَت الَعَوَاتِقُ مِنَ خُلُوْرِهِنَّ. وَقَالُوْا:أَبُعِثَ رَسُولُ الله صَلَّى اللهُ عَلَيه وَسَلَّمَ ؟ فَمَارَ اي يَوْمًا أَكَبَرَ بَا كِيًّا وَلَابَا كِيةً بِالْهَ بِيْنَةِ بَعُكَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى الله عَلَيهِ وَسَلَّمَ مِنْ ذٰلِكَ الْيَومِ. رواه ابن عساكروقال التقى السبكي: إسناده جيد. (آثار السنن باب في زيارة قبر النبي، حديث ١١١٣)

ترجمہ: ''حضرت ابودر داء طاللہُ سے روایت ہے کہ ایک مرتبہ حضرت

اکرم سال نظائیہ نے فرما یا بلال! یہ کیا ظلم ہے ہمارے پاس مجھی نہیں آتے تو آنکھ کھلنے پر مدینہ حاضر ہوئے حضور اکرم سال نظائیہ کی قبر پر آئے قبر کے پاس رورہ شخصا ورقبر سے چھٹ رہے تھے اور اپنا چہرہ قبر پر مل رہے شخصہ حضرت حسن رٹائٹ اور ان کا حسین ٹائٹ آئے انہوں نے ان دونوں کو سینے سے لگا یا اور ان کا بوسہ لیا ان دونوں نے اذان کی فرمائش کی ان لاڈلوں کی فرمائش میں انکار کی گنجائش نہیں تھی اذان کہنا شروع کی مدینہ میں حضورا کرم سال نظائیہ کی اذان کا نوں میں پڑ کر کہرام کی گیا پردہ نشین عورتیں بھی گھروں سے نکل پڑیں اور کہنے لگیں کیا حضورا کرم سال نظائیہ دنیا میں دوبارہ تشریف لائے گئے ہیں اس دن کی طرح مدینہ میں رونے والے اور رونے والیاں بھی نہیں دیکھی گئیں، حضورا کرم سال نظائیہ کی وفات کے دن کے بعد۔''

فرمایا کرتے تھے کہ بیہ حدیث آثار السنن جلد ۲ کے اخیر میں بھی ہے اور ابن 190 میں بھی ہے اور ابن 190 عسا کر کا حوالہ دیا ہے اور تق الدین بھی گئے اللہ نے فرمایا کہ اس کی سند جید ہے، اور اس کو امام احمد بن حنبل میں نظافیہ نے کتاب الصلاۃ میں بھی لیا ہے اور لسان المیز ان میں حافظ ابن حجر میں بھی کی الدرداء ڈاٹٹی کے ترجے میں بھی کھھا ہے۔

ماحسل اس حدیث کا بیہ ہے کہ حضرت بلال طائعیٔ شام کے علاقے میں ایک رات سور ہے تھے نبی اکرم صلاقی ایک ایک کہ اے بلال! تم نبیل جفا کاری کی کہتم میری زیارت نہیں کرتے ، پس حضرت بلال طائعی جا کے گھبرا کر اپنی اونٹی پر مدینہ شریف کا رخ کیا، جب مدینہ تشریف لائے روضہ نبی اکرم صلائی ایکی پر

حاضر ہوئے توسلام عرض کیا تو حضرات حسنین بھا تھا حضرت بلال بھا تھے کو ملے ،حضرت بلال بھا تھے دونوں نے دونوں سے معانقہ فرمایا، اور دونوں کو بدن سے چمٹا لیا اور پیار کیا، ان دونوں نے فرمایا کہ ہم آپ کی اذان سننا چاہتے ہیں، تو نماز کے وقت حضرت بلال بھا تھے اذان کہ جب الله اُس کھا تھے کہ اور ان الله اُس کہ اور کہ اور کہا تو تمام مدینہ کا نیخ لگا، جب اَشْھَلُ اَنْ لَا اِللهَ اِللّهُ اَللّهُ کہا تو تمام کہ اور جب آپ نے اَشْھَلُ اَنَّ مُحَتِّمًا اِرَّسُولُ الله کہا تو تمام مدینہ میں چیخ و بہار پڑگئی، کہ کیا رسول الله صل الله صل الله علیہ دوبارہ تشریف لے آئے۔

 $\triangle \triangle \triangle \triangle$ 

مکتوب حبشه (افریقه) ازعدیس آبابا حبشه (ایتھوپیا) بنام مولا نامحمدانوری صاحب مُثِشَةٍ

یَا رَبِّ صَلِّ وَسَلِّمُ دَائِمًا أَبَدًا عَلَی حَبِیْبِكَ خَیْرِ الْخَلقِ کُلِهِم ترجمہ: ''اے رب! درود وسلام نازل فرما ہمیشہ کے گئے اپنے محبوب پرجوتمام مخلوق میں بہتر ہے۔''

بزرگوارم جناب حضرت مولانا صاحب دامت بركاتهم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته!

یروردگار ذوالجلال سے قوی امید ہے کہ جناب کی طبیعت باعافیت ہوگی، اللہ تعالیٰ آپ بزرگوں کی شفقت کا سایہ تادیر ہم پرسلامت رکھے۔ آمین، تمام وقت آپ کی صحت عاجلہ مستمرہ کے لئے دعائیں کرتے ہیں، ہم آپ کی دعاء سے روانہ ہو کر پچھ دن رائے ونڈ اور پچھ دن میوات میں گذار کر بخیریت کراچی پہنچے، قانون اور ضا بطے کی تمام مشکلات در پیش تھیں جس کو سورت یاسین کا روزانہ ختم اور صلاۃ الحاجۃ سے حل کرایا گیا جس کی تفصیل ان شاء اللہ خود حاضر خدمت ہو کرعرض کریں گے۔

بہر حال پاسپورٹ کرنی سعودی عرب کا ویزہ بچاس سال عمر کا مسکلہ اور سفینہ حجاج میں سیٹوں کا ملنا، پھر ایک آ دمی کا مسکلہ نہیں بلکہ عشرہ انفار کا مسکلہ اللہ پاک کے نام کی برکت سے نہ ہونے والے کام بھی ہوگئے، سفینہ تجاج پر سوار ہو کر حاجیوں میں خوب محنت کرتے ہوئے اذانوں اور جماعتوں، تعلیموں، گشتوں کا عمل اور ذکر اذکار کی پابندی، تہجد کا اہتمام اللہ کی توفیق سے کرتے ہوئے بخیریت جدہ شریف پہنچ، جدہ میں مولانا سعید خان بھیلئے، حضرت فریدی صاحب بھیلئے اور بھائی سردار صاحب بھیلئے ودیگر

حضرات موجود تھے،مشورہ سے طے پایا کہ چونکہ حاجی حضرات کا حکومت نے پہلے مدینہ منورہ جانا طے کیا ہے۔اس لئے ان حاجیوں ہی میں کام کرتے ہوئے پہلے مدینہ یاک میں روضہ مبارک پر حاضری کی سعادت حاصل کی جائے،بذریعہ بس مدینۃ الرسول کو روانگی ہوئی۔ نماز عصر مسجد نبوی سالٹھا پیلم میں ادا کی گئی اس کے بعد شوق اور جذبے کے ساتھ انتہائی شرمندگی اور ندامت کی سی کیفیت میں ڈوبے ہوئے روضہ اقدس پر حاضر ہوئے بارگاہ رسالت میں ہدیہ صلاۃ وسلام پیش کیا گیا۔امسال حاضری چونکہ بہت زیادہ تھی اس لئے مسجد نبوی کے باہر تمام راستے محلے اور گلیوں تک نمازیوں <u>۔ سے بھر جاتے تھے، مدینہ یا</u>ک میں حضرت مولا نا عبدالعفور مدنی میشاند اور دیگر بزرگوں اور علماء کرام کی خدمت میں بھی دعاؤں کے لئے حاضری ہوئی، حضرت مولانا قاری محمد طیب سیسی میں ہندوستان سے تشریف لائے ہوئے تھے،ان کی خدمت میں بھی دعا کے کئے حاضر ہوئے، ان ایام میں افریقہ، انگلینڈ، ترکی، مراکش، امریکہ، افغانستان، هندوستان، ایران، سودٔ ان، شام، مصر، حبشه، فرانس، زیکوسلا و یکییه، انڈونیشیا، ملائشیا، فلیائن، الجزائر، سالی لینڈود بگر کئی ملکوں سے فریضہ حج کی ادائیگی کے لئے زائرین آئے ہوئے تھے۔مسجد نبوی میں صبح ناشتہ کے بعد روزانہ ایک یا دوملکوں کے اجتماع ہوتے، اوران كوحضورا كرم صلَّاتُهْ لِيَهِمْ كَي ختم نبوت والى محنت كى طرف متوجه كيا جا تا\_

الحمدللد! اجتماعات بہت کامیاب ہوئے، بہت سارے ملکوں کے لوگوں نے اس مبارک کام سے بہت ہی کافی تعارف بتایا مختلف ملکوں کے یعنی حبشہ سوڈان الجزائر اور نامجیر یا کے علماء اور عوام میں سے بڑے لوگوں کو زیادہ قریب پایا، بہت متاثر ہوئے اپنے اپنے ملک میں کام کرنے اور جماعتوں کی نصرت کے ارادے کئے۔ ایک جماعت انگلینڈ سے بائیس نفر کی اسٹیشن ویگن کاروں کے ذریعہ سڑک بہنچی، اور دیگر تبلیغی کام کرنے والے بذریعہ ہوائی جہاز آئے، اس بائیس آ دمیوں کی جماعت نے واپسی پر

درمیان میں پڑنے والے ملکوں میں کام کرتے ہوئے جانے کا ارادہ فرمایا، الحمد للہ عجیب فضائی ہوئی تھی، حضرت مولانا عبیداللہ دہلوی بھٹ انڈیا سے بھی تشریف لائے ہوئے سے، جناب گرامی قدر کاہدیہ صلاۃ وسلام بارگاہ نبوت میں بصدادب پیش کر دیا گیا، اگر جناب ارشاد فرما ئیس تو واپسی پر دوبارہ حاضری نصیب ہونے پر جناب کی طرف سے ہدیہ سلام پیش خدمت رسالت مآب سال تھا ہے ہماری جماعت چھ نفری کی حضرت مولانا جلیل احمد بھٹائی کی معیت میں چل رہی ہے جو کہ پہلے ایک سال حبشہ جا چکے ہیں۔ بھائی سرداراحمد صاحب لائل پوری سے ملاقات ہوئی بخیرت ہیں اور آپ کو بہت یادکرتے ہیں، قریباً دس یوم کے بعد مدینہ منورہ سے مکہ معظمہ کو واپسی ہوئی جج کے بیت اور آپ کو بہت یادکرتے ہیں، قریباً دس یوم کے بعد مدینہ منورہ سے مکہ معظمہ کو واپسی ہوئی جج کے بیت یادکرتے ہیں، قریباً دس یوم کے بعد مدینہ منورہ سے مکہ معظمہ کو واپسی ہوئی جج کے بیت یادکرتے ہیں، قریباً دس یوم کے بعد مدینہ منورہ سے مکہ معظمہ کو واپسی ہوئی ج

انوار وبرکات کی بارش ہورہی تھی، جج کا سفر بہت اچھا گذرا، دعافر ما نمیں۔اللہ تعالیٰ قبول فر مائے۔آمین ثم آمین

بذریعہ بحری جہاز مورخہ 16 \_ اپریل 1966 ء کو ہماری جماعت جدہ سے حبشہ روانہ ہوئی دودن ایک رات کے بعد ہم حبشہ کی بندرگاہ ''مسوا''پر اتر ہے، وہاں سے بذریعہ ریل کار بہت او نچے او نچے پہاڑوں کو عبور کرتے ہوئے حبشہ کے بہت بڑے خوبصورت شہر سمرا پہنچ ۔ وہاں پر جامع عبدالقادر میں پچھ یوم قیام کیا، وہاں سے پھرغریب محلوں کی مسجدوں میں غرباء میں کام شروع کیا، بڑی محبت سے دین اور موت کے بعد آنے والی زندگی کی بابت خوب جم کر سنتے ہیں، جبح کی نماز کے بعد انشراق تک اور مغرب کی نماز کے بعد عشاء تک اجتماعی ذکر بالجہر کرتے ہیں، تقریباً ہر مسجد میں بہی معمول ہے، غربت اور سادگی بہت زیادہ ہے۔ پچھ دن یہاں گذار کراب ہماری جماعت بذریعہ بس سفر کرتی ہوئی قریہ قریہ آخرت کی اواز اور حضورا کرم میں اللہ ایک کی طرف متوجہ کرتی ہوئی عربی نہیں متوجہ کرتی ہوئی عربی کی خربت اور عدیس ابا پہنچی، یہ جس بڑا مرکزی شہر ہے، راستہ میں حضرت نجاشی میں کی شرمبارک

بھی ایک بستی میں آئی، مزار بنا ہوا ہے تقریباً پندرہ صحابہ کرام ٹٹائٹٹر کی قبور بھی یہاں بیان کی جاتی ہیں بہت سکون تھا، فاتحہ پڑھی گئی اور دعا نمیں مانگی سکیں۔

شاہ حبشہ حضرت نجاشی عیں حضور اکرم صلّانیالیہ کے زمانہ میں مسلمان ہو گئے تنصى سب سے پہلى ہجرت صحابہ كرام تْنَالْتُمُ كى اسى ملك ميں ہوئى اور ام المونين حضرت أمِّ "حبیبہ ڈاٹٹٹا کا نکاح بھی حضورا کرم صلّاٹا ایسائم سے یہاں پڑھا گیا اور خوب ہدیئے اور خوشبو وغیرہ دے کر اور حق مہر خودادا کرکے مائی صاحبہ کی خصتی بھی نہیں سے ہوئی،اور حضرت بلال والله الله الله الله سے نسبت ہے، آپ کی دعاؤں کی برکت سے ساتھی ذکرخوب یا بندی سے کرتے ہیں اور تلاوت قرآن یا ک بھی خوب ہوتی ہے راتوں کو اٹھنے کا اہتمام بھی کیا جاتا ہے،ساتھیوں کا آپس میں خوب جوڑ ہے،موسم سردخشک ہے،رات کو لحاف کے اندر سوتے ہیں، یانی کی قلت ہے علاقہ خوب سر سبز ہے سوائے پہاڑوں کے میدانی علاقہ بہت ہی کم ہے بکٹری بہت زیادہ ہے مٹی بہت کم ہے، کئی جگہ تو مٹی کم ہونے کی وجہ سے جانوروں کے گوبر سے مکان باہر سے لیے ہوئے ہیں،سبزیوں میں ٹماٹر،آلو،سبز مرچ ہے،بس انڈے ایک ڈالر کے بیس پجیس ملتے ہیں،ایک ڈالر بونے دوریال سعودی کا ہے، مولیثی کثرت سے ہیں دنبہ یا بکرا چھ سات سیر وزن کا یانچ/ چھرویے میں مل جاتا ہے، بڑے شہروں میں کاروبار تو یمن کے مسلمانوں کے ہاتھ میں ہے یا ہندوستان کے ہندووَں کے ہاتھ میں۔

الحمدللد بہال کے علاء اور مشارکنے کی خدمت میں بھی حاضری ہورہی ہے مل کر بہت خوش ہوت اور بہت شفقت فرماتے ہیں،ان تمام شہروں میں''سمرا''بہت خوبصورت شہر ہے،سنا ہے کہ بہال ملکہ بلقیس کا پاید تخت تھا،جس کی ہدہد نے خبردی تھی،امید ہے کہ ان شاء اللہ ایک مہینہ کے قریب واپسی تک ہمارا وقت اور لگے گا اس کے بعد واپسی مکہ معظمہ ان شاء اللہ تعالیٰ ہوگی، کچھ روز حرمین شریفین میں لگا کر براستہ ریاض کویت سے

جہاز پر سوار ہوکر ان شاء اللہ کراچی پہنچیں گے،آپ سے مؤد بانہ گذارش ہے کہ آپ اپنی خصوصی دعاؤں میں ہم نااہلوں کو یادر کھیں،اللہ پاک ہمارے اللہ کے راستے میں نکلنے کو قبول فر ماکر ہماری اصلاح اور تمام عالم کے لئے ہدایت اور رشد کے فیصلے فر مادیں۔ آمین مررعرض ہے کہ مراسلہ نگار<sup>(ا)</sup> کوشاید یہ یادنہیں رہایہ بات غلام یاسین میں۔ ر (1<u>99) رہائے ہیں گئی بارذ کر کی کہ غالباً سمرا شہر میں مولا نا صالح میں</u> کا مزار ہے ایک وہاں کے مولوی صاحب نے مزار کی زیارت کرائی ہے، ذکر کیا کہ مولا نا محمد صالح میشهٔ دس سال دارالعلوم دیوبند پڑھتے رہے ہیں۔حضرت مولانا محمد انورشاہ میشه کی خدمت میں حدیث پڑھی اور کئی سال حضرت کی خدمت میں رہ کر دین میں سمجھ حاصل کی ،غلام یاسین عیشہ یہ بھی فرماتے تھے کہ مولا نامحد صالح میشہ کے وارثوں کے یاس وہ سندات بھی ہیں، جوحضرت شاہ صاحب میشات نے ان کو اپنے ہاتھ مبارک سے لکھ کر دی تتقيس \_اور حضرت شيخ الهندمولا نامحمودالحسن عيشاته كى لكهى هوئى سندجو حضرت شاه صاحب عيشاته کو دی تھی وہ بھی ان کے یاس تھی۔(یعنی مولانا محمد صالح بیشاتہ کے یاس) اور حضرت مولانا محمد صالح عِنْ في عَدْ يَهِلِ شافعي المذهب منصح حنفي المذهب هو كئي پھر وہاں واپس آ کراینے ملک میں اس مذہب کی تبلیغ کی ،کوئی تیس میل کا علاقہ بقول محمد یاسین میں ایسا ہے جہاں حنفی المذہب لوگ آباد ہیں، وہاں اس مذہب کے مدرسے بھی ہیں،مولانا محمرصالح ومشيشے نے بیجھی کیا کہ علماء دیو بند کا لباس اور کھانا بھی وہاں رائج کیا۔

وہ لوگ دیوبند کے ساتھ بے حدعقیدت رکھتے ہیں کتابیں حنفی المذہب کی پڑھائی جاتی ہیں اس بھی وہاں ایسے مدارس موجود ہیں مولانا محمد صالح میشائی کا تو وصال ہوگیالیکن ان کے شاگردوں اور وار ثین کی کوشش سے مدارس اب بھی جاری ہیں مولانا محمد صالح میشائی کے وصال کوہیں بچیس سال ہو چکے۔

#### $\triangle \triangle \triangle \triangle$

حضرت شاہ صاحب کشمیری فرمایا کرتے تھے کہ حدیث شریف میں مثال ..... مَنَا أَنَا كُمُّ أَنَا كُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

#### \*\*\*

### الحچھی اور بُری تقتریر

حضرت ابومولی اشعری طالنظ فرماتے ہیں:

أَتَيْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَليْهِ وَسَلَّمَ فِى رَهُطٍ مِنَ اللهُ عَلِيْهِ وَسَلَّمَ فِي اللهُ عَلِيْهِ وَسَلَّمَ فِي اللهُ عَليْهِ وَسَلَّمَ فِي رَهُطٍ مِنَ اللهُ عَليْهِ وَسَلَّمَ فِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَلَيْهِ وَسَلَّمَ فِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلِي عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلِيْهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلِيْهِ وَسَلِيْهِ وَسَلِي اللهُ عَلَيْهِ وَسَلِيْهِ عَلَيْهِ وَسَلِيْهِ وَسَلِيْهِ وَسَلِيْهِ وَسَلِي اللهِ عَلَيْهِ وَسَلِي اللهِ عَلَيْهِ وَسَلِي اللهِ عَلَيْهِ وَسَلِمَ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُ عَلَيْهِ وَسَلِمُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُ عَلَيْهِ وَسَلِمُ عَلَيْهِ وَسُولِ عَلَيْهِ وَسَلِمُ عَلَيْهِ وَسَلِمُ عَلَيْهِ وَلَمْ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَسَلِمُ عَلَيْهِ وَسَلِمُ عَلَيْهِ وَسَلِمُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهُ عَلَيْهِ وَاللّهِ عَلَيْهِ وَاللّهِ عَلَيْهِ وَسَلّمُ عَلَيْهِ وَسَلّمُ عَلَيْهِ وَاللّهُ وَاللّ

مِنْ تَعَوَّذَ بِاللهِ مِنْ دَرُكِ الشَّقَاءِ وَسُوْءِ الْقَضَاءِ، وَقُولُهُ: قُلُ أَعُودُ بِرَبِّ الْفَلَقِ مِنْ شَرِّ مَا خَلَقَ لا بَخارى ٢٦ ص٩٧٩)

اعود بررت الفلق مِن شرِ مَا خلق البحارة به العود بروت الفلق مِن شرِ مَا خلق البحارة به الفلق مِن شرِ مَا خلق الله ترجمه: "ابوموسی اشعری والله کا ایک جماعت میں حضور اکرم سل الله کیا کے پاس آیا اور سواری طلب کی .....الخ جس نے پناہ بکر کی الله کے ساتھ شقاوت کے پکڑنے سے اور برے فیصلے سے اور اللہ کا یہ ارشاد تو کہہ دیجئے میں پناہ میں آیا صبح کے رب کی ہراس چیز ہے ارشاد تو کہہ دیجئے میں پناہ میں آیا صبح کے رب کی ہراس چیز کے شرسے جو اس نے بنائی لیعنی ہرائی مخلوق جس میں جو بدی اور برائی ہواس کی برائی سے میں پناہ مانگنا ہوں۔ "

معلوم ہوااچھی بری تفزیراللہ تعالیٰ کی بنائی ہوئی ہے،اللہ تعالیٰ کی طرف سے ہے ورنہاللہ تعالیٰ کی پناہ میں آنااس کا کیا مطلب ہوا۔

### قادیانی کے اعتراض پر فوری جواب

کے بہاول پور کے مقدمے مسیں اعتسراض کیا کہ حضورا کرم صلّ اللہ ہے ابن صیاد کو کیول نہ قل کرادیا۔

حضرت شاہ صاحب بڑیاتی نے فورا جواب دیا کہ جج صاحب لکھے کہ ابن صیاد نابالغ تھا، نابالغ کوشریعت میں قتل نہیں کیا جاتا، یا یہ دن تھے یہود کے ساتھ معاہدے کے، چنانچہ آپ نے بخاری شریف کی عبارت پڑھ کر سنائی، مولانا احمد علی سہار نپوری میں شائی، مولانا احمد علی سہار نپوری میں شائیہ ۱۲ میں ص ۹۷۹ج ۲ پر لکھتے ہیں:

لِأَنَّهُ كَانَ غَيْرُبَالِخٍ.

ترجمه: ''اس لئے كه وہ نابالغ تھا۔''

#### 22222

ْبَيْرَحَاءَ وْيُهِ وُجُوهٌ بِفَتْحِ الْمُوَحَّلَةِ وَالرَّاءِ وَ سُكُونِ التَّحْتَانِيَّةِبَيْنَهُمَا وَبِالْمُهُمَلَةِ مَقْصُوْرًا.

( کرمانی) بخاری ج۲ ص ۹۹۲)

ترجمہ: ''بیئر حا، کئی طریق ہے اعراب کے با کے فتحہ کے ساتھ فتح سے بھی ہے اور را، کے فتحہ کے ساتھ اوریا ، کے سکون کے ساتھ۔''

2222

### حضرت شاه صاحب بمشكة كالقوى

مولانا محفوظ علی میشهٔ سناتے سے حضرت شاہ صاحب کے وصال پرمی 1933ء میں جب میں دیوبند حاضر ہواتو مولانا محفوظ علی میشه (۱) سناتے سے کہ ایک

<sup>(</sup>۱) اصل کتا میں اس واقعے میں نام اسی طرح مذکور ہیں، مگر بظاہر اس میں ناموں کو ذکر کرنے میں کوئی خطا معلوم ہوتی ہے۔مصح

دفعہ مجھے بلایا کہ اپنی بہن سے تُو کہدے کہ اپنی پکی کے پاؤسے پازیبیں نکال دے، میں اس کو برداشت نہیں کرسکتا، (حضرت شاہ صاحب کی پکی چھسال کی تھی)، میں نے عرض کیا کہ یہ چھسال کی تو پکی ہے اور پازیوں میں باجا پچھنہیں ہے۔ابوداؤد جلد ثانی ص۲۲۹ مطبوعہ مجتبائی دہلی میں ہے:

قَالَ عَلِى ثَنُ سَهُلٍ: إِنْنُ الزُّبَيْدِ أَخْبَرَهُ أَنَّ مَوْلَاةٌ لَهُمْ ذَهَبَتْ بِإِنْنِ الزُّبَيْدِ أَخْبَرَهُ أَنَّ مَوْلَاةٌ لَهُمْ ذَهَبَتْ بِإِنْنِ الزُّبَيْدِ إِلَى عُمَرَ بَنِ الْخَطَّابِ فِي رِجْلِهَا أَجْرَاسٌ، فَقَطَعَهَا عُمُرُثُمَّ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ عُمُرُثُمَّ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّ عَمُرُتُ مَعْ كُلِّ جَرْسٍ شَيْطَانًا.

ترجمہ: "علی بن سہل و النی کہتے ہیں کہ ابن زبیر و ان کو خبر دی کہ ان کو جبر دی کہ ان کی ایک باندی تھی وہ ابن زبیر و النی کو حضرت عمر و النی کے یا اس کے پاؤل میں جرس تھے عمر و النی نے اس کو کا ثبات اور فر ما یا کہ میں نے حضور اکرم صلاح النی کے ساتھ میں ہے ہر جرس لین گھنٹی کے ساتھ شیطان ہوتا ہے۔"

حضرت شاہ صاحب کا اتقاء دیکھئے کہ حضرت فاروق اعظم ڈلٹٹؤ نے تو وہ پازیبیں نکالی تھیں جس میں باجا تھا،مگر حضرت شاہ صاحب بغیر باجے کی پازیبوں سے بھی بچتے رہے۔

## روزوں کی قرقی کی تحقیق

ایک دفعہ فرمایا کہ جومشہور ہے کہ روز سے نہیں کاٹے جائیں گے یعنی روزوں کی قرقی <sup>(۱)</sup> نہ ہوگی بیہ بات غلط ہے۔مسلم شریف میں ایک حدیث آئی ہے اس حدیث

<sup>(</sup>۱) مال یارقم ضبط کرلیناکسی چیز کے عوض

سے ثابت ہوتا ہے کہ روز ہے بھی قرق ہوں گے، وہ حدیث بیہ ہے:

إِنَّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: آتَدُرُ وَنَمَا الْمُفْلِسُ؟ قَالُوْا: اللهُ فُلِسُ فِينَا مَنْ لَا دِرْهَمَ لَهُ وَلَا مَتَاعَ، فَقَالَ: إِنَّ الْمُفْلِسَ مِنْ أُمَّتِى مَنْ يَأْتِى يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِصَلَاقٍ وَصِيَامٍ الْمُفْلِسَ مِنْ أُمَّتِى مَنْ يَأْتِى يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِصَلَاقٍ وَصِيَامٍ وَزَكَاةٍ، وَيَأْتِى قَلْ شَتَمَ هٰذَا وَقَلَفَ هٰذَا وَ أَكُلَ مَالَ هٰذَا، وَرَكَاةٍ، وَيَأْتِى قَلْ مَنَا وَ ضَرَبَ هٰذَا، فَيُعْظَى هٰذَا وَ أَكُلَ مَالَ هٰذَا يَهِ وَسَفَكَ دَمَ هٰذَا وَ ضَرَبَ هٰذَا، فَيُعْظى هٰذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ وَهُنَا مِنْ حَسَنَاتِهِ وَهُذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ وَهُنَا مِنْ حَسَنَاتِهِ فَلُو فَي النَّامِ مَنْ عَسَنَاتُهُ قَبُلَ أَنْ يُقْطَى مَا عَلَيْهِ أُخِذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ عَلَيْهِ أُخِذَا مِنْ حَسَنَاتِهِ فَلْ حَتْ عَلَيْهِ ثُمَّ طُرِحَ فِي النَّارِ عَلَى عَلَيْهِ أُخِذَا مِنْ حَطَايَاهُمُ فَطْرِحَتُ عَلَيْهِ ثُمَّ طُرِحَ فِي النَّارِ وَمَا مِلْمُ اللهُ مِلْمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

ترجمہ: "حضورا کرم سالیٹ آلیہ بے فرما یاتم جانتے ہومفلس کون ہے؟
لوگوں نے کہا جس کے پاس مال پیسے اور سامان نہ ہو وہ مفلس ہے۔ خرما یا، میری امت میں سے مفلس وہ ہے جو قیامت کے دن نماز، روز ہے، زکوۃ لے کرآئے گالیکن کسی کوگالی دی ہوگی کسی پر تہمت لگائی ہوگی کسی کا مال کھا یا ہوگا کسی کا خون بہا یا ہوگا، کسی کو مارا ہوگا تو کسی ایک کو ان کی نیکیاں دی جائیں گی اور اسی طرح دوسرے کوجی دی جائیں گی پھراگراس کی نیکیاں ختم ہوگئیں حقوق کے ختم ہونے سے پہلے تو ان کے گناہ اس پر ڈال دیئے جائیں گے پھراسکوجہنم میں ڈال دیا جائے گا۔"

اس سےمعلوم ہوا کہ نمازوں کی طرح روز ہے بھی کاٹے جائیں گےجس نے بیمطلب لیا ہے کہ روز ہے نہیں کاٹے جائیں گے وہ غلط سمجھاِ۔

حضرت شاہ صاحب ﷺ کی ایک اپنے ہاتھ کی لکھی ہوئی بڑی عمدہ تقریر

(صیام کے متعلق)تھی جو کسی زمانے میں مہاجر میں چھی تھی ،فیض الباری میں بھی اس کی تعریف کی گئی ہے ہمارے پاس بی تقریر محفوظ تھی ،گر افسوس کہ 1947ء کے خونی ہنگا می میں وہ رائے کوٹ ہی رہ گئی۔

فرمایا کہ ایک مرزائی قادیانی مجھے کہنے لگا کہ شاہ صاحب ﷺ ہمارا بھی اس قرآن پرایمان ہےجس میں بیلکھا ہے:

وَمَنْ ٱظْلَمُ مِنْ مَّنَعَ مَسْجِكَ اللهِ آنُ يُّنُ كَرَ فِيهُا اسْمُهُ.

(سورة البقرة: ١١٣)

ترجمہ: ''اوراس سے بڑا ظالم کون ہے جس نے منع کیا اللہ تعالیٰ کی مسجدوں سے کہ اس میں اللہ تعالیٰ کا ذکر کیا جائے اور اللہ تعالیٰ کا نام لیا جائے۔''

میں نے اس کے جواب میں فوراً کہا کہ ہمارا بھی اسی قرآن پر ایمان ہے جس

### میں ہے:

وَمَنُ ٱظْلَمُهُ مِثِينِ افْتَرَاى عَلَى اللهِ كَذِيبًا آوُ قَالَ ٱوُجِي إِلَىَّ وَلَمُهُ يُوْحَ إِلَيْهِ هَنِي ۚ (سورة الانعام:٩٣)

ترجمہ:''اوراس سے بڑا ظالم کون ہے جوجھوٹ باندھے اللہ پریا وہ کھے کہ میرے اوپر وحی اتری ہے حالانکہ اس پر کوئی وحی نہیں اتری۔'' بیس کر وہ ایساسا کت ہوا کہ کوئی جواب نہ دے سکا۔

ایک دفعہ بیان فرمایا کہ مرزا صاحب کہتے ہیں کہ حضورا کرم صلّیٰ ایّیا ہے کو سیے ابن مریم طیّا اللہ کی حقیقت معلوم نہیں تھی لہذا یہ حقیقت مجھ پر کھلی ، پس میں میے ابن مریم ہوں ، میں نے کہا کہ دجال کی حقیقت بھی مرزا صاحب پر کھلی لہذا وہ دجال ہیں۔

### بِسْهِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ تصيده معراجيهِ

از حضرت خاتم المحدثين مولا نامحمه انورشاه صاحب تشميری قدس سره العزيز

تَبَارَكَ مَنْ أَسُرَى وَ عَلَا بِعَبْدِهٖ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْطَى إِلَى اَلاَّفُقِ الْأَعْلَى بابرکت ہے وہ ذات جس نے اپنے بندے کوراتوں رات مسجداقصیٰ تک اور افق اعلیٰ تک سیر کرائی اور بلند مقام تک لے گیا۔ فتح الباری جے ص۲۴۱ مصری میں ہے:

وَفِيُ حَدِيثِثِ إِنْنِ عَبَّاسٍ رَضِى اللهُ عَنْهُمَا عَنْ أَحْمَد: فَلَمَا أَتَى النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَنْهُمَا عَنْ أَحْمَد: فَلَمَا أَتَى النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ الْمَسْجِدَ الْأَقْطَى قَامَم يُصَلِّي، فَإِذَا النَّبِيُّونَ أَجْمَعُونَ يُصَلُّونَ مَعَهُ .

تر جمہ: ''جب حضور اکرم منا ٹھالیہ ہم مسجد میں آئے مسجد اقصیٰ ، کھڑے ہوگئے نماز پڑھنے کے لئے تمام انبیاء کرام پیٹا آپ مناقی لیا ہے ساتھ نماز پڑھنے لگ گئے۔''

إِلَى سَبُعِ أَطْبَاقٍ إِلَى سِلْدَةٍ كَذَا إِلَى سِلْدَةٍ كَذَا إِلَى سِلْدَةٍ أُخْرَىٰ إِلَى نَزُلَةٍ أُخْرَىٰ ''ساتوں آسانوں تک اور سِلْدَةُ الْمُنْتَهٰى تک،ایسے ہی سیر کرائی خوبصورت رَفْرَ فَی تک اور نَزْلَةً أُخْرَى تک سیر کرائی۔''

وَ سَوْى لَهُ مِنْ حَفْلَةٍ مَلَكِيَّةٍ لِيَشْهَلَ مِنْ ايَاتٍ نِعْبَةِ الْكُبْرَىٰ "اور فرشتوں كى ايك جماعت آپ كے ساتھ تھى تا كه آپ مشاہدہ كريں بارى تعالىٰ كى نعت الكبرىٰ كى آيات كا۔"

(زرقانی جلد ۲ شرح مواهب اللدنية مصری ص: ۵ میں ہے:

فِي حَدِيْثِ أَبِي سَعِيْدٍ عِنْكَ الْبَيْهَ قِي فِي ذِكْرِ الْأَنْدِيَاءِ إِلَى بَابِ
مِنْ أَبُوَابِ السَّمَاءِ الدُّنْيَا يُقَالُ لَهُ: بَابُ الْحَفَظَةِ، وَعَلَيْهِ
مَلَكُ يُقَالُ لَهُ: إِسْمَاعِيلُ تَحْتَ يَدِهِ إِثْنَا عَشَرَ أَلْفَ مَلَكِ.
مَلَكُ يُقَالُ لَهُ: إِسْمَاعِيلُ تَحْتَ يَدِهِ إِثْنَا عَشَرَ أَلْفَ مَلَكِ.
مَلَكُ يُقَالُ لَهُ: إِسْمَاعِيلُ تَحْتَ يَدِهِ إِثْنَا عَشَرَ أَلَفَ مَلَكِ.
روازے كا ذكر
مه: "بيق ميں ابوسعيدكي حديث ميں ايك دروازے كا ذكر
مها باتا ہے اس پر ايك فرشتہ ہى اس كا نام
اساعيل ہے اس كے كمان ميں ١٢ ہزار فرشتے ہيں۔"

وَفِي حَدِيْثِ جَعْفَرِ بَنِ مُحَمَّدٍ عِنْدَالْبَيْ الْقِيَّ أَيْضًا يَسْكُنُ الْهَوَاءُ لَمْ يَصْعَلْ إِلَى السَّمَاءِ قَطُّ وَلَمْ يَهْبِطْ إِلَى الْأَرْضِ قَطُّ إِلَّا يَوْمَ مَاتَ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَمَ وَفِي حَدِيْثُ أَبِي سَعِيْدٍ عِنْدَ الْبَيْهَ قِيِّ فِي النَّلَا يُلِ وَبَيْنَ يَدَيْهِ سَبْعُوْنَ أَلْفَ مَلَكٍ مَعَ كُلِّ مَلَكٍ جُنْدُهُ مِأَةُ أَلْفٍ -

ترجمہ: '' حضرت جعفر بن محمد سُلطیہ کی روایت ہے بیہ قی میں'' ہُوا رکی ہوئی ہے نہ او پرآسان کی طرف جاتی ہے اور نہ زمین کی طرف جاتی ہے اور نہ زمین کی طرف جاتی ہے مگر صرف اس دن جس میں حضور اکرم صلافی آلیہ ہم کی وفات ہوئی تھی اور ابی سعید کی روایت ہے کہہ بیہ قی میں ہے اور اس کے سامنے ستر ہزار فرشتے ہیں اور ان ستر ہزار میں ہر ایک کے سامنے ستر ہزار میں ہر ایک کے

نیچ ایک لا کوفرشتے ہیں۔'' فتح الباری ج ک ص ۱۳۵ میں ہے:

وَ فِي رِوَايَةٍ لِآبِي سَعِيْدٍ فِي شَرُفِ الْمُصْطَفَى آنَّهُ أَيْ بِالْمِعْرَاجِ مِنْ جَنَّةِ الْفِرُدَوْسِ وَ آنَّهُ مُنَضَّدٌ بِاللَّوُّلُو وَعَنْ يَمِيْنِهِ مَلَائِكَةٌ وَعَنْ يَسَارِهِ مَلَائِكَةً.

ترجمہ:''اور کتاب شرف مصطفیٰ میں ابوسعید کی روایت ہے کہ معراج یعنی سیڑھی لائی گئی جنت الفردوس سے اور بے شک موتیوں کے ساتھ پروئی گئی اور اس کے دائیں اور بائیں فرشتے تھے۔''

بُرَاقٌ یُسَاوِیؒ خُطُوُهٔ مَنُّ طَرِفِهِ اُتِیْحَ لَهُ وَاُنْحَتِیْرَ فِیْ ذٰلِكَ الْمَسْری ترجمہ:''ایسا براق کہ اس کا قدم برابرتھا جہاں پر اس کی نظر جاتی تھی۔آپ کیلئے مقدر کیا گیا اور اس سیرگاہ میں پسند کیا گیا۔''

وَ أَبُكَى لَهُ كُلَّى الزَّمَانِ فَعَاقَهُ دُوَيُكَا عَنِ الْأَحْوَالِ حَتَّالُا مَا أَجُرَى ترجمہ:''اور زمانے كاسميك لينا آپ كے لئے ظاہر ہوا پس اور اس كى رفتار كوروك ديا تھوڑى دير كے لئے (اپنے چكر سے)حتیٰ كہ وہ زمانہ نہ چلائ

وَكَانَتُ لِجِبْرِيْلَ الْأُمِينِ سَفَارَةٌ إِلَى قَابَ قَوْسَيْنِ إِستَوىٰ ثُمَّهُ مَا أَقُطى ترجمه: ''اور حضرت جرائيل امين عَلِيْلًا سفير شق قاب قوسين تك تشهر كئے بھرانتها تكنہيں گئے۔''

بخاری ج۲ ص۱۱۲ میں ہے:

ثَمَّ عَلَا بِهِ فَوْقَ ذَلِكَ بِمَالَا يَعْلَمُهُ إِلاَّالله حَلَى جَاءَ سِلْرَةَ الْمُنْتَلَى عَلَى وَدَنَا الْجَبَّارَ رَبَّ الْعِزَّةِ فَتَكَلَّى حَلَى كَانَ مِنْهُ قَابَ الْمُنْتَلَى وَدَنَا الْجَبَّارَ رَبَّ الْعِزَّةِ فَتَكَلَّى حَلَى كَانَ مِنْهُ قَابَ قَوْسَيْنِ أَوَ أَدَنَى فَأُوحَى اللهُ إلَيهِ قِيمًا يُوحِى الله خَمْسِيْنَ أَثَى مَلَاةً عَلَى أُمَّتِكَ كُلَّ يَوْمِ وَ لَيْلَةٍ وَيُمَا يُوحِى الله خَمْسِيْنَ أَثَى مَلَاةً عَلَى الله عَمْسِيْنَ مَلَاةً عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله الله عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى

بخاری میں ہے پھر آپ سالٹھ الیہ ہم کو اوپر لے گئے کتنا اوپر لے گئے اللہ کے علاوہ کوئی نہیں جانتا۔ یہاں تک کہ سدرۃ المنتهٰی تک آگئے۔ پھر اللہ تعالیٰ کے نزدیک ہوئے پھر صرف دو کمان کا فرق رہ گیا یا اس سے بھی نزدیک پھر وحی کی اللہ تعالیٰ نے جو وحی فرمائی اس میں ۵۰ نمازیں امت پر فرض فرمائیں ہر دن اور رات میں کھر جب حضور اکرم سالٹھ ایک ہم اللہ نے اور موسیٰ علیالیا کے پاس آئے موسیٰ علیالیا کے پاس آئے موسیٰ علیالیا کے پاس آئے موسیٰ علیالیا کے باس آئے فرمایا ۵۰ نمازیں۔'

إِذَا خَلَفَ السَّبْعَ الطِّبَاقَ وَرَائَهُ وَ صَادَ فَهُنَّ أُولَى لِرُتُبَتِهِ الْبَوْلَى ''جب ساتوں آسانوں کو آپ نے اپنے پیچے چھوڑ دیا۔اور آپ نے پالیا جو کچھ آپ کے رتبہ کے مطابق اللہ تعالی نے آپ کو عطا کیا تھا۔''

حافظ ابن حجر عسقلانی عشین اینے قصیدے میں فرمایا ہے، کنافی

#### النبهانيه:

نَبِيُّ خُصَّ بِالتَّقُدِيْمِ قِدُمًا وَ مَاءٍ وَ مَاءٍ وَ آدَمُ بَعْلُ فِي طِيْنٍ وَ مَاءٍ عَلَا وَ دَنَا وَ جَازَ إِلَى مُقَامٍ عَلَا وَ دَنَا وَ جَازَ إِلَى مُقَامٍ كَرِيْمٍ خُصَّ فِيْهِ بِالْإِصْطِفَاءِ بَلَا مُحْقَلًا فِيْهِ بِالْإِصْطِفَاءِ بَلَا الْإِصْطِفَاءِ بَلَا الْإِصْطِفَاءِ بَلَا الْإِصْطِفَاءِ بَلَا اللهِ مُحْقِمٍ مِنَ الْرَصْعَابِ أَهْلِ الْإِقْتِدَا وَ لَمْ يَرَ رَبَّهُ جَهُرًا سِوَاهُ بِسُرِ فِيْهِ جَلَّ عَنْ إِمْلِدَاءِ بِسُرِ فِيْهِ جَلَّ عَنْ إِمْلِدَاءِ بِسُرِ فِيْهِ جَلَّ عَنْ إِمْلِدَاءِ فِيْهِ جَلَّ عَنْ إِمْلِدَاءِ

(تحية الاسلام مع عقيدة الاسلام ٣٩)

ترجمہ: ''نبی سال ٹھالیہ کو تقدیم کے ساتھ خاص کیا اور آ دم علیاتی اہمی کیچڑ اور پانی کے درمیان شے حضور اکرم سال ٹھالیہ کی اور چلے اور قریب ہوئے اور مقام کریم کو پار کیا جس میں اصطفاء کے ساتھ خاص ہوئے۔ چاند ظاہر ہوا چودھویں کا ستاروں کے درمیان چاند خاص ہوئے۔ چاند ظاہر ہوا چودھویں کا ستاروں کے درمیان چاند حضور اکرم سالٹھ آلیہ ہم تھا اور ستار ہے حابہ رہی اُلٹی سے جن کی اقتداء کا حضور اکرم سالٹھ آلیہ ہم کے علاوہ کسی خضور اکرم سالٹھ آلیہ ہم کے علاوہ کسی نے اپنے رب کو بالکل سامنے نہیں دیکھا۔''

وَ کَانَ عَیَانًا یَقُظَةً لَا یَشُوْبُهٔ مَنَامٌه وَ لَا قَلُ کَانَ مِنْ عَالَمِهِ الرُّوْیَا اور عروج بیداری کی حالت میں تھا ملاوٹ نہیں تھی نیندکی اور نہ تھا خواب کے

عالم سے۔

اور شیخ اکبر سینی نے بیداری کی حالت میں رؤیا کے حاصل ہونے کی تصریح کی صریح کی میں رؤیا کے حاصل ہونے کی تصریح کی ہے۔ اور شرح مواہب لدنیہ زرقانی مصری ج:۲ ص:۱۱۹ میں بھی ابن المنیر نے نقل کیا ہے۔ اور شرح المواهب اللدنیة للزرقاللعیان بکسر العیر للمشاهدة

قَدِ الْتَهَسَ الطِّدِّيقُ ثُمَّهَ فَلَمُ يَجِلُ وَ صَحَّحَ عَنْ شَدَّادِ الْبَيْهَقِيُّ كَذَا ''بيشك آپ كے مقام پر تلاش كيا حضرت صديق الطَّيْئَ نے پس آپ كونه پايا، اور اس كوضيح فرمايا حضرت شداد بن اوس الطَّيْئَ سے امام بيہقی بُيْئِيْدَ نے اسی طرح۔''

رَاى رَبَّهُ لَبَّا دَنَا بِفُوْدِهٖ
وَ مِنْهُ سَرَى لِلْعَيْنِ مَا زَاغَ لَا يُطْلَحٰى
''جب آپ قریب گئے تو اپنے رب کو دیکھا اپنے قلب مبارک
سے اور قلب سے رؤیت سرایت کرگئ آنکھ تک جو کہ مازاغ تھی
اور ماطنی تھی۔' (زرقانی ۲۰ ص۵)
مَا كَذَبَ الْفُؤْدُمَا رَائی۔

ترجمہ:'' نہ آنکھ نے تجاوز عن الحد کیا اور نہ بہکی۔''

رَای نُوُرَهُ اِنِّی یَرَاهُ مُوَّمِّلُ و اَوْلَی اِلَیْهِ عِنْلَ ذَلِك بِمَا أَوْلَی اِللَّهُ اور آپ نے والا کہا ''اور آپ نے باری تعالیٰ کے نور کو دیکھا اور امید کرنے والا کہا دیکھ سکتا ہے اس کو۔اور باری تعالیٰ نے اس وقت آپ پر وحی کی جو بھی وحی کی۔''

بَحَثُنَا مَالَ الْبَحْثِ اِثْبَاتَ رُوْيَةٍ

الْحَثْرَتِهِ صَلَّى عَلَيهِ كَمَا يَرْضَى

"" م نے بحث کی اور بحث کا انجام یہ ہوا کہ باری تعالیٰ کی رؤیت

ثابت کی جائے۔آپ سالٹھ الیہ ہم کی جناب کے لئے آپ سالٹھ الیہ ہم پر
اللہ تعالیٰ درود بیسے جیسا کہ راضی ہو۔"

وَسَلَّمَ تَسْلِيماً كَثِيرًا مُبَارَكًا كَبَا بِالتَّحِيَّاتِ الْعُلَى رَبَّهُ حَيْى ''اورسلام بصِج الله تعالى بهت بهت سلام جس كے ساتھ بركتيں بھی ہوں۔جيسا كہ التحيات للہ والصلات والطبيات فرما كر آپ سال الآييلِ نے اپنے رب كوسلام كيا۔''

یہ مرقات شرح مشکوۃ صاسم ج۲ میں ابن ملک سی نظرت نے سارا قصہ نقل

#### کیاہے:

قَالَ ابْنُ مَلِكِ: رَوْى أَنَّهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَبَّاعُرِجَ بِهِ اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَبَّاعُرِجَ بِهِ الْثُلِمَ عَلَى الله تَعَالَى: اَلسَّلَامُ عَلَيْكَ الله تَعَالَى: اَلسَّلَامُ عَلَيْكَ النَّهِ وَبَرَكَاتُهُ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ: عَلَيْكَ النَّهِ وَبَرَكَاتُهُ وَقَالَ عَلَيْهِ السَّلَامُ: الله الطَّالِحِيْنَ وَقَالَ جِبْرَئِيْلُ: اللهِ الطَّالِحِيْنَ وَقَالَ جِبْرَئِيْلُ:

أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَّهَ إِلاَّ الله وَأَشَهَدُ أَنَّ مُحَّمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ وَبِه يَظْهَرُ وَجُهَ الْخِطَابِ وَأَنَّهُ عَلَى حِكَايَةِ مِعْرَاجِهِ عَلَيْهِ السَّلَامِر فِي آخِرِ الصَّلَاةِ الَّتِي هِيَ مِعرَاجُ الْمُؤْمِنِينَ، (سُ:١١١) ترجمہ: ''جب حضور اکرم صلّاتُلالِیلم کا معراج پر تشریف لے گئے آپ سلسلالی کے ان کلمات سے اللہ تعالیٰ کی تعریف کی کہ التحمیات لله والصلوت الطيبات كه ميرى قولى عبارتين اور ميرى بدني عبادتیں اور میری مالی عبادتیں صرف الله تعالیٰ کے لئے ہیں ،تو الله نے جواب میں فرمایا اے نبی! تیرے او پر سلام ہواور اللہ کی رحمتیں اور برکتیں۔حضور اکرم صالی الیہ نے فرمایا میرے او پر بھی اور اللہ کے نیک بندوں پر بھی تو جبرائیل علیلیّلا نے کہا میں گواہی دیتا ہوں کہ اللّٰدے سوا کوئی معبود نہیں اور حضور اکرم صلّ اللّٰہ اللّٰدے بندے اور رسول ہیں۔اس سےمعلوم ہوا کہ ہم جونماز میں ایہا النبی پڑھتے ہیں یہ ہم حضور اکرم سالٹھائیلہ کو خطاب نہیں کرنے بلکہ اللہ کی حكايت كرتے ہيں كه به الله تعالى نے فرما يا تھا السلام عليك ايها النبى ورحمة الله وبركاتة توجم ال كى حكايت كرتے ہيں۔" عُمْدَةُ القَادِي جلد مصرى) قَالَ الشَّيْخُ حَافِظُ الدِّينِ النَّسْفِي: اَلتَّجِيَّاتُ الْعِبَادَاتُ الْقَوْلِيَّةُ، وَالصَّلْوَاتُ الْعِبَادَاتُ الْفِعُلِيَّةُ، وَالطَّيِّبَاتُ الْعِبَادَاتُ الْمَالِيَّةُ.

(عدة القارى جسص ١١٢)

<u>202</u> نتیجہ: عمدۃ القاری میں ہے: حافظ علامہ سفی ﷺ نے فرمایا کہ التحیات سے قولی عبادتیں مراد ہیں۔الصلات سے بدنی والطبیات

سے مالی عبادتیں مراد ہیں۔''

كَمَا اخْتَارَهُ الْحِبْرُ ابْنُ عَمِّدِ نَبِيِّنَا وَ الْحَمَّلُ مِنْ بَيْنِ الْأَبْمَّةِ قَلْ قَوْى

و المهل جن الريمة فل عول المها من جن الريمة فل عولى رويت كا مونا اختيار كميا ہے ہمارے نبی سلانٹا آيا ہم كے چپازاد بھائی جبر الامة ترجمان القرآن حضرت عبداللہ بن عباس ڈلٹٹو نے اور اماموں میں سے امام احمد بن حنبل مُناہیہ نے اسی کوقوی کہا ہے۔ (نیز شمیم الریاض جلداص ۹ مطبوع کھنو میں بھی ہے) رف امام احمد بن حنبل مُناہیہ نے ایک مرفوع حدیث بھی بیان فرمائی ہے منداحمد اور زرقانی شرح مواہب لدنیص: ۱۱۹ جلد ۲۔

ترجمہ: '' اوسط میں ہے قوی سند کے ساتھ ابن عباس رہائی سے مروی ہے کہ محمسالی نی آئی ہے اور دو مرتبہ دیکھا ہے اور دوسرے طریق میں ہے کہ حضور اکرم سی ٹی آئی ہی نے اپنے رب کو دیکھا ہے اللہ تعالیٰ نے کلام کے لئے موسی علیا تی کا انتخاب کیا خلّت کے لئے ابراہیم علیا تی کا اور دیکھنے کے لئے محمد سی ٹی آئی ہی کا اس سے ظاہر ہوا کہ ابن عباس ڈائی کی مراد دیکھنے سرکی آئھوں سے دیکھنا

مرادیے۔"

عَنْ عِكْرَمَةَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ رَضِى اللهُ تَعَالَى عَنَهُمَا فِي قَوْلِهِ تَعَالَى عَنَهُمَا فِي قَوْلِه تَعَالَى: وَمَا جَعَلُنَا الرُّوْيَا الَّتِيُ أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتُنَةً لِّلنَّاسِ قَالَ: هِيَ رُوُيًا عَيْنِ.

ترجمہ: ''ابن عباس ٹاٹنئے سے مروی ہے اس آیت کی تفسیر میں وَ مَاجَعَلْنَا الرُّوْ قِیَا الَّیِ کے تفسیر میں کہ رؤیت آ تکھوں سے دیکھنا مراد ہے۔' اور آیت کا ترجمہ لیہ ہے کہ اور دکھانا جو تجھ کو ہم نے دکھلا یا لوگوں کے جانچنے کے لئے یعنی شب معراج میں دیکھنا بیامتحان تھا سچوں نے سن کر مانا اور کچوں نے جھوٹ جانا۔''

> فَقَالَ إِذْ إِمَامُ الْمَرُوزِيُّ اِسْتَبَانَهُ رَآهُ رَاى الْمَوْلَى فَسُبْحَانَ مَنْ أَسُرى ''پِن آپِ نے فرمایا (یعنی امام احمد بن صنبل مُیشَدُّ) نے جبدامام مروزی مُشَدِّ نے آپ سے بیان کرایا دریافت کیا۔''

اس کو دیکھا ہے؟ آپ نے فرمایا کہ ہاں آپ نے اپنے مولا کو دیکھا ہے، پس پاک ہے وہ ذات جو لے گیاا پنے بندے کوراتوں رات۔

فَحَّالبَارى جِ٨ص ٣٣ مَصرى بَخَارى ج٢ص ١٠٠٢ مِن كُنُ دَفَعه آيا ہے: فَإِذَا رَأَيْتُ رَبِّى وَقَعْتُ لَهُ سَاجِمًا لِأَن فِي كِتَابِ السُّنَّةِ عَنْ اِسْحَاقَ بْنِ مَنْصُوْدِ بْنِ بَهْرَاهِ الْكُوسِجِ التَّمَيْمِيِّ الْمَرُوزِيِّ نَزِيْلِ نَيْسَابُودِ، أَحَلُ الْاَئِمَّةِ الْحُقَّاظِ الشِّقَاتِ، رَوْى عَنِ الْجَمَاعَةِ سِوَاىٰ اَبُوْدَاؤْدَ قَالَ الْحَطِيبُ كَانَ فَقِيْهًا عَالِمًا، وَهُوَ الَّذِي يُ

<sup>(</sup>۱) ترجمہ: جب میں نے اپنے رب کود یکھا تو میں سجدے میں گر گیا۔

كَوَّنَ الْمَسَائِلَ عَنْ آخَمَلَ مَاتَ سَنَةَ اِحُلَى وَخَمْسِيْنَ مِأْتَيْنِ (زرقانی شرح المواهب الله نیة جله ص۱۱۹ مصری)

رَوَاهُ أَبُوْ ذَرِّ بِأَنَّ قَلْ رَأَيْتُهُ

وَ أَنِّى أَرَاهُ لَيْسَ لِلنَّغْيِ بَلُ ثَنَيَا

''اور حضرت ابوذر غفاری ڈٹاٹئ نے اس کوروایت کیا ہے کہ آپ نے

ذات باری تعالیٰ کو دیکھا ہے۔اور انی اراہ نفی کے لئے نہیں بلکہ کسر

نفسی کے لئے ہے۔''

امام ہیلی میں نیا ہے: امام میلی میں اللہ نے بھی یہی فرمایا ہے:

نَعَمُ رُوْيَةُ الرَّتِ الْجَلِيْلِ حَقِيْقَةٌ يُقَالُ لَهَا الرُّوْيَا بِالسِنَةِ الثُّنْيَا ''ہاں رب جلیل کی رؤیت ایک ایسی حقیقت ہے کہ اس کو رویا کہا جاتا ہے دنیا کی زبانوں میں۔''

فتح الباری حضرت عبدالله بن عباس طالنط فرماتے ہیں'' دُوْیَا عَیْنِ'' کتاب التعبیر فتح الباری ج۲وج ۷ ص ۱۳، زرقانی ج۲، ابن کثیر ج ۱۳ ازصا تا ۱۴ ، فِی عُمْدِیةِ الْقَادِی ج ۷ ص: ۲ سمیں ہے:

> قُيِّكَ بِهِ لِلْأَشْعَارِ بِأَنَّ الرُّوْمَا بِمَعْنَى الرُّوْمَةِ فِي الْيَقْظَةِ. ترجمه: "اس لئ اس كومقيد كيا كه رؤيا بمعنى رؤيت ہے، يعنى جاگتے ہوئے د كيفنے كے معنى ميں ہے۔"

> وَ إِلاَّ فَهُوَأَى جِبْرِيْلَ عَوَّادَةً وَ لَيْسَ بَدِيْعًا شَكُلُهُ كَانَ أَوْأَوْفى "ورنه پس حضرت جبرائيل عليلاً كا ديمنا توكئ بارتها به كوئى نئ بات

نہیں تھی میری قبر پرآ کرآ واز دے دینا خواہ کسی شکل میں دیکھا ہو۔'' بعض نے لکھا ہے حضرت جبرائیل عَلیائیا آپ صالیاتیا ہے پر چوہیں ہزار مرتبہ نازل ہوئے۔

وَ ذَالِكَ فِى التَّانِيْل مِنْ نَظْمِهِ نَجْمِيهِ

إِذَا مَارَعَى الرَّاعِیْ وَ مَغَزَاهُ قَلُ وَفَٰی

اوریه یعنی روَیت کا مسکه قرآن شریف میں سورة النجم میں ہے۔ جب کہ

رعایت کرنے والاغور کرے اور اصل مقصود کو یورا ادا کرے۔

و کَانَ بِبَعْضِ ذِکْرِ جِبْرَئِیْلَ فَانْسَرَی إِلَی کُلِّهِ وَالطُّوْلُ فِی الْبَعْثِ قَلَ عَلَٰی ''اور بعض طریقوں میں حضرت جبرائیل عَلیاتِلا کا ذکر ہے، یہ کل کی طرف سرایت کر گیا وربحث کے طول نے تھکا دیا۔''

وَ كَانَ إِلَى الْأَقُطِي سَرَىٰ ثُمَّ بَعْلَهُ عُرُوْجًا بِجِسْجِهِ إِنَّ مِنْ حَضْرَةِ أُنْحُرِي ''مسجِداقصیٰ تک تو اسراءتھی پھراس کے بعدجسم کے ساتھ عروج تھا ہاں دوسرے دربار تک''

عُرُوْجًا إِلَى أَنُ ظَلَّلَتُهُ ضَبَابَةً وَ يَغُشَى مِنَ الْأَنُوَارِ إِتَّالُهُ مَا يَغُشَى وَ يَغُشَى مِنَ الْأَنُوَارِ إِتَّالُهُ مَا يَغُشَى ''عروج يہاں تک تھا کہ آپ کو ایک بدلی نے ڈھانپ لیا اور انوارات نے آپ کو ڈھانپ لیا۔'' انوارات نے آپ کو ڈھانپ لیا۔'' وَ یَسْبَعُ لِلْأَقْلَامِ ثُمَّدَ صَرِیْفَهَا وَ یَشْهَدُ عَیْنًا مَالَهُ الرَّبُ قَلْ سَوْی وَ یَشْهَدُ عَیْنًا مَالَهُ الرَّبُ قَلْ سَوْی

''اور آپ وہاں صریف الاقلام سنتے ستھے، صریف الاقلام یعنی قلموں کے چلنے کی آواز۔اورا پنی آئکھوں سے مشاہدہ کرتے ستھے جو کچھ بھی اللہ تعالیٰ نے آپ کے لئے تیار کیا تھا۔''

وَ مَنْ عَضَّ فِيْهِ مِنْ هَنَاتِ تَفَلَسَفٍ
عَلَى جُرُفٍ هَادٍ يُقَادِفُ أَنْ يَرُدى
''اور جوآدمی فلسفه کی غلیظ باتوں کو دانتوں سے کاٹے وہ ایس گھاٹی
لیعنی غار کے کنارے جو گرنا ہی چاہتی ہے قریب ہے کہ وہ ہلاک
ہوجائے۔''

کہن کان مِن أُولاَدِ مَاجُؤَجَ فَادَّعٰی نُبُوَّتَهٔ بِالْغَیِّ وَالْبَغٰیِ وَالْعَلُویٰ ''حبیا کہ وہ آ دمی جو یا جوج ما جوج کی اولاد سے ہے پس اس نے وعویٰ کردیا اپنی نبوت کا اپنی گراہی سے اور بغاوت اور تعدّی سے۔' مَرَّ مِنَّ مُو فَيْ الدَّانِ الْمُوَاتِ وَمُو اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْمُؤْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُؤْلِمُ اللْمُؤْلِمُ اللْمُؤَلِمُ اللْمُؤْلِمُ اللْمُؤَلِمُ اللْمُؤْلِمُ الْمُؤْلِمُ

وَ مَنَ يَتَّبِعُ فِىُ الدِّيْنِ اَهُوَاءَ نَفْسِهِ عَلَى كُفْرِهٖ فَلْيَعُبُنُ اللَّاتَ وَالْعُزْى ''اور جوآ دمی دین میں اپنی خواہشات کا اتباع کرتا ہے وہ اپنے کفر میں لات وعزیٰ کو یو جتا پھر ہے۔''

فائدہ: علامہ تفتا زانی بیشی نے فرمایا کہ معراج کے استحالہ (۱) کا دعویٰ کرنا باطل ہے کیوں کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قادر ہے اور اس کی قرآن و حدیث نے تصریح فرمائی ہے لہٰذا اس کی تصدیق ضروری ہے۔ اور علامہ زرقانی بیشی نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ تمام ممکنات میں اس بات پر قادر ہے کہ ایسی حرکت سریع (۲) حضور اکرم صلی ایسی ہے بدن

<sup>(</sup>۱) حالت وخاصیت کا بدل جانا ۔

<sup>(</sup>۲) بهت تيز

میں پیدا کر دے ، امام رازی رئیسی فرماتے ہیں کہ اہلِ تحقیق نے فرمایا کہ بیداری کی حالت میں حضورا کرم صلی تیالی پیم کی روح اور جسم مبارک کو مکہ سے مسجد اقصیٰ تک لے گیا، بیتو قرآن وحدیث نے تصریح کی ہے لیکن قرآن جیسا کہ قول ہے باری تعالیٰ کا:

سُبُحٰىَ الَّذِيثِي اَسُرٰى بِعَبْدِهٖ لَيُلًا مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ السَاءِ: اللهِ الْمَسْجِدِ الْرَقْصَا لِ السَّرَةِ الاسراءِ: ا

ترجمہ: '' پاک ہے وہ ذات جو لے گیا اپنے بندے کوراتوں رات مسجد حرام سے مسجد اقصیٰ ۔''

دلیل کی تقریر اس طرح ہے کہ عبد نام ہے جسد اور روح دونوں کا، تو ضروری ہوا کہ اسر اعجمی دونوں ہی سے ہو یعنی جسد اور روح سے، کیونکہ اگر بیخواب ہوتا تو اللہ تعالی فرما تابِرُوْج عَبْرِہ یعنی اپنے بندہ کی روح کو لے گیا۔

> اَرَءَیْتَ الَّذِی یَنْهٰی ﴿ عَبْلَا إِذَا صَلّی ﴿ (سورة اَعَلَ : ١٠٠٩) ترجمہ: '' کیا تونے دیکھا اس آدمی کو جومنع کرتے ہیں ایک بندے کو جب وہ نماز پڑھے یعنی اس کی سرکشی اور ضد کو دیکھوخود رب کے سامنے جھکتا نہیں دوسرے کو بھی سجدہ کرتے ہوئے نہیں دیکھ سکتا۔''

دیکھواس آیت میں مجموعہ جسد اور روح مراد ہے ، کیونکہ یہاں پر عب تو محمد سال ٹائیا کہا ہیں اور رو کنے والا نماز سے آپ کو ابوجہل تھا، وہ آپ سالٹائیا کہا کہ کماز سے اپنی روح کے ساتھ نہیں روکتا تھا۔ اور سور ہُ''جن'' میں ہے:

> وَّانَّهُ لَبَّا قَامَر عَبْلُاللهِ يَلُعُوْهُ لَهُ (سورة الْجُن:١٩) ترجمه: '' اور جب کھڑا ہوا اللہ کا بندہ لعنی بندہ کامل محمد سالٹھائیکٹم اس کو پکارے یعنی جب کھڑے ہوکر قرآن پڑھتے ہیں تو لوگ آپ پر

ٹوٹ پڑتے ہیں۔مومنین توشوق ورغبت سے قرآن سننے کی خاطر اور کفار تکلیف دینے کے لئے حالانکہ وہ تو اپنے رب کو پکار تا ہے تو اس میں لڑنے کی کیا بات ہے۔''

یہاں پر عبد سے مراد محمر صل اللہ ہیں اور یک عُوہ سے مراد بھی آپ ہیں ہیں،
یہاں پر روح اور جسد ہی مراد ہے، ایسے ہی آشیزی بِعَبْیہ میں روح اور جسد ہی مراد
ہے۔ رہی حدیث وہ حضورا کرم صل اللہ اللہ کا قول آسیزی ہی ہے، کیونکہ فعلوں میں اصل یہ
ہے کہ وہ یقظہ پرمحمول کئے جائیں، جب تک اس کے خلاف کوئی دلیل نہ ہوعقلی شری۔
قاضی عیاض میں اور طاہر سے عُد ول (۱) نہ کیا جائے گا اور حقیقی معنوں سے اور طرف
دونوں ہی مراد ہیں اور ظاہر سے عُد ول (۱) نہ کیا جائے گا اور حقیقی معنوں سے اور طرف
نہیں پھیرا جائے گا اور اسری کے جسم اور روح کے ساتھ بیداری کے عالم میں ہونے
میں کوئی استحالہ (۲) نہیں۔ اور یہ جو باری تعالی نے فرمایا ہے:

مّازَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَلَحٰی ﴿ (سورة النجم: ١٤) ترجمہ: '' بہکی نہیں نگاہ اور نہ حد سے بڑھی یعنی آنکھ نے جو کچھ دیکھا پورے انقان سے دیکھا نہ نگاہ ہٹی نہ تجاوز کیا حد سے آگے بڑھی بس اسی برجمی رہی۔''

یعنی عجائبات ملکوت سے نظر نہیں پھری اور نہ اس سے تجاوز کیا، کیوں کہ الْبَهَرُ بیداری کی حالت میں ہی دیکھنے کو کہتے ہیں اس کی شہادت ہیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

لَقَلْرَاى مِنَ ايْتِ رَبِّهِ الْكُبْرى ﴿ (سورة النجم: ١٨)

<sup>(</sup>ا) انكار

<sup>(</sup>۲) حالت وخاصیت کا بدل جانا

ترجمہ: '' سچ تو یہ ہے کہ انہوں نے اپنے رب کی بڑی بڑی نشانیوں میں سے بہت کچھ دیکھا۔''

اگریه نیند میں ہوتا تو اس میں کون سی آیات تھیں جو خارق العادت <sup>(۱)</sup> ہوں؟ اور ان کے تکذیب (۱) کرنے کی کوئی وجہ نہیں ، یہ بھی متواتر حدیثیں ہیں کہ آپ کے لئے براق پیش کیا گیا ،معلوم ہوا کہ آپ کی معراج روح اور جسد کے ساتھ ہوئی تھی۔اورابن کثیر نے اپنی کتاب کی تیسری جلد کے شروع میں اس کوخوب لکھا ہے پھر اخیر میں فرماتے ہیں کہ ابوالخطاب حافظ عمر و بن دحیہ نے اپنی کتاب''التنویر فی مولد السراح المنير'' ميں لکھا ہے کہ حدیث اسراً حضرت انس ڈٹاٹن سے بھی مروی ہے اور حضرت عمر بن خطاب والثنة سے ، ابن مسعود والثنة ، ابوذ روالثنة ، ما لک بن صعصعه رفالتنه ، ابو ہریرہ طالتُنهٔ، ابوسعید الحذری طالتُهُهٔ، ابن عباس طالتُهُ، شدا دین اوس طالتُهُ، اُبِی بن کعب طالتُهُ، عبدالرحمان بن قريط طالفيُّهُ، ابي حبة طالفيُّهُ، ابي ليلي طالفيُّهُ، عبدالله بن عمر طالفيُّهُ، جابر طالفيُّهُ، حذيفه ركالنَّفُهُ ، أبو أبوب ركالنُّفُهُ ، أبو أمامه ركالنُّفُهُ ، سمرة بن جندب ركالنُّفُهُ ، أبي الحمراء ركالنُّفُهُ ، صهبيب رومي وللفيَّة ، أم باني وللنِّهَا، عا تَشه صديقة وللنَّهَا ور اساء وللنَّهَا ( دونوں حضرت صديق اكبر وللنَّهُ کی صاحبزادیاں ہیں) وغیر ہم سے بھی ٹھاٹھ اور اس مسلے پر اتفاق کیا ہے تمام مسلمانوں نے اور اعراض کیا ہے زندیقوں اور ملحدوں نے۔

امریکہ سے ایک رسالہ ماہواری (لائف) نکلتا ہے نیو یارک سے، اس میں جولائی 1963ء کے لائف میں اس مضمون کوخوب لکھا ہے اور آئے دن اخبارات میں شائع ہوتار ہتا ہے، روس امریکہ میں یورپ کے مختلف مما لک میں تجربے ہورہے ہیں۔ سائنس اس بات کوتسلیم کر چکی ہے ایسا سریع السیر سفر ممکن الوقوع ہے، چنانچہ لائف

<sup>(</sup>۱) معجزه، کرامت۔

<sup>(</sup>۲) حطلانا۔

1963ء میں درج ہے کہ'' گارڈن کو پر'' نے صرف ۹۰ منٹ میں ساری دنیا کے گرد بائیس جکر کاٹے اور ساڑ ہے سترہ ہزار میل فی گھنٹہ کی رفتار سے وہ ہوائی جہاز چلاتھا، بیہ مضمون 1964ء کے ماہنامہ'' چٹان'' میں شائع ہوا تھا۔ اور بھی بہت سے اخبارات میں مضامین آئے دن آتے رہتے ہیں۔اس سے اندازہ لگائے کہ حضور اکرم صلّ ٹالیا ہے کا بیہ فضائی سفر کس قدر سر بیج السیر تھا۔ ڈاکٹر اقبال کھتے ہیں:

سبق ملا ہے ہیہ معراج مصطفے سے مجھے کہ عالم بشریت کی زد میں ہے گردوں اور یہ بھی فرماتے ہیں:

رہ یک گام ہے ہمت کے لئے عرش بریں کہہ رہی ہے یہ مسلمان سے معراج کی رات حضرت مولانا نظامی میشید فرماتے ہیں:

تن او که صافی تر از جان ماست اگر شد بیک لخظه آمد روا است

ترجمہ: "اس کا بدن ہماری روح سے زیادہ صاف تھا اگر اس کا آنا ایک لمحہ میں ہوتو جائز ہے۔"

11 نومبر 1966ء کے ترجمان اسلام لا ہور میں ہے روس نے بھی ایک خلائی تجربہ گاہ فضاء میں چھوڑی ہے جو کہ خلا میں 62 سے 248 میل تک کی بلندی پر زمین کے گرد چکر کا ہے رہی ہے بیتجربہ گاہ گذشتہ اکتوبر میں چھوڑی گئی تھی۔

اور حضرت مولانا محمد انورشاہ کشمیری میشیشنے اپنے قصیدے ضرب الخاتم علی حدوث العالم میں لکھاہے کہ:

وَ قُلُ قِيْلَ إِنَّ الْمُعْجِزَاتِ تَقُلُمُ

بِهَا يَرْتَغَى فِيهِ الْخَلِيْقَةُ فِي الْمَدَى تَرْجَه: "كَهَا كَيْ الْمَدَى تَرْجَم: "كَهَا كَيْ الْمَدَى ت ترجمه: "كها كيا ہے كه مجزات آگے بڑھتے ہیں جس میں مخلوق بہت زمانے تک ترقی كرے گي۔ "

چنانچہ آئے دن کے تجربے ہم مشاہدہ کر رہے ہیں حضرت شاہ صاحب میں کہ کے اس شعر کا مطلب یہ ہے کہ انبیاء کرام علیہ کے مجزات اس بات کی دلیل ہیں کہ آئندہ کو مخلوقات ان کا تجربہ کرے گی ، چنانچہ ریڈیو کی ایجاد اس بات کی دلیل ہے کہ حضرت ابراہیم علیائیل نے جو جج کے متعلق آواز دی تھی وہ بالکل حق ہے گواس کے متعلق سائنس ابھی ابتداء ہی میں ہے لیمی حضرت ابراہیم علیائیل نے تو کعبہ شریف کے بنانے کے بعد الیمی آواز دی تھی جو تا قیامت جن کی قسمت میں جج لکھا تھا، ان سب نے لبیک کہا، لیمی واز دی تھی جو تا قیامت جن کی قسمت میں جج کھا نہاء کرام علیائیل کا آواز دینا بغیر کسی آلہ کے تھا، اور سائنس اب آلات کی ایجاد سے اس طرف ترقی کر رہی ہے تا کہ یہ منوایا جائے کہ جو پچھا نہیاء کرام علیائیل کے تخت ہے وہ سب پچھمکن الوقوع ہے یا مثلاً ہوائی جہاز کی ایجاد حضرت سلیمان علیائیل کے تخت ہے وہ سب پچھمکن الوقوع ہے یا مثلاً ہوائی جہاز کی ایجاد حضرت سلیمان علیائیل کے تخت کے اڑنے کی تصدیق فعلی ہے مگر وہ بغیر آلات کے تھا، اور بیآلات سے ہے۔ اور جیسے حضرت عمر ڈاٹیؤ نے منبر پر کھڑے ہوئے بندرہ سومیل پر آواز بغیر کسی آلہ کے پہنچا دی تھی، فرمایا تھا:

يَاسَادِيَةُ الْجَبَلُ آئُ انْظُرُ إِلَى الْجِبَلُ. ترجمه: ''اےساریہ پہاڑ کے طرف دیکھ لیجئے۔''

اسی طرح حضرت عیسیٰ عَلیائیاً کا عروج اور نزول ہے۔الحاصل کہ حشر اجساد اور موت کے بعد سارے عالم کا اٹھانا وغیرہ سب برحق ہیں خواہ ہماری سمجھ سے بالاتر ہوں۔ایسے ہی حضرت عیسیٰ عَلیائیاً کا آسانوں پر جانا اور قرب قیامت میں آپ کا نزول ہونا سب برحق ہیں اور اس پر ایمان لانا فرض ہے، اور یہی صراط مستقیم ہے:

وَاللّهُ يَهُدِئُ مَنْ يَّشَأَءُ إلى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْدٍ (سورة النور:٣٦) ترجمہ: ''جن کو الله تعالی چاہتا ہے سیدھے راستے کی ہدایت دیتاہے۔''

یا اللہ! ہمیں اپنے فضل سے حضور اکرم صلّاتُهُ اَلِیّہِ کا اتباع نصیب فرما اور ہم کو حضوراکرم صلّاتُهُ اِلِیّہِ کی شفاعت نصیب فرما ، ہمیں بزرگان دین کا اتباع نصیب ہو۔ آمین یا رب العالمین

 $^{\diamond}$ 

علامہ ابن منیر ﷺ نے فرمایا ہے کہ جنگی ایک رتبہ ہے بڑا عالیشان وہ ایک حالت ہوتی ہے:

(بين النوم واليقظة).

ترجمہ: ''سونے اور جاگئے کے درمیان۔''

(ف) جب انسان کثرت سے ذکرِ الٰہی کرتا ہے اور اس کی ہڈی ہڈی میں بیسا جاتا ہے اور اس کو باری تعالیٰ اپنے فضل سے روح کا ذکر نصیب کرتے ہیں اور اس کوسلطان الا ذکار نصیب ہو جاتا ہے اس پر اس حالت کا کھلنا آسان ہو جاتا ہے حضرت شخ وو<u>ہ میں:</u> عطار میشاند فرماتے ہیں:

خنجر خاموثی و شمشیر جوع نیزه تنهائی و ترک هجوع

ترجمه: '' خاموشی کاختجر اور بھوک کی تلوار اور تنہائی کا نیز ہ اور نیند کو حسید ''

اوراس مسکلہ کو اہلِ تحقیق کے سوا کوئی کم سمجھتا ہے علامہ زر قانی میں چونکہ اہلِ حقائق میں اس لئے انہوں نے اس مسکلہ کوخوب لکھا ہے، اور اپنی کتاب میں جا بجا تحقیق کی ہے۔(زرقانی،شرح مواہب لدنہ ۲۰۱۶)

(۱) در همه سیر و غربتے کشف نشد حقیقتے گرچه شدم برنگ بو خانه بخانه کو بکو

تشریج: تمام سفر میں کوئی حقیقت منکشف نه ہوئی اگر چه میں خوشبو کی طرح ہر جگه پھرا، لینی اس عالم مشاہدہ میں اُس عالم کی حقیقت بالکل منکشف نہیں ہوتی جب تکے آ دمی عالم برزخ میں نه چلا جائے ،تو بعینہ اس کو بیان نہیں کرسکتا۔

> (۲) گر بودم فراغت از پس مرگ ساعت شرح وہم ہمہ بتو قصہ بقصہ ہو بہو

تشری: اگر مجھ کومرنے کے بعدایک گھڑی بھی فرصت مل گئی تو تیرے سامنے سب پچھ بیان کر دول گا۔

> (۳) دانه خلاف تخم نے ہرچپہ بود ز جبر و قدر آنچیہ کہ کشتہ ای درو حنطہ بحنطہ جوز جو

تشرت : خواہ کوئی اپنے آپ کومجبور سمجھ یا قادر مطلق سمجھے بہر حال غلہ وہی ہوتا ہے جیسا نیج ڈالتے ہیں جو کچھ تونے بویا ہے اس کو کاٹ لے اگر گیہوں بوئے ہیں تو گیہوں کاٹ لواگر جو بوئے ہیں جو کاٹ لو۔

(۴) ظاہر و باطن اندرال ہمچو نواۃ و نخل دال نے بعد از یک زدو جنب بجنب دوبدو

تشریج: بید دنیا اور آخرت اسی طرح ہیں جیسے تھجور کا درخت اور گھطی ہوتی ہے بید دونوں جہاں اس طرح نہیں ہیں کہ ہم ایک دوان کو کہیں حبیبا کہ گھطی پھوٹ کر اندر سے تھجور کا درخت نکل آتا ہے، تو گھطی تو دنیا کی مثال ہے، اور تھجور کا درخت عالم آخرت کی مثال ہے خوب سمجھ لینا چاہئے۔

(۵) رشته این جهال بتن جامه آن جهال بتن رشته برشته نخ نخ تار بتار پو بپو

تشریج: جیسے مسلی حجب جاتی ہے اور محجور کا درخت ظاہر ہوجا تا ہے بعینہ اسی طرح میہ بدن تو بظاہر حجب جاتا ہے اور روح ظاہر ہوجاتی ہے ، بعینہ تا نا با نا اسی طرح ظے ہر ہوتا ہے کہ روح چوں کہ اس جہاں کی چیز ہے اس کے آثار قبر ہی سے ظاہر جاتے ہیں اور بدن چونکہ اس جہاں کی چیز ہے یہ بظاہر ٹوٹ کچوٹ جاتا ہے۔

> (۱) ہست جزا ہمو عمل سم کہ خورد شود مرض نیخ و شجر ہمو ہمو تخم و شمر چنو چنو ترجمہ:'' جوآ دمی زہر کھا تا ہے وہی زہر مرض کی شکل میں ظاہر ہوتا ہے جو جڑ ہے وہی شجر ہے جو پھل ہے وہی نیج ہے مشہور ہے کہ نیج جبٹہنی کے ہاتھ چڑھتا ہے اس کا نام پھل ہوتا ہے۔'' تشریح: جزاجنس عمل سے ہوتی ہے قرآن شریف میں آتا ہے: تشریح: جزاجنس عمل سے ہوتی ہے قرآن شریف میں آتا ہے:

فَمَنُ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَّرَهُ ۚ وَمَنُ يَّعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ۚ (سورة الزلزال:٤٨)

ترجمہ: ''جس نے ذرہ بھر بھلائی کی وہ اسے دیکھ لے گا اورجس نے ذرہ بھر برائی کی وہ اسے دیکھ لے گا۔''

یعنی جوایک ذرہ ذرہ مل بھلا ہو یا برااس کے سامنے ہوگا۔''

وَوَجَلُوْا مَا عَمِلُوْا حَاضِرًا ﴿ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ آحَمَّا ۞ (سورة الكهف:٩٩)

ترجمہ:'' اور وہ لوگ پائیں گے جو کچھ کیا ہے سامنے اور تیرا رب ظلم نہیں کرے گاکسی پر۔'' یعنی ذرہ ذرہ کمل آنکھوں کے سامنے ہوگا یہ نیکی وبدی عمل نامے میں درج ہوگ۔ جوکوئی ذرہ کے برابر نیکی کرے گااس نیکی کو دیکھے لے گا جو کوئی ذرہ کے برابر برائی کرے گاوہ اس برائی کو دیکھے لے گا۔سارے قرآن کو دیکھے لویہی آتا ہے کہ جو پچھ کیا ہے وہی ملے گا:

وَآنُ لَّيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعِی ﴿ (سورة النجم: ٣٩) ترجمه: "اور بید که آدمی کووبی ملتا ہے جواس نے کما یا۔ "
یعنی دوسروں کی نیکیاں لے اُڑے بینہیں ہوسکتا۔

(2) قبر کہ بودد اورے سوئے جہان دیگرے غیب شود شہود ازو دیدہ بدید روبرو

تشری : قبر میں جاکراپنے سب اعمال منکشف ہوجائیں گے جب روح ظل ہمر ہو جائیں جائے گی کیونکہ روح لطیف ہے اس واسطے اس لطیف کولطیف چیزیں سب نظر آ جائیں گی بعنی عالم قبر دوسرے جہاں کے لئے ایک روشن دان کا کام دے گی جیسا کہ حدیث میں آتا ہے کہ نیک آ دمی کے لئے جنت کی خوش ہوئیں آتی ہیں اور ہوائیں آتی ہیں اور برے آ دمی کے لئے جنت کی خوش ہوتی ہے ، اور قبر کوفر مایا گیا کہ یا تو ایک باغ ہے جنت کے باغوں میں سے یا ایک گڑھا ہے جہنم کے گڑھوں میں سے ، یعنی عالم غیب قبر میں منکشف ہوجائے گا گویا قبر ایک دروازہ ہے عالم غیب کے لئے۔

(۸) منکشف آل جهال شود گرچه دریں جهال بود زندگی دگر چنو ذره بذره موبه مو

تشرتگ: وہ جہاں بالکل واضح ہو جائے گا اگر چہ بظاہر قبرتو اسی جہاں میں ہوتی ہے اس جہاں کی زندگی اس پر واضح ہو جاتی ہے۔ (۹) مردن این طرف بوزیستن دگر طرف روزن بازدید تو طقه بطبقه تو بتو

تشریے: اس طرف کا مرنا اس طرف کا جینا ہے عالم آخرت کے تمام طبقات اس پر کھل جاتے ہیں اور اس روشن دان سے نظر آجاتے ہیں جیسا کہ احادیث میں صاف مذکور ہے مشہور ہے کہ بیر استہ آنکھ بند کرنے سے طے ہوتا ہے جو برزخی آ دمی ہوتے ہیں ان پر عالم برزخ منکشف ہوتا ہے۔

حضرت شاہ صاحب میں فرمایا کرتے تھے:

وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُجِيئِطَةٌ بِالْكَفِرِينَ ﴿ (سورة التوبه: ٣٩)

ترجمہ: ''اورجہنم گھیر رہی ہے گافروں کو لیتی یہ برے اعمال ہی جہنم ہے جنہوں نے ان کو گھیرا ہے۔''

بِشک جہنم احاطہ باندھے ہوئے ہے کفار کا کہ کفا رکوجہنم حقیقت گھیرے ہوئے ہے۔ تیامت کے روز بیز مین کا گولہ اٹھا دیا جائے گانچے سے جہنم نمودار ہوجائے گانچے سے جہنم نمودار ہوجائے گا، اسی واسطے مؤمن کو تکم دیا گیا ہے کہ تو او پر کو پرواز کراور ہلکا بھلکا ہوجا، حدیث شریف میں ہے کہ مؤمن کو کہا جائے گا کہ پڑھتا جا اور چڑھتا جا، رَیِّلْ وَ ارْتَقِ۔

(۱۰) تانه شکست صورتے جلوہ نزد حقیقتے

جب تک کہ ظاہری صورت نہیں ٹوٹتی اس وقت تک حقیقت جلوہ نما نہیں ہوتی <u>210</u> مولانا رومی میشید فرماتے ہیں:

> ہر بنائے کہنہ کہ آباداں کنند اول آن بنیاد را ویراں کنند

جو پرانی عمارت کہاس کو نئے سرے سے بناتے ہیں پہلے اس عمارت کو برباد کر دیتے ہیں۔اس طرح اس دنیا کوتوڑ پھوڑ دیا جائے گا، پھراس میں سے آخر۔۔۔

نمودار کر دی جائے گی ، جیسے کہ گھھلی کو زمین میں دبا کرتوڑ پھوڑ دیا جا تا ہے ، اس میں سے کھجور کا درخت نمودار کر دیا جاتا ہے ، حقیقی جہاں یعنی آخرت تب نمودار ہو گی جب یہ جہاں فانی توڑ بھوڑ دیا جائے گا،لہٰذا قیامت کا آنا برحق ہے، وہ چونکہ رب العالمین ہیں وہ انسان کی تربیت اسی طرح کرتے ہیں عالم برزخ میں رکھ کر پھر عالم آخرت میں اس کونمودار کریں گے۔اسی واسطےانبیاء کرام میٹلا کومبعوث فرمایا کہلوگوں کواس کا یقین دلائیں کہ قیامت ضرور قائم ہوگی۔ ب<sub>ی</sub>تقریر حضرت شاہ صاحب میشیسے بہاول پور میں 1932ء میں فرمائی تھی ، پھر میں نے بی تقریر حضرت مولانا سے ہ عب دالقا در رائے پوری عشار کی خدمت میں سائی تو حضرت عشار بہت خوش ہوئے اور تصدیق فرمائی ، یہ 1942ء کا وا قعہ ہے جب کہ میں حضرت کی خدمت میں ڈھڈ یاں ضلع سر گودھامسیں موجود تھا۔اب تو نہ حضرت شاہ صاحب ٹیسٹۃ رہے جوان سے استفادہ کیا جا تااب کوئی نہیں رہا جوالییمشکل باتوں کوحل کر ہے، ایسا بلنداور باریک مسکلہ حضرت شاہ صاحب نے باتوں ہی باتوں میں حل کر کے رکھ دیا گویا عالم برزخ ہمارے سامنے ہے، مرنے سے پہلے حضرت میں اواح زیر مطالعہ اکثر مثنوی شریف ہوتی تھی، عموماً عالم ارواح اور عالم برزخ کی باتیں کیا کرتے تھے اور بہتو اکثر فرماتے تھے کہ اب ہمارا آخری مرحلہ ہے کسی کو کیا معلوم تھا کہ اپنے وصال کی طرف اشارہ فر مارہے ہیں۔

## میری قبر پرآ کرآ واز دے دینا

بہاول پور سے چلتے وقت مولانا غلام محمد شیخ الجامعہ گھوٹوی میں اور مایا اور مولانا محمد شیخ الجامعہ گھوٹوی میں مقدے کا فیصلہ مولانا محمد صادق میں ہوجائے تو میری قبر پر آئر کرآ واز دے دینا، ہم نے یہ بات سی تو معمولی بات سمجھی، جب وصال ہو گیا تو پہتہ چلا کہ یہ بھی اپنے وصال کی طرف اشارہ تھا۔

حضرت عشالیہ کے وصال کے گئی ماہ بعد مقدمہ کا فیصلہ مسلمانوں کے حق میں ہوا

تو مولانا محمہ صادق میں ہیں نے حضرت کی وصیت کو پورا کرنے کے لئے دیو بند کا سفر کیا اور آپ میں کی فرمیا اور آپ میں کی قبر مبارک پر روتے ہوئے آواز دی۔ () مولانا محمہ صادق میں ہوئے آواز دی۔ شاہ صاحب میں بڑی عقیدت تھی اور حضرت مولانا غلام محمہ صاحب دین پوری سے بیعت تھے، حضرت شاہ صاحب میں ہالکل خاموش رہتے تھے ویسے بڑے فاصل تھے علوم مستحضر تھے۔

#### \*\*\*

## احوال سفر بهاولپور بزبانی مولانا محمد صادق عیشته

حضرت شاہ صاحب رہے گئی کا بہاول پورتشریف کے جانا مولانا محمد صادق رحمہ اللہ کی زبانی سنئے۔

#### \*\*\*

## بِسْمِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ حَامِلًا وَمُصَلِيًا ـ

شیخ الاسلام والمسلمین اسوة السلف وقدوة الخلف حضرت مولانا سیدمحد انور شاه کاشمیری قدس الله اسرار بهم کی بلند بستی کسی تعارف اور توصیف کی محتاج نہیں، آپ کو مرز ائی فتنے کے ردواستیصال کی طرف خاص توجہ تھی ، حضرت شیخ الجامعہ صاحب میں اللہ علی خط شاہ صاحب میں دیوبند پہنچا تو حضرت ڈا بھیل تشریف لے جانے کا خط شاہ صاحب میں اللہ علی خدمت میں دیوبند پہنچا تو حضرت ڈا بھیل تشریف لے جانے کا

<sup>(</sup>۱) مولانا محمد صادق مُرَّالَّة نے 1945ء میں دیوبند کا سفر کیا اور حضرت مولانا حسین احمد مدنی مُرِیلَّه کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آنے کا مقصد بیان کیا اور درخواست کی که کسی طالب علم کو حضرت شاہ صاحب مُرِیلَّه کی قبر کی نشاندہی کیلئے میرے ساتھ بھیج دیں، اس وقت میں وہاں موجود تھا، حضرت مدنی مُرِیلُّه اللہ علم کے حضرت شاہ نے مجھے ایکے ساتھ کردیا۔ قبر پر پہنچ کرمولانا محمد صادق مُرِیلَٰ پر رفت طاری ہوگئی اور انہوں نے حضرت شاہ صاحب مُرِیلیْ کومقدمہ جیتنے کی خوشخری دی۔ از (مولانا) مجاہد الحسینی (مدخلد) (علماء دیوبند صفحہ ما ما

اراده فرما حيكے تنصاور سامان سفر باندھا جا چكا تھا مگر مقدمہ كی اہمیت کو ملحوظ فرما كر ڈ انجيل کی تیاری کوملتوی فرمایا اور 19 اگست 1932ء کو بہاول پور کی سرز مین کواپنی تشریف آوری سے مشرف فرمایا ، حضرت بیشات کی رفاقت میں پنجاب کے بعض علماء مولانا عبدالحنان بھاللہ خطیب آسٹریلیامسجد لا ہور و ناظم جمعیت علاء پنجا بے مولا نامحمہ لائل پوری ﷺ فاضل د یو بندمولا نا محمد زکریا لدهیانوی ﷺ وغیر ہم بھی تشریف لائے ، ریاست بہاول پور اور ملحقہ علاقہ کے علماء وزائرین اس قدر جمع ہوئے کہ حضرت کی قیامگاہ پربعض اوقا**۔۔** بیٹھنے کی جگہ نہ ملتی تھی اور زائرین مصافحہ سے مشرف نہ ہو سکتے تھے، 25اگست 1932ء کو حضرت عطیمهٔ کا بیان شروع ہوا عدالت کا کمرہ امراء و رؤساء ریاست وعلاء کی وجہ سے پُرتھا، عدالت کے بیرونی میدان میں دور تک زائرین کا اجماع تھا، باوجود یکہ شاہ صاحب مُثالثة عرصہ سے بیار تھے اورجسم مبارک بہت ناتواں ہو چکا تھا مسگرمتوا تریا خچ روز تک تقریباً پانچ یانچ گھٹے یومیہ عدالت میں تشریف لا کرعلم وعرفان کا دریا بہاتے رہے،مرزائیت کا کفر وارتداد، دجل وفریب کے تمام پہلوآ فتاب نصف النہار کی طرح روش فرمائے،حضرت شاہ صاحب میں ہے بیان ساطع البر ہان میں مسکلہ ختم نبوت اور مرزائی کے اِدّعاء نبوت اور وحی مدعی نبوت کے کفر وارتداد کے متعلق جس مت درمواد جمع ہے اور ان مسائل وحقائق کی توضیح وتفصیل کے لئے جوشمنی مباحث موجود ہیں سٹ پیر مرزائی نبوت کے رد میں اتناعلمی ذخیرہ کسی ضخیم کتاب میں یکجانہیں ملے گا۔حضرت شاہ صاحب میشانی ہے بیان پر تبصرہ کرنا خاکسار کی فکر کی رسائی سے باہر ہے، ناظرین بہرہ اندوز <sup>(۱)</sup> ہوکر حضرت شاہ صاحب مُنطِنَّة کے حق میں دعا فرمادیں کہ اللہ تعالیٰ حضرت مُنطِیَّة کے اعلیٰ علیمین میں مدارج بلند فرمادیں۔ آمین

<sup>(</sup>۱) فائدہ حاصل کرنا (خصوصًاعلمی)

## علاء اہل حدیث حضرت شاہ صاحب بھالیہ کے مداح

دوم مولا نا عبدالتواب ملتانی تلمیذر شید حضرت مولا نا عبدالجبارغزنوی بُیشتهٔ نے علاء اہلِ حدیث کے مجمع میں حضرت شاہ صاحب بُیشتهٔ کی علمی کمالات اور بزرگ کا برملا اعتراف کیا، مولوی محمد اساعیل بُیشته گوجرانوالہ نے اس مجمع میں کہا تھت کہ مولا نا انور شاہ بُیشتهٔ تو حافظ حدیث ہیں، مولا نا ثناء اللہ بُیشتهٔ متعدد بار ملا قات فرما کر حضرت بُیشتهٔ علمی استفادات فرماتے رہے، حضرت شاہ صاحب بُیشتهٔ امرتسر تشریف لاتے رہے، علمی استفادات فرماتی کی مجالس مسیں علماء اہل حدیث احتاف کی نسبت زیادہ سے زیادہ تعداد میں حضرت کی مجالس مسیں شریک ہوا کرتے تھے اور اس کا اہتمام خصوصی رکھتے تھے۔

مولانا ثناء الله صاحب مرحوم نے اپنے اخبار اہلحدیث میں حضرت شاہ صاحب میں اپنے درد دل کا صاحب میں اپنے درد دل کا ا صاحب میں اپنے درد دل کا اظہار کیا ہے اور حضرت عمر فاروق میں اپنے کے میں ، اظہار کیا ہے اور حضرت عمر فاروق میں اللہ کے مناقب اور میلمی فضائل بیان کئے ہیں ، اور محبت بھرے الفاظ میں متعدد ملاقاتوں کا ذکر کیا ، اور یہ کہا کہ بے نظیر عب الم دین رخصت ہوگیا۔

اور مصری علاء میں سے علامہ حضرت مولانا محمد زاہد کوشری مُنطِیت نے '' تانیب الخطیب' اور متعدد رسائل اور مقالات الکوشری میں جگہ جگہ حضرت شاہ صاحب مُنطِیت کے علمی تبحر کا برملا اعتراف کیا ہے، کوشری مُنطِیت کی میسب تصانیف بندہ کے پاس موجود بیں مقالات کوشری مدینہ منورہ سے بڑی کوشش کے بعد دستیاب ہوئی ، اس کتاب کے بیں مقالات کوشری مدینہ منورہ سے بڑی کوشش کے بعد دستیاب ہوئی ، اس کتاب کے

پڑھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ علامہ کوثری ٹیٹالڈ حضرت شاہ صاحب ٹیٹائٹ سے بہت متاثر ہیں،''عقیدۃ الاسلام'' مع''تحیۃ الاسلام' کے جدیدایڈیشن سے مولا نا مولوی محمد یوسف بنوری ٹیٹائٹ کا مقدمہ پڑھنا چاہئے''نیل الفرقدین' کی'' تانیب الخطیب'' میں بڑی ہی تعریف کی ہے۔

#### \*\*\*

## مكتوب مولانا طاسين ومشاللة

السلام عليكم ورحمة الله وبركاتية

حضرت مولانا محمد طاسین ﷺ آپ کا ہدیہ متبر کہ خطبات وا کفار الملحدین دو

#### عدد نسخ پنجے:

آلحَهُ لُولِلهِ حَمُّلًا كَثِيْرًا طَيِّبًا مُبَارًكًا فِيهِ مُبَارًكًا عَلَيْهِ. ترجمہ: '' تمام تعریفیں اللہ کے لئے ہیں بہت زیادہ حمہ پا کیزہ حمہ جس میں برکت ہو اور جس کے اوپر برکت ہو ایسا حمہ اللہ کے لئے ہیں۔''

ہدیدکیا تھا ایک نعمت غیر مترقبہ تھی جس پر آپ بہت شکرید کے اور مسبارک باد

کے ستحق ہیں۔ حضرت مولا نا محمد ادریہ سل میر ٹھی ٹیٹیٹ نے اکفار الملحدین کا اردو ترجمہ

کر کے مسلمانوں پر بڑا ہی احسان عظیم فرمایا ہے، حضرت مولا نا ومخد و مناشیخ المحدثین محمد

انور شاہ کشمیری ٹیٹیٹ کی شاید روح کتنی خوش ہوئی ہوگی اور مولا نا محمد ادریہ س ٹیٹیٹٹ کے

کتنے مدارج عالیہ بلند ہوئے ہوں گے، ان کے لئے بیتر جمہ سرمایہ آخرت ہے اور تمام

دنیا کے مسلمانوں پر بڑا ہی احسان عظیم ہے اور آپ کو بھی اللہ تعالی خوش رکھیں۔ مجلس علمی کیا ہے ایک خوان نعمت ہے جس کو آپ نے مسلمانوں کے دینی اور دنیاوی نفع کے

لئے بچھا رکھا ہے اور ہر وقت اعلیٰ سے اعلیٰ نعمین دنیا بھر کے مسلمانوں کے لئے تقسیم

کرتے رہتے ہیں۔

ایں سعادت بزور بازو نیست تانہ بخشدہ خدائے بخشدہ

ترجمہ: ''یہ سعادت بازو کے زور سے نہیں مل سکتی جب تک بخشش کرنے والا اللہ اپنافضل و بخشش نہ کرے۔''

مولا نا حاجی محمد صاحب سملکی ثم افریقی بڑے ہی خوش قسمت تھے کہ اللہ تعالی نے ان کواس طرف متوجہ کیا،حضرت شاہ صاحب میں کی پیخواہش ہوتی تھی کہ ان کے علوم کو کوئی اینے لفظوں میں دنیا تک پہنچا دے''ا کفار الملحدین'' تو دنیا بھر میں پہلی کتاب ہےجس میں اصول تکفیر مدون فرمائے گئے ہیں، گویا بیہ کتاب حضرت کی ایک الهامي كتاب ہے،''عقيدة الاسلام'' كوجھي آپ نے دوبارہ شائع كيا، اور''تحية الاسلام'' کوساتھ ہی ملا دیا اس سے علماء کو بہت فائدہ ہوا۔حضرت شاہ صاحب میشا کی بیہ خواہش تھی کہ ضرب الخاتم میں جوحوالے دیئے گئے ہیں اس کی عبارتیں مولا نامحمہ یوسف بنوری میں نے جمع کی تھیں وہ بھی اگر حجیب جائیں تو یہ بڑی خدمت ہوگی۔ضرب الخاتم بڑی ضروری کتاب ہے جس کوعلماء بھی کم سمجھتے ہیں،حضرت شاہ صباحب میشا فرماتے تھے کہ جتنا ڈاکٹر محمد اقبال ﷺ ضرب الخاتم کو سمجھے ہیں اسٹ کوئی مولوی بھی نہیں سمجھا۔ اگر اس کے ساتھ حوالہ جات کی عبار تیں بھی شامل کردی جائیں تو یہ بہت بڑی خدمت ہوگی۔خطبات کے شروع میں جونماز سے متعلق آپ نے مضمون دیا ہے وہ بڑا ہی قیمتی ہی ، آپ اگر سیدسلیمان ندوی میشان کی سیرت النبی کے حوالہ کی بجائے امام ربانی مجدد الف ثانی کے مکتوبات شریفہ سے اقتباسات لیتے تو بہت اچھے ہوتا، کیونکہ حقیقت صلاق تک راستہ حاصل کرنے والے ریہ ہی محقق علماء ربانی ہیں جوحقیقت صلاق تک پہنچتے ہیں اور ان پر حقائق منکشف ہوتے ہیں۔

میں جج بیت اللہ کو گیا ہے جنوری 1939ء کا واقعہ ہے (حضرت شاہ صاحب مُثالثة كا وصال منى 1933ء ميں ہو گيا تھا يعنى ٣ صفر ٣٥٢ هـ) يه واقعه ذي قعدہ کے<u>۵ سا</u>رھ کا ہے اس وقت مولا نا عبیداللہ سندھی میش مکہ مکرمہ میں تھے،جس دن میں بعد نماز مغرب ان کی زیارت کے لئے گیا وہ مُصلّٰی مالکی کے پاس بیٹھے تھے میرے ساتھ میاں جان صاحب مطوف تھے، جب ملاقات ہوئی تو مولا نا عبیداللّہ۔ سندھی ﷺ نے دریافت فرمایا کہ تونے کسی سے پڑھااور تو کسی سے بیعت ہے؟ میں نے عرض کیا کہ حدیث تو حضرت مولا نامحمد انور شاہ کشمیری مُٹِسَدُ سے پڑھی اور بیعت شیخ الہند حضرت مولا نامحمود حسن عِشلۃ سے کی ، اس پر حضرت مولا نا عبیداللہ سندھی عِشلۃ بہت خوش ہوئے پھر فرمایا کہ جب حضرت شاہ ولی اللہ محد ہے دہلوی ﷺ حرمین شریفین میں تشریف لائے تو فر مایا کہ مجھے اللہ تعالیٰ نے مشاہدہ کا حج کرایا میں نے جب کعبۃ اللہ کی دیواروں کو ہاتھ لگایا تو یوں محسوں ہوا کہ بید دیواریں پتھر کی تونہیں بلکہ نور کی دیواریں ہیں گویا تجلیات کعبدان برمنکشف کردی گئیسی، ان کے نورانی ہاتھ نور کی دیواروں کومحسوس کرنے لگے، پھر فرمایا جب میں روضہ مطہرہ پر مدینہ منورہ میں حاضر ہوا اور روضہ اقدیں کی بیدد بواروں کو ہاتھ لگا یا تومعلوم ہوا کہ بیدد بواریں بھی نور کی بنی ہوئی ہیں \_

حضرت شاہ عبدالنی محدث دہلوی سے نے ''انجاح الحاجہ' میں لکھا ہے کہ ......
اُن تَعُبُّ الله کَانَّكُ تَرَاهٔ سَب بِ تَو مشاہدہ ہے۔ اور ..... فَإِنْ لَّهُ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ فَا لَّهُ تَكُنْ كُراهُ فَإِنَّهُ الله كَانَّكُ مَراء كُنْ الله كَانَ لَم الله كَانَ لَم الله كَانَ لَكُم الله كُنْ الله كَانَ الله كُنْ ال

میں محنت در کار ہے،

<u>آرِ حْنِيْ يَابِلَالُ ـ</u>

اور

اَلصَّلاَةُ مِعْرَاجُ الْمُؤْمِنِيْنِ.

أور

ٱلۡہُصَیّٰی یُنَاجِیۡ رَبُّهُ۔

ترجمہ:''نماز پڑھنے والا اللہ سے سرگوثی کرتا ہے۔''

أور

قُرَّةُ عَيْنِي فِي الصَّلاَةِ ـ

ترجمہ:''میری ہنکھوں کی ٹھنڈک نماز میں ہے۔''

احادیث کا مطلب اس پر کھل جاتا ہے، گویاعلم تقلیدی سے نکل کرعلم تحقیق نصیب ہوجاتا ہے۔حضرت مولانا عبدالقادر رائے پوری قدس سرہ العزیز فرماتے تھے کہ مولانا محمد انور شاہ کشمیری پیشید ایک دفعہ گنگوہ تشریف لے گئے تو فرمایا کہ حضرت میرے لئے دعا فرمائیں کہ مجھے نماز پڑھنی آجائے ، سجان اللہ کہ حضرت کونماز ہی کا فکر رہا کہ نماز صحیح طریقے پر پڑھن آجائے حضرت گنگوہی پیشید سے دعا کروائی ، یہ بات حضرت شاہ عبدالقادر رائے پوری پیشید نے کئی دفعہ فرمائی تھی۔

حفرت مولانا تھانوی رہاتے تھے کہ میں جب کانپور بڑھاتا تھا تو یہ معمول تھا کہ میں جب کانپور بڑھاتا تھا تو یہ معمول تھا کہ شعبان میں جب میں تھانہ بھون آتا تو گئے مراد آباد حضرت مولانا فضل رحمٰن رُجِيالَةً کی زیارت کرکے آتا، ایک دفعہ میں جب حاضر ہوا تو بیٹھتے ہی حضرت مولانا فضل رحمٰن رُجِيالَةً نے فرمایا کہ مولانا یہ جو حدیث میں آتا ہے:

ٱللَّهُمَّ ٱعْطِنِي شَوْقًا إِلَى لِقَائِكَ.

ترجمه:''اےاللہ! مجھےا بنی ملاقات کا شوق عنایت فرما دیجئے''

شوق کا کیا مطلب ہے؟ میں نے عرض کیا کہ حضرت ہی فرمائیں مجھے تو شوق کے معنی نہیں آتے ، تو حضرت سے اللہ! کے معنی نہیں آتے ، تو حضرت نے فرمایا شوق کے معنی ہیں تڑ ہے ، یعنی اے اللہ! اپنے دیدار کی تڑپ عنایت فرمایعنی میٹم لگارہے کہ ہائے میں نے پچھ نہیں کہا ۔ نے کیا خوب کہا ہے:

> یہاں جو درخور توفیق غم پائے نہیں جاتے انہیں رازِ درون پردہ سمجھائے نہیں جاتے

یعنی سارے غمول کوچھوڑ کرفقط ایک اس کے دیدار کاغم لگارہے جیسا کہ اصادیث میں وارد ہے، جوآخرت کاغم لگائے رکھے اللہ تعالی اس کے سارے غمول کے لئے کفایت کرتے ہیں، یہ بات کشرت ذکر سے پیدا ہوتی ہے کہ ذکر کی بھوک و پیاس گئی رہے اور ذکر اس کی خوراک بن جائے جیسے ملاٹ کھ اللہ کی سبیج باری تعالی اور لقدیس غذا ہے بندہ بھی اگر اخلاص سے حیلے اور محنت کر بے تو باری تعالی یہ بات نصیب فرماتے ہیں۔ ہمارے حضرت شاہ عبدالرجیم رائیوری میں اگر وزہ رکھتے تھے اور سارا دن قرآن شریف پڑھتے رہتے حتی کہ روزانہ کا قرآن شریف ختم کرنا معمول تھا، حضرت شاہ عبدالقا در رائے پوری میں خرماتے ہیں کہ وزانہ کا قرآن شریف نے کوری میں اور خورے ہیں اور میں اور خورے کی ایک میں نے ایک دن جرأت کر کے دریافت کیا کہ حضرت اتنی توگری کے روزے ہیں اور میں نقط ایک فنجان پر کفایت کرتے دریافت کیا کہ حضرت اتنی توگری کے دوزے ہیں اور آپ فقط ایک فنجان پر کفایت کرتے ہیں، فرمایا کہ الحمد للہ جنت کا ذا نقہ آرہا ہے۔

میں نے حضرت شاہ عبدالرحیم رائے پوری پُولیٹی کی بھی زیارت کی ہے ہمارے حضرت رائے پوری پُولیٹی کی بھی زیارت کی ہے ہمارے حضرت رائے پوری لیعنی شاہ عبدالقا در چونکہ حضرت شاہ صاحب پُولیٹی سے بھی بڑی محضرت شاہ صاحب پُولیٹی سے بھی بڑی محبت تھی اکثر دیو بند تشریف لے جانے تھے اور حضرت شاہ صاحب پُولیٹی بھی رائے پور

<sup>(</sup>۱) قهوه والي حچوڻي پيالي يا کپ

زیارت کے لئے تشریف لاتے تھے۔ایک دفعہ حضرت شاہ عبدالرحیم رائے پوری پُیٹائیا نے فرمایا کہ میں نے بیسفر دیو بند کااس لئے کیا ہے کہ مولا نامحد انور شاہ تشمیری پُیٹائیا کو دارالعلوم دیو بند کارکن بنانا ہے حضرت شیخ الہندمولا نامحمود حسن پُیٹائیا سے بھی بڑی ہی محبت تھی۔

حضرت شاہ عبدالقادر ٹیٹیڈ فرماتے ہیں کہ حضرت نظام الدین اولیاء ٹیٹیڈ کا دسترخواں بہت وسیع تھا حضرت ٹیٹیڈ خود کچھنہیں تناول فرماتے تھے، ایک دفعہ۔ شور بے کے بیالے کی طرف ہاتھ بڑھایا اور پھرلقمہ منہ میں نہسیں ڈالا، یہاں تک کہ دسترخوان اٹھالیا گیا، پھررات بھر جاگنے کامعمول تھا۔

دیوبند کے بزرگول میں یہ شہورتھا کہ حضرت شاہ صاحب بھائیہ جب نماز پڑھتے ہیں، اور حضرت شاہ صاحب بھائیہ جب نماز پڑھتے ہیں، اور حضرت شاہ صاحب بھائیہ کا اِتقاء (۱) بہت ہی بڑھا ہوا تھا، ہمارے ایک استاد سے حضرت مولا نامفتی فقیر اللہ بھیائیہ وہ فرماتے سے کہ حضرت شاہ صاحب بھیائیہ کو دیکھ کر اللہ تعالیٰ یاد آتا ہے، یہی اولیاء اللہ کی نشانی ہے، جبیبا کہ روایات میں حضرت عبداللہ بن زبیر بھائی کے متعلق نماز پڑھنا ثابت ہے، کم از کم میں نے تو اپنی ساری عمر میں حضرت شاہ صاحب بھیائیہ جبیبا نماز پڑھنے والا کوئی نہیں دیکھا۔ حضرت بھیائی کے چرہ پاک سے یوں محسوس ہوتا تھا کہ ان کو اللہ تعالیٰ کی حَشیت (۲) بہت ہے:

الَّنِ بِنَى الْمَنُوُا وَ كَانُوُا يَتَّقُونَ ﴿ (سورة يونس: ٢٣) ترجمه: ''الله تعالى كے دوست وہ ہیں جو ایمان لاتے اور معاصی سے پر ہیز كرتے ہیں، یعنی ایمان اور تقویٰ سے اللہ تعالیٰ كا قرب

<sup>(</sup>۱) تقویٰ، پرہیزگاری۔

<sup>(</sup>۲) (الله تعالی کی ناراضگی کا) خوف

نصیب ہوتا ہے۔''

اولیاءاللہ کے متعلق قرآن پاک میں فرمایا۔

فقط والسلام

بچول کو دعوات، اورپیار

یہ خط حضرت مولا نا طاسین ﷺ کے نام جوشروع ہوا تھا جہاں ختم ہوتا ہے۔

\*\*\*

## دورانِ سبق ظرافت

صفرت شاہ صاحب ﷺ بعض اوقات سبق کے شمن میں طلب ء کا دل بہلانے کے لئے کوئی بات ظرافت کی کہہ دیتے تھے، ایک دفعہ بخاری شریف کے درس میں قصہ سنایا کہ دیو بند میں ایک شاعر صاحب تھے وہ فر ماتے تھے کہ ہم بھی تصوف پر شعر کہتے ہیں مثلاً

الٹیپٹی والنہرینا والاسترا حجام تیرے شوق میں کفگیر لایا ساتھ

ہ ہے ہے۔ یرے سول میں اس میں تصوف کی کون میں بات سمسی نے کہا کہ شعر تو آپ نے خوب سنا یا مگر اس میں تصوف کی کون می بات

ہے؟ دوسرے آ دمی نے کہا کہ اجی اس میں الف لام تو تصوف کا ہے، اس پر حضرت شاہ صاحب میں قضاء بھی صاحب میں تشاہ بھی

ہونا چاہئے یعنی

الثيثي والنهرينا والاسترا قضا

تا کہ وزن درست رہے، پھر وہ شاعر صاحب فرمانے لگے کہ میں کیا شاعب ر

<u>ا221)</u> ہوں مجھ سے تو بیچارہ ذوق ہی اچھا تھااس پر بہت<sup>مسک</sup>راتے تھے۔

🖈 .....آپ کی نظمیں بہت ہیں بہت سے قصا کدعر بی و ف ارسی ہیں، بعض

نظمیں ایسی ہیں جن کا ایک مصرع فارس اور ایک عربی ہے، عموماً اشتیا قیظمیں بہت ہیں جو اکثر مدینہ شریف کے راستے میں کہی ہیں کئی نظموں کا اور قصائد کا مجموعہ ہمارے پاس بھی ہے جو اگر موقع ملاتو شائع کیا جائے گا، ان شاء اللہ، آگے جو اللہ تعالیٰ کو منظور ہوگا۔

ہ۔۔۔۔فرماتے تھے کہ میں نے شعروں پر کبھی وقت ضائع نہ میں کیا جب کھانے پر بیٹھتا تھا تو بنسل اور کاغذا ہے پاس رکھتا تھا ایک لقمہ کھایا اور ایک شعر کہہ لیا لکھ لیا پس ادھر کھاناختم ہوا ادھراشعارختم ہوئے، مقامات حریری کی طرز پر آپ کی ایک کتاب تھی جس میں کئی ایک مقالے بے نقط تھے۔

کسس ایک دفعہ احقر حضرت شاہ صاحب میں ایک دفعہ احقر حضرت شاہ صاحب میں ایک دیارت کے لئے حضرت مُقتی عزیز الرحمٰن مُعَیٰ اللہ کے حضرت مُقتی عزیز الرحمٰن مُعَیٰ اللہ کے مرہ میں بیٹھا تھا کہ استے میں حضرت شاہ صاحب مُعِنْ ہے ہوکرایک مسلہ حضرت شاہ صاحب مُعِنْ ہے فر ما یا کہ میں خود ہی حاضر ہوجا تا، حضرت آپ نے کیوں تکلیف فر مائی ، فر ما یا کہ ہیں خود ہی حاضر ہوجا تا، حضرت مفتی صاحب مُعِنْ ہیں اس طرح حضرت مفتی صاحب مُعِنْ ہیں کہ میں آنا چاہئے تھا، اس طرح حضرت مفتی صاحب مُعِنْ ہیں اس کی عقیق کیا کرتے تھے۔ یہ حضرت مفتی صاحب مُعِنْ ہیں ، ان کو ہمارت بھی ابن ماجہ شریف اور طحاوی شریف اور موطا امام مُحمد وغیرہ میں استاذ ہیں ، ان کو اجازت (حدیث) حضرت مولا نافضل الرحمٰن مُخج مراد آبادی مُعِنْ ہیں استاذ ہیں ، ان کو اجازت حضرت شاہ عبدالعزیز مُعِنْ ہیں ہے ہے حضرت مفتی صاحب مُعْنَٰ ہیں ہے ، اور اُن کو اجازت حضرت شاہ عبدالعزیز مُعَنْ ہیں ہے ہم کواپنی اس سند کی بھی اجازت (حدیث) دی تھی۔

#### صحابی جن کا وا قعہ

کسید خفرت انورشاہ کشمیری مُیْشَدُّ نے فرمایا کہ ایک بار حضرت شاہ اہل اللّٰد مُیشَدُّ کے میں بیٹھے تھے کہ جو کہ برا در تھے حضرت شاہ ولی اللّٰہ محدث دہلوی مُیشَدُّ کے اپنے حجرے میں بیٹھے تھے کہ ایک سیاہی آیا کہ آپ کو بادشاہ سلامت نے بلایا ہے، حضرت شاہ صاحب مُیشَدُّ فوراً

اٹھے اور اس سپاہی کی ساتھ چل دیئے، وہ سپاہی بجائے لال قلعہ جانے کے دہلی سے باہر پہاڑ گئج کی طرف گیا وہاں جاکر ایک غار کے پاس کھڑے ہوکر کہنے لگا کہ اس غار میں داخل ہوئے تو کیا دیھتے ہیں کہ جنات میں داخل ہوئے تو کیا دیھتے ہیں کہ جنات کا ایک بہت بڑا مجمع ہے اور جنات کا بادشاہ بیٹا ہے اور اس کے دائیں جانب ایک بہت بوڑھا جن بیٹھا ہے اور بادشاہ کی سامنے ایک مردہ لٹایا ہوا ہے، اور ایک مرداور ایک عورت وہاں کھڑے ہیں انہوں نے شاہ صاحب پُراسیّد کی طرف اشارہ کر کے کہا کہ اس آدمی نے ہمارے اس بیٹے کوئل کردیا ہے، ہمیں قصاص دلوانا چاہئے، حضرت شاہ اس آدمی نے ہمارے اس بیٹے کوئل کردیا ہے، ہمیں قصاص دلوانا چاہئے، حضرت شاہ اس آدمی نے ہمارے اپنی پوشش بدل دی اگر اس کوکوئی آدمی غلط نہی سے مارڈ الے تو اس مارٹ نے والے سے قصاص نہیں لے سکتے کیوں کہ حدیث میں آتا مارنے والے سے قصاص نہیں لے سکتے کیوں کہ حدیث میں آتا مارنے والے سے قصاص نہیں لے سکتے۔

بادشاہ نے اس جن سے جواس کے دائیں جانب بیٹھا تھا پوچھا کہ کیا ہے۔ حدیث ہے تو اس نے کہا کہ ہاں بیرحدیث ہی ہے، جب حضورا کرم صلانٹھالیہ ہے نے ہے۔ حدیث فرمائی تھی تو میں اس وقت دربار میں حاضرتھا میں نے اپنے کانوں سے اسس حدیث کوسناہے۔

# جع الفوائد هندوستان کیسے پہنچی

ظفر ( یعنی بہادر شاہ ظفر دلی کے بادشاہ ) کے اس شعر کو بہت پہند کرتے تھے: ظفر آ دمی اس کو نہ جانبے گا، گو ہو کیسا ہی صاحب فہم وذکاء جسے عیش میں یاد خدا نہ رہی جسے طیش میں خوف خدا نہ رہا

کہ .....جب مولا نا عاشق الہی میرٹھی ٹیٹیڈ نے جمع الفوائد کے ثالع کرنے کا ادادہ فرمایا تو میرٹھ میں بہت سے حضرات کا اجتماع کیا، حضرت تھانوی ٹیٹیڈ بھی تھانہ بھون سے تشریف لے گئے حضرت سہارن پوری ٹیٹیڈ بھی سب کے سب حاضر تھے، دیو بند سے بھی حضرت شاہ صاحب ٹیٹیڈ اور حضرت مولا ناشبیر احمد ٹیٹیڈ تھے، سب نے تجویز کیا کہ حضرت شاہ صاحب ٹیٹیڈ ابتداء کریں، تو حضرت شاہ صاحب ٹیٹیڈ نے بیآیت مبارکہ لکھ کردی کہ اسے ٹائپ کرکے دکھاؤ:

إِنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتُعًا مُّبِينًا ﴾ (سورة الْتِي:١)

ترجمہ:''بےشک ہم نے آپ کوایک تھلم کھلا فتح دی۔''

ماشاءالله ٹائپ بہت اچھا آیا سب حضرات بہت خوش ہوئے۔

مولانا عاشق اللی میشد نے دمشق جاکر حضرت مولانا بدرالدین محدث کے فرمانے پر دمشق سے سترمیل ایک گاؤں میں جاکر میہ کتاب یعنی جمع الفوائد حاصل کی اور بڑی کوشش سے ہندوستان لائے پھر بڑے ہی اہتمام سے اس کتاب کوشائع کیا، اس کتاب میں حدیث کی چودہ کتابوں کی حدیثیں جمع ہیں۔ حضرت محت انوی میشید فرماتے ہیں کہ میں نے اپنا سارا کتب خانہ مدرسہ کی ملک کردیا تھا مگریہ کتاب اپنے پاس رکھی تھی۔ حضرت مولانا عاشق اللی میشید صحیح معنوں میں عاشق اللی شھے۔

### بركت اساء الحسني

بِسْمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْمِ

جب کوئی کام دینی یا دنیوی شروع کیا جائے تو اس کے لئے اول بیضروری ہے کہ اس کا متلقال (۱) ہے کہ اس کا سامان سارے کا سارا مہیا کیا جائے ، پس کلمہ اللہ کا اس کا متلقال (۱) ہے کیوں کہ بیعاً ہے اس ذات پاک کا جو مجتمع کجمیع (۲) صفات کمال ہے ، پھر اس کام کے پورا ہونے تک وہ سامان باقی بھی رہے اس کارخمان کا کلمہ متکفل ہوا یعنی بقاء عالم اس کلمہ کے ساتھ مربوط ہے۔ تیسرے پایا جانا فائدہ اس کام کا، اور بیصفت رحیمی کا کام ہے کہ اپنی رحمت سے محنت بندوں کی برباد نہ میں کرتا، چونکہ نبی کریم صاباتی ہے کہ دین حب امع اللہ یان ہے اس کئے تسمیہ میں بیتمام نام جمع فر مائے گئے۔ عربوں کے ہاں تو کلمہ اللہ کا مشہور تھا (بنی اساعیل میں) بنی اسرائیل میں لفظ رحمٰن مشہور تھا:

قُلِ ادْعُوا اللهَ أَوِ ادْعُوا الرَّحْمٰنَ ۗ أَيَّا هَا تَكُعُوا فَلَهُ الْاَسْمَآءُ الْحُسُلَى ۚ (سورة الاسراء:١١٠)

ترجمه:''میرے حبیب کہہ دیجئے کہ اللہ کہہ کر پکارو یا رحمان کہہ کر

پکارو جو کہہ کر پکارو گے سواسی کے ہیں سب نام اچھے۔''

لعنی اللہ تعالیٰ اور رحمان ایک ہی ذات کے دو ّنام ہیں صفات کے تعدد سے

ذات کا تعدد لازم نہیں آتا۔

قرآن عزیز نے دونوں اساء کو جوڑ دیا کہ جواسم بھی پکاروسب اساء حسنی ہیں، پہلے عرب یوں کہتے تھے ۔۔۔۔۔ و مال میں ۔۔۔۔آنحضور صلّاتُمالِیّم کو بیت المقدس کی طرف رخ کرنے کا حکم ہواتھا، پھر قبلہ تا قیامت کعبہ شریفہ ہوگیا۔ حضرت عسیسی عَلیالِیّا جو بنی

<sup>(</sup>۱) کفالت کرنے والا، ذمہ دار

<sup>(</sup>۲) تمام کا مجموعه

اسرائیل میں سے ہیں جب کہ دوبارہ تشریف لائیں گے تو کعبہ شریفہ ہی کارخ کریں گے اور حج بھی کریں گے ہوتاں طرف گے اور حج بھی کریں گے بیاس طرف اشارہ ہوگا کہ سب ادیان ایک ہو گئے اور محمد رسول اللہ ہی خاتم الانبیاء ہیں بیملی طور پر ثابت فرمادیں گے۔ بزرگان دین نے ان اساء (۱) کا ورد کرنا فرمایا ہے تا کہ ان کی برکت سے دینی و دنیاوی نمتیں ملتی رہیں۔

 $^{2}$ 

## سورة الفاتحه كى تفسير

آئحَهُ كُولِية وَتِ الْعُلَمِينَ

ترجمہ:''سب تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لئے ہیں۔''

(ف) ہم الله شریف اگرچہ فاتحہ کا جزونہیں لیکن قرآن کا جزوضرور ہے اور اسس کا پڑھنا شروع رکعت میں اکثر کے نزدیک واجب ہے، ذیلعی شرح کنز اور زاہدی نے مجتبیٰ سے نقل کیا ہے کہ یہی صحیح روایت ہے۔

ابوحنیفہ ﷺ سے (وہبانیہ میں ہے)نے اپنے منظومہ میں فرمایا ہے:

وَ لَوْ لَمْ يُبَسِّهِلُ سَاهِيًا كُلَّ رَكَعَةٍ فَيَسُجُنُ إِذْ اِيْجَاجُهَا قَالَ أَكْثَرُ

ترجمه: '' اگر کوئی کسی بھی رکعت میں بھول کر بسم اللہ نہ پڑھے تو وہ

سجدہ سہوکرلے کیونکہ اکثر کے نزدیک بیرواجب ہے۔''

كبيرى ميں بھى لكھاہے كەيبى احوط ہے۔

سورہ فاتحہ مکیہ ہے یہاں حمد پر الف لام استغراق کا ہے، یعنی سب افراد حمہ د کے اللہ تعالیٰ کے لئے ہیں، جناب باری تعالیٰ عزاسمہ نے اپنی حمد ذات یاک کے ساتھ

<sup>(</sup>۱) ياالله يارحمان يارحيم

مخصوص فرما كر بعد مين اس كى تين صفات على الترتيب ذكر فرما كى:

(۱) تربیت (۲) رحمت (۳) جزا

اس لئے کہ کوئی کسی کی تعریف جب کرتا ہے یا تو اس کے احسانات سابقہ اس کے مَدِّ نظر ہوتے ہیں یا زمانہ حال میں اس پر احسان کرتا ہے یا آئندہ کوامید ہوتی ہے کہ مجھ پر احسان کرے گا۔

باری تعالی فرماتے ہیں جو بند ہے صفت وثنا کریں وہ اس واسطے بھی ہے کہ میں نے ان پر بے شار نعمتیں پہلے عطا کی ہیں کہ صفت رہوبیت کی رکھتا ہوں ان کو پیدا کرنا اور تربیت ظاہری اور باطنی کرنا اور جونظر اس پر کریں کہ اس کی نعت میں بے شار فی الحال موجود ہیں کہ رحمٰن ورحیم ہوں۔ اور اگر دور اندلیثی کا طریق اختیار کریں تو بھی میں مستحق حمہ ہوں کہ جزا بھی میری طرف سے ملے گی ، غرض ہر جوڑ کی عبادت الگ الگ ہے ، مثلاً دل کی عبادت یہ ہے کہ جوعقا کدا نبیاء کرام میلیل لائے ہیں ان پر یقین کرنا اور حق مان لینا اور اس پر دوام کر لینا ، روح کی عبادت یہ ہے کہ اس کے مشاہدہ میں غرق رہنا اور اس کے مراقبہ میں آ رام پانا ، اور سرکی عبادت یہ کہ اس کی معرفت میں ڈوبار ہتا حتیٰ کہ وَلَا تَکُنْ مِنْنَ الْهُ فَا فِلِیْنَ نصیب ہو جائے ، غرض عبادت کی حقیقت یہ کہ اس کی مرضیات میں غایت تذلل کے ساتھ اپنے تمام اعضاء اور ظاہری باطنی قو توں کولگائے مرضیات میں غایت تذلل کے ساتھ اپنے تمام اعضاء اور ظاہری باطنی قو توں کولگائے مرضیات میں غایت تذلل کے ساتھ اپنے تمام اعضاء اور ظاہری باطنی قو توں کولگائے مرضیات میں غایت تذلل کے ساتھ اپنے تمام اعضاء اور ظاہری باطنی قو توں کولگائے مرضیات میں غایت تذلل کے ساتھ اپنے تمام اعضاء اور ظاہری باطنی قو توں کولگائے میں خاید کے خافل نہ ہو۔

مسلم جَ اص ۱۷۹ میں ہے کہ جب بندہ آگئی کی لیے دَبِّ الْعُلَمِیْنَ کہتا ہے تو ادھر سے ارشاد ہوتا ہے:

حَمِلَ فِي عَبْدِي كَي

ترجمہ:''میرے بندے نے میری تعریف کی۔'' اور الوَّ محمٰن الوَّحِیْمِہِ کہتا ہے توارشاد ہوتا ہے:

أَثْنِي عَلَى عَبْدِي يُ

ترجمہ:''میرے بندے نے میری ثنا پڑھی۔''

جب 'مالك يؤمر اللهين ''كهتا بتوارشاد موتاب:

هَجَّكَ إِنْ عَبْدِي ـ

ترجمہ: ''میرے بندے نے میری بزرگی بیان کی۔''

إِيَّاكَ نَعُبُكُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينَ جب كَهَا بِتُوفر مات بين:

هَنَا بَيْنِي وَبَيْنَ عَبْدِي وَلِعَبْدِي مَاسَأُلَ

ترجمہ: '' یہ میرے اور میرے بندے کے درمیان (آدھا آدھا)

ہے اور میرے بندے کو ملے گا جو وہ سوال کرے گا۔''

اور جب إهْدِينَا الصِّرَاطَ الْهُسْتَقِيْمَ ۞ صِرَاطَ الَّذِينَ ٱنْعَهْتَ عَلَيْهِمُ ۗ غَيْرِ الْهَغُضُوْبِ عَلَيْهِمُ وَلَالضَّالِّيْنَ ۞ كَهْمَا صِرَّوَارشَادِ هُومَا ہے:

هَذَالِعَبَدِئُ وَلِعَبْدِئُ مَاسَأَلَ.

ترجمہ:'' بیمیرے بندے کاحق ہے اور میرے بندے کو وہ سجی ملے گا جواس نے سوال کیا۔''

حدیث کے شروع میں ہے:

قَسَمُتُ الصَّلْوٰةَ بَيْنِيۡ وَبَيۡنَ عَبۡلِيۡنَ

ترجمہ: '' میں نے سورۃ فاتحہ کوتقسیم کیا ہے اپنے اور اپنے بندے کے درمیان۔''

يهال پرصلاة بمعنى سورة فاتحه، حديث بخارى مين يول بهى وارد ہے: وَإِذَا قَالَ الْإِمَامُ: غَيْرِ الْمَغُضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَالضَّالِّيْنَ، فَقُولُوا: آمِيْنَ ـ

ترجمه: ''اورجب امام كه غَيْرِ الْمَغُضُوْبِ عَلَيْهِمْ وَلَالضَّالِّيْنَ تُو تُم آمِيْن كو-''

ہ معلوم ہوا کہ الحمد شریف پڑھناحق امام کا ہے مقتدی کاحق صرف آمسین کہناہے۔جیسے:

> وِإِذَا قَالَ اِلْإِمَامُ:سَمِعَ اللهُ لِبَنْ حَمِلَهُ فَقُوْلُوْا: رَبَّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ.

> ترجمه: " جب المام سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ يُرُعَ تُوتُمُ رَبَّنَا وَلَكَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ يُرُعُ وَبَنَا وَلَكَ الْحَمْدُ يُرُعُو-

سواس کو آہستہ ہی کہتے ہیں آمین بھی آہستہ ہی کہنا چاہئے ، آمین کے معنی اے اللہ تو قبول فر مالے۔(اِسْ تَجِبُ)

أنُعَمْتَ عَلَيْهِمُ.

ترجمہ:''جن پرتونے انعام کیا۔''

چارفتم کے گروہ ہیں انبیاء، صدیقین، شہداء صالحین، یعنی آخرت میں ان کے ساتھ حشر فرما۔ عوام کو چاہئے کہ صالحین کی صحبت اختیار کریں اور ان کے سینوں سے انوار لیتے رہیں ان کا طریق اختیار کرلیں، صالحین بسبب کمال متابعت کے اپنے ظاہر کو گناہوں سے پاک رکھتے ہیں اور اپنے باطن کو اعتقادات فاسدہ اور اَحت لاق رذیلہ () سے دور رکھتے ہیں اور یادی میں ایسا لگ جاتے ہیں کہ دوسری طرف توجہ کرنے کی گنجائش ہی ان میں نہیں رہتی تا آئکہ باری تعالی ان کو پھر دوسری جانب سے محفوظ فرما

الَّذِينَ المَنُوُا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴿ (سِرة يِنْ ١٣٠)

<sup>(</sup>۱) بُرے اخلاق (ظاہری و باطنی)

ترجمہ:''جوایمان لےآئیں اورتقو کی اختیار کریں۔''

اور شہداء وہ حضرات ہیں کہ ان کے قلوب مشاہدات حق میں اور تجلیات میں مستخرق (۱) ہوتے ہیں اور جو کچھ انبیاء کرام مینی نے پہنچایا ہے دل ان کے اسی شان سے قبول کر لیتے ہیں، گویا دیکھتے ہیں اسی واسطے راہ حق میں جان دے دینا ان کے لئے آسان کام ہوتا ہے۔ اور صدیق وہ ہیں کہ قوت نظریہ ان کی انبیاء کرام مینی کی طرح کامل ہوتی ہے، اور ابتداء عمر سے جھوٹ ہو لئے اور دور کی سے دور رہتے ہیں امور دین میں بالکل اللہ کے واسطے لگے رہتے ہیں خواہش نفس کو ہرگز ہرگز دخل نہیں ہوتا، صدیت کی نشانی ہے ہے کہ اس کے ارادہ میں تر دد بالکل نہیں ہوتا، انبیاء کرام مینی وہ نفوس قد سید ہیں جن کی تربیت براہ راست باری تعالی عزاسمہ فرماتے ہیں کہ نور پاک کی تا ثیران میں ایسی کامل ہوتی ہے کہ مطلقاً غلطی اور شبہ ان کے معلومات میں راہ نہیں پاتے ان کو میں ایسی کامل ہوتی ہے کہ مطلقاً غلطی اور شبہ ان کے معلومات میں راہ نہیں پاتے ان کو انتخالی معصوم اور محفوظ رکھتا ہے، لہذا لوگوں پر واجب ہے کہ بے تفیش وحبہ کے انتخالی معصوم اور محفوظ رکھتا ہوئے احکام مان لیس، انبیاء کرام مینی پائے باف کرام مینی گران کی ہوئے احکام مان لیس، انبیاء کرام مینی پر اعتراض کرنا یہود نے شروع کیا۔ آلگتیا ذُباللہ

صِرَاطَ الَّذِينَ ٱنْعَمُتَ عَلَيْهِمُ ا

ترجمہ:''ان لوگوں کا راستہ جن پرتونے انعام کیا ہے۔''

گوظاہر میں آنحضور صلی ٹالیٹی سب انبیاء کرام علیہ کے بعد میں تشریف لائے لیکن باطن میں آپ کی ہدایت سابقین انبیاء کرام علیہ میں سرایت کرتی رہی۔

أُولِيكَ اللَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَيِهُلُ سَهُمُ اقْتَدِيهُ الْمُورَةِ الانعام: ٩٠)

رَجْمه:'' بیرِ حضرات ایسے تھے جن کو اللہ تعالیٰ نے ہدایت کی تھی سو

آپ بھی انہی کے طریقے پر چلئے۔''

<sup>(</sup>۱) ڈوہا ہوا، کو ہوجانا۔

لیعنی ان کی ہدایت بھی آپ ہی کی ہدایت ہے جوان کے باطن میں سرایت کر گئی، تو جب آپ ان کی ہدایت پرچلیں گے تو بید در حقیقت ان کا ہدایت پانا آپ کی ہدایت سے ہوا، کیول کہ آپ کو اولیت باطناً حاصل ہے اور ظاہرا آخریت ہے، ورسنہ علیمہ وتا، اور حدیث:

كُنْتُ نَبِيًّا وَآدَمُ بَيْنَ الْمَاءِ وَالطِّيْنِ.

ترجمه: '' مَیں نبی تھا اور آ دم عَلیٰلِلْا ابھی تک کیچڑ اور پانی میں تھے۔''

ربہ بیں بی ساور اور کیا ہے۔ نہیں کہ جو متقدم نبی ہوئے ہیں وہ اپنی بعثت میں آپ نصوص اسی طرف مشیر ہیں کہ جو متقدم نبی ہوئے ہیں وہ اپنی بعثت میں آپ ہی کے نائب ہوئے ہیں، بر دانامل والی حدیث بھی اسی کی مؤید ہے۔ فَعَلِمْتُ عِلْمَدَ الْأَوَّلِیْنَ وَالْرِحْدِیْنَ سے مراد انبیاء ہی ہیں جو اول ظہور پذیر ہوئے (ایسے ہی آخرین سے مراد وہ انبیاء کرام سِلِمَا ہُمَ جو بہنسبت اولین کے بعد میں آئے ) اور حضورا کرم سِلِمَا اللّٰہِ کے جد مشریف کے طہور سے متقدم سے قبل ہی تشریف کے طہور سے متقدم سے قبل ہی تشریف کے اور حضورا کرم سلِمَا اللّٰہِ کے جد دشریف کے طہور سے متقدم سے قبل ہی تشریف کے اور حضورا کرم سلَما اللّٰہِ کے جد دشریف کے طہور سے متقدم سے قبل ہی تشریف کے اور حضورا کرم سلَما اللّٰہِ کے جد دشریف کے طہور سے متقدم سے دالیوا قیت ج۲ ص ۱۸)

ۿٙۘۘٮؙؽڶڸؠؙؾۜٛڡؚؽڹ

ترجمہ: ''راہ بتلائی ہے ڈرنے والوں کو یعنی جواللہ تعالی سے ڈرتے ہیں تو ڈرنے ہیں تو ڈرنے ہیں تو ڈرنے ہیں تو ڈرنے

معلوم ہوا کہ تقویٰ کا اطلاق معانی مُتفاؤیۃ (۱) پر ہوتا ہے بھی ایمان کے

معنوں میں آتا ہے:

وَٱلۡزَمَهُ مُ كَلِمَةَ التَّقُوٰى ِ (سورة الْثَحَ:۲۹) ترجمہ:''اوران کے ساتھ تقویٰ کا کلمہ چمٹا دیا۔'' تبھی تو بہ کے معنی دیتا ہے مثلاً:

<sup>(</sup>۱) جدا، مختلف۔

وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُرْى أَمَنُوْ أَوَا تَّقَوْل (سورة الاعراف: ٩٦) ترجمه: ''اگریه بستیول والے ایمان لےآتے اور تقویٰ اختیار کرے۔'' تبھی طاعت کے معنوں میں آیا ہے، مثلاً:

اَنُ اَنْدِدُوۡ النَّهُ لَاۤ اِلۡهَ اِلَّا اَنَافَاتَّقُوۡنِ⊕ (سورۃ اُنحل:۲) ترجمہ:''ان کواس بات سے ڈراؤ کہ میر سے علاوہ کوئی الدنہیں پس مجھ سے ڈرو''

مجھی ترک گناہ پر بولا گیا ہے مثلاً:

وَأَتُوا الْبُيُوْتَ مِنْ أَبُوَا بِهَا ﴿ وَاتَّقُوا اللَّهَ ِ (سورة البقرة:١٨٩) ترجمہ:'' گھروں کے درواز وں سے داخل ہواور اللہ سے ڈرو'' کبھی اخلاص کے معنی میں آئے:

فَإِنَّهَا مِنْ تَقُوَى الْقُلُوبِ ﴿ (سورة الْجَ:٣٢) (فَحَ العزيز) ترجمه: "شعائر الله كي تعظيم دلول كا تقويل ہے۔ "

# آیات واحادیث کے بعض تطبیقات

القریح دوف مُقطَّعات کہلاتے ہیں،ان سے کیا مراد ہے ہمیں اس کا مکلّف نہیں بنایا گیا،بس ہم ایمان لاتے ہیں کہ یہ بھی کلام ربانی ہے ایک راز ہے اللہ اوراللہ کے رسول سالٹھ آلیہ ہم ایمان لاتے ہیں کہ یہ بھی کلام ربانی ہے ایک راز ہے اللہ اوراللہ کا کہ عظمت کی طرف اشارہ ہے ۔۔۔۔۔ لارڈیٹ پی فیٹے ۔۔۔۔۔اس کے برحق اوراللہ کا کلام ہونے میں کوئی شک نہیں، کیوں کہ کھلا عام اور دائمی چینے کیا گیا کہ اگر شمصیں ریب ہے تو اس طرح کا کلام بنالاؤیا کم از کم دس سورتیں ہی بنالاؤ، کم از کم ایک ہی سورت بنالاؤ، تم بھی الل کہ اسان ہو عرب ہو مکہ معظمہ کے رہنے والے ہو عرب العرباء ہو، مگر بحد اللہ مآج تک کوئی نہ لا سکایا تو اس کی مثل لاؤیا بھر جب مقابلہ کی تاب نہیں تو اس پر ایمان لاؤ۔

بیں اور باری تعالیٰ کوذات، صفات اور افعال میں یکتا یقین کرتے ہیں، حالانکہ اس کوکسی بیں اور باری تعالیٰ کوذات، صفات اور افعال میں یکتا یقین کرتے ہیں، حالانکہ اس کوکسی نے نہیں و یکھا فقط محمد رسول الله صلی تاہیں ہیں اور عقاب کرتے ہوئے یقین کرلسیا یہی ایمسان بالغیب ہے تمام ثواب اور عقاب بیسب امور غیبیہ ہی ہیں۔

ایمان کے معنی لغت میں گرویدن، باور کردن اور اصطلاح میں انبیاء میہم السلام کے اعتماد پر جو بچھ باری تعالی کی طرف سے لائے ہیں یقین کر لینا اور مان لینا ایمان کہلا تا ہے۔ کفر کے معنی مکر جانا یعنی منکر ہوجانا، یعنی جوامورانبیاء کیہم السلام باری تعالی کہلا تا ہے۔ کفر کے معنی مکر جانا یعنی منکر ہوجانا، یعنی جوامورانبیاء کیہم السلام باری تعالی کی طرف سے لائے ہیں ان کے سیج ہونے میں شہر نکالنا یا مکذیب کرنا کفر کہلا تا ہے۔ کی طرف سے لائے ہیں ان کے سیج ہونے میں شہر نکالنا یا مکذیب کرنا کفر کہلا تا ہے۔ ویُقی ہوئے ہوئے میں اور نماز قائم کرتے ہیں یعنی نماز کے فرائض واجبات واجبات کے میں شہر کی میں ان کے سید کو انگوں واجبات کو کہا تا ہے۔ ان کی میں شہر کی ان کی کرتے ہیں لیعنی نماز کے فرائض واجبات کی میں شہر کی کرتے ہیں لیعنی نماز کے فرائض واجبات کی میں شہر کی کرتے ہیں لیعنی نماز کے فرائض واجبات کی میں شہر کی کرتے ہیں لیعنی نماز کے فرائض واجبات کی میں شہر کی کرتے ہیں لیعنی نماز کے فرائض واجبات کی کرتے ہیں لیعنی نماز کے فرائش کی کرتے ہیں کو کرنے کی کرتے ہیں کرتے ہیں کی کرتے ہیں کی کرتے ہیں کرتے ہیں کرتے ہیں کرتے ہیں کرتے ہیں کرتے ہیں کی کرتے ہیں کرتے ہیں

وشرا نطسنن مستحبات کا لحاظ رکھتے ہوئے اس پردوام کرتے ہیں لیعنی پوری اطاعہ۔ کا مظاہرہ کرتے ہیں۔

وَمِیاً رَزَقُنٰہُمۡ یُنۡفِقُوۡنَ .....جو کچھ ہم نے ان کورروزی دی ہے اس میں سے خرچ بھی کرتے ہیں یعنی مال میں غرباء کا بھی حق یقین کرتے ہیں۔

> وَفِیۡ اَمُوَالِهِمۡ حَقَّیُ لِّلسَّآمِلِ وَالْہَحُرُ وُمِ۞ (سورۃ الدِّ اریات:١٩) ترجمہ: '' اور ان کے مالوں میں مانگنے والوں کا اور نہ مانگنے والوں کاحق ہے۔''

> ٥ - -وَالَّذِيْنَ يُؤْمِنُوْنَ بِمَا الْنُزِلَ اِلَيْكَ وَمَا الْنُزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَ (سورة البقرة: ٩)

ترجمہ: ''اور وہ لوگ جواس وحی پر بھی ایمان لاتے ہیں جوآپ پر اتاری گئی اوراس پر بھی جوآپ سلیٹٹالیپٹر سے پہلے اتاری گئی۔'' یہ متقی لوگوں کا ہی تفصیلی حال ہے مونین اہل کتاب ہی ضروری نہسیں کہ اس سے مراد ہوں، چنانچی فرماتے ہیں:

قُلُ اُمَنّا بِاللهِ وَمَا أُنْوِلَ عَلَيْمَا وَمَا أُنُولَ عَلَيْهَا وَمَا أُنُولَ عَلَى إِبْرِهِيْمَ وَالسَّمعِيْلَ وَاسْطَى وَيَعُقُوبَ وَالْاَسْبَاطِ وَمَا أُوْقِ مُوسَى وَالسَّمعِيْلَ وَاسْطَى وَيَعُقُوبَ وَالْاَسْبَاطِ وَمَا أُوْقِ مُوسَى وَعِيْلَى وَالسَّمِيُّونَ مِن تَرَجِيهُمْ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدِ مِعْلَيْهُونَ مِن اللّه وَلَا الله وَلَا مَولَ عَلَيْلًا كَو اور عَسَى عَلَيْلِيَّا إِلَى اور الله وَلَا مَولَ عَلَيْلًا كَو اور عَسَى عَلَيْلِيَّا كَو اور عَلَى الله وَلَا مَولَ عَلَيْلِيَّا كَو اور عَسَى عَلَيْلِيَّا كَلُولُ وَلَا مَولَ عَلَيْلِيَّا كَو اور عَسَى عَلَيْلِيَّا كَو اور عَلَى الله وَلَا مَلْ عَلَى الله وَلَا الله وَلَى الله وَلَا الله ولَا الله ولا الله ولا الله ولا الله ولا الله

میں یہ بھی آیا ہے:

قُولُوا آمَنَّا بِالله وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْهَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِبْرَهِيْمَ وَإِسْمَاعِيْلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوْتِيَ مُوْسَى وَعِيْسَى وَمَا أُوْتِيَ النَّبِيهُونَ مِنْ رَبِّهِمِ (سورة بقره آیت ۱۳۱) ترجمہ:"تم کہہ دو کہ ہم ایمان لائے الله تعالی پراور جو اترا ہم پر اور جو اُترا ابراہیم عَلیاتِا اور اساعیل عَلیاتِا اور اسحاق عَلیاتِا اور یعقوب عَلیاتِا اوراس کی اولاد پراور جو ملاموی عَلیاتِا کو اور عیسی علیاتِا اور جو ملا دوسر ہے پیغمبروں کوان کے رب کی طرف سے۔''

امَنَ الرَّسُولُ مِمَّا اُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَّيِّهٖ وَالْمُؤْمِنُوْنَ ﴿ كُلُّ امَنَ بِاللهِ وَمَلْبِكَتِهٖ وَكُتُبِهٖ وَرُسُلِهٖ ۖ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِّنْ رُّسُلِهِ ۚ (سورة البَّرة:٢٨٥)

ترجمہ: ''مان لیا رسول نے جو پچھ اتارا اس پر اس کے رب کی طرف سے اور مسلمانوں نے بھی مان لیاسب نے مانا اللہ کو اور اس کے فرشتوں کو اور اس کی کتابوں کو اور اس کے رسولوں کو، کہتے ہیں کہ ہم جدانہیں کرتے کسی کو اس کے پیغیبروں میں سے۔''

ٱۅڵڽٟڮؘعؘڵؽۿؙٮٞؽۺؚؖڽؙڗۜۺۣۿ؞ٚۅٙٲۅڵڽٟڮۿؙۿؙڔٵڶؠؙڣٛڸڠۏڹ۞ (سورة البقرة: ۵)

ترجمہ: ''یہی لوگ اپنے رب کی طرف سے ہدایت پر ہیں اور یہی لوگ فلاح اورنجات یانے والے ہیں۔''

لیعنی یہی لوگ ہیں جن کواپنے رب کی طرف سے ہدایت مل گئی اور آخر سے میں کامیاب ہوں گے۔

ایمان کی تحقیق کے متعلق حضرت شاہ عبدالعزیز عیایہ نے فتح العزیز میں فرمایا کہ ایمان کی تحقیق کے متعلق حضرت شاہ عبدالعزیز عیاں کا ایک تو وجود ذہنی ہے دوسراوجود عینی تیسرا وجود لفظی، وجود عینی تو ایک نور کی اصل ہے جو حجاب رفع ہونے کی وجہ سے حاصل ہوتا ہے، جب بندہ مومن میں اور اس کے رب تعالی شانہ میں حجاب رفع ہوجاتا ہے یہی نور جس کو (درج ذیل آیا ۔ میں فرمایا ہے):

كَبِشُكُوةٍ فِيْهَا مِصْبَاحٌ و (سورة النور: ٣٥) ترجمه: "مثال اس كنوركي جيسے ايك طاق ہواس ميں ايك چراغ ہو۔"

اور

ٱللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ الْمَنُوُا لِيُغُرِجُهُمْ مِّنَ الظُّلُلِتِ إِلَى النُّوْرِ \* (سورة البقرة: ٢٥٧)

ترجمہ: '' اللہ مددگار ہے ایمان والوں کا نکالتا ہے ان کو اندھیروں سے روشنی کی طرف''

جب جاب رفع ہوتا ہے اور ایمان قوت پکڑتا ہے اور اوج کمال کو پہنچتا ہے تو وہ نور پھیل کرتمام اعضاء کو گھیر لیتا ہے، پھر پہلے تو انشراح صدر حاصل ہوتا ہے اور حقائق اشیاء پرمطلع ہوتا ہے اور اس پر حقائق ہرشک کی متجلی ہوتے ہیں ہر ایک شک کو اپنے مقام پرجلوہ گر پاتا ہے، اور انبیاء کی اصدق جن اشیاء کی اطلاع انبیاء کرام کیے اس کے دی ہے تفصیلی طور پر اس پرمنکشف ہوتے ہیں، اور اوامر اور نواہی کے موافق تھم الہی پر عامل ہوتا ہے اس حال میں خصائل حمیدہ (۱) اُخلاق فاضلہ (۱) پیدا ہوتے ہیں اور اعمال صالحہ انوار معرفت کے ساتھ مل کر ایک عجیب روشنی پیدا کرتے ہیں:

يَهُدِى اللهُ لِنُوْدِ لا مَنْ يَّشَاّءُ اللهُ النور: ٣٥) ترجمه: "الله راه دكھلا ديتا ہے اپنی روشنی کی طرف ـ"

اور وجود ذہنی ایمان کا دومر ہے رکھتا ہے،اول کلمہ لَآ اِللهۤ اِلّاللهُ کے معنی کا انتشاف جس کو گرویدن اور باور کردن بھی کہتے ہیں اس کا نام تصدیق اجمالی ہے، دوم ہرشکی کا تفصیلی طور پر منکشف ہونا اور جوار تباط <sup>(۲)</sup> ان میں ہے اس کو بھی لحاظ رکھنا۔ اور ایمان ایک وجود لفظی شریعت کی اصطلاح میں کلمہ شہاد تین کا اقرار ہے اور

<sup>(</sup>۱) اچچې عادتیں

<sup>(</sup>۲) الجھے اخلاق (ظاہری و باطنی)

<sup>(</sup>۳) ربط،تعلق۔

کلمات اس کلمہ طبیبہ کے زبان سے جاری کرنا۔

اِنَّ الَّذِیْنَ کَفَرُوْا .....یعنی جولوگ کافر ہوئے اور کفر پر ہی مرگئے اس سے خابت ہوا کہ جوفض آخری عمر میں ایمان لایا اور ایمان پر خاتمہ ہوا تو وہ مومن ہے اس طرح کسی کو کافر نہیں کہہ سکتے جب تک کہ اس کا خاتمہ کفر پر نہ ہو جائے ۔ کفر کی حقیقت سے ہی کہ کسی چیز کے دین محمدی صلّ اللّٰ اللّٰ ہونے سے ہی انکار کردے، اور معنی انکار کے نہ ماننا ہے خواہ اس کی حقیقت پہنجا نتا ہویا نہ پہنجا نتا ہو۔

خَتَّمَہ اللهُ عَلَی قُلُوْ بِهِمْہِ .....یعنی ان کے دلوں پر مہر کر دی اللہ تعالیٰ نے اور ان کے کا نوں پر بھی مہر ہے جیسا کہ

> وَّخَتَمَ عَلَى سَمُعِهٖ وَقَلْبِهٖ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهٖ غِشُوَةً ۗ (سورة الجاثي:٣٣)

> ترجمہ: ''اور ان کے کانوں پر مہر لگایا اور ان کے دلوں پر مہر لگایا اور ان کے آئکھوں پر پردے لٹکائے۔''

کہ استدلال دوسروں کا بھی نہیں سنتے اور ان کی بینائیوں پر پردہ پڑا ہوا ہے کہ بالکل دیکھنے نہیں دیتا، دل اور کان پر مہر کا ذکر کیا اور بین ائیوں پر پردہ لٹکا نا ذکر فرمایا، اس کا سبب سے کہ یہ چیز مدر کات کو باہر سے اندر کی طرف لاتی ہیں، آنکھ پر پردہ کا ذکر اس لئے کیا کہ پردہ آنکھ کا شعاع کو باہر نکلنے سے روکتا ہے، اور وہی منشاء رؤیت کا ہے، اور عُقلاء کا قاعدہ ہے کہ باہر کی چیز وں کے اندر آنے سے روکنے کے لئے مہسر کرتے ہیں اور اندر کی چیز وں کوروکنے کے لئے مہسر کرتے ہیں اور اندر کی چیز وں کوروکنے کے لئے پردہ ڈالتے ہیں۔

وَمِنْ النَّامِسِ .....یعنی بیدوی دونوںعلموں کا کرتے ہیںعلم تو حیداورعلم معاد کا یہی دوعلم اصل دین ہیں، پس کہتے ہیں کہ ہم نہ تو مشرک ہیں نہ مجوب حق سے ہیں، حالانکہ ایمان ان کی ذات سے مسلوب ہے کسی وقت نصیب نہ ہوگا،ان کومنافق کہتے ہیں،نفاق کی کئی اقسام ہیں جیسے احادیث میں مروی ہیں۔

قَالُوْا هٰلَوا الَّذِي رُزِقْنَا مِنْ قَبُلُ. (سورة البقرة:٢٥)

ترجمہ: '' تو کہیں گے بیتو وہی رزق ہے جوملاتھا ہم کواس سے پہلے۔''

یعنی جزا در حقیقت مجزی علیه کے ظہور ہی کو دوسری شکل میں کہتے ہیں یعنی وہ

اعمال ہی ہوں گے جوثمرات کی اشکال میں نمودار ہوں گے۔

ذُوْقُوْا مَا كُنْتُهُ مِ تَعْبَلُوْنَ۞ (سورة العنكبوت:۵۵) ترجمه:''تم چكھووہ جوتم عمل كرتے تھے''

فَمَنْ يَتَعُمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَوْهُ (سورة الزلزال: ٤)

ترجمہ: ''پس جس نے ذرہ برابر نیکی کی ہوگی وہ اسے دیکھ لے گا۔''

دانہ خلاف تخم نے ہر چہ بود ز جر و قدر

آنچه که کشته در و عنطه به عنطه جو ز جو

''خواہ کوئی اپنے آپ کو مجبور سمجھے یا قادر مطلق سمجھے بہر حال غلہ وہی ہوتا ہے جیسا نیج ڈالتے ہیں۔ جو کچھ تونے بویا ہے اسی کو کاٹ لے اگر گندم بوتے ہیں تو جو اگر گندم بوتے ہیں تو جو کی مل لے اور اگر جَو بوتے ہیں تو جو کی مل لے ،'

حضرت مجددالف ثانی میشید فرماتے ہیں معنی تنزیبی نے دنیا میں تو لباسس کلمات طیبات کا پہن لیا آخرت میں یہی اعمال صالحات اور کلمات طیبات ثمرات اور اشجار کا لباس پہن لیں گے جیسے حدیث میں ہے کہ ایک نہایت ہی جمیل آ دمی قبر والے کو مانوس کرنے کے لئے پاس رہے گاوہ نیک عمل ہی اس شکل میں ہوگا معانی مجسد ہو جائیں گے۔

يَاأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُلُوا .....مُخْفَى نه رہے کہ باری تعالیٰ نے ان آیات میں

پانچ نعتیں جو دلائل تو حید کے ہیں بیان فرما تیں:

اول:انسان کی پیدائش۔

دوم: پیدائش ان کے باپ دادول کی ،ان دونوں نعمتوں کو ایک جگہ فر مایا۔ سوم: پیدائش زمین کی۔

چہارم: وہ نعمت جو دونوں سے حاصل ہوئی کہ آسان سے پانی برسا اور زمین سے غلے، کھل جو مخلوق کی غذا ہے۔ ان تینوں نعمتوں کو یجالائے وجہ یہ ہے کہ پہلی نعمتوں کو مقدم اس لئے رکھا کہ نعمتیں نفس سے متعلق ہیں اور تینوں جسمانی ہیں، پہلی نعمتوں کو مقدم اس لئے رکھا کہ انسان کوسب سے زیادہ قرب اپنے نفس سے ہوتا ہے پھر اپنے اصول اقرباء ماں باپ وغیر ہماسے، پھر زمین جو جگہ انسان کے رہنے کی ہے، پھر جب نظر اٹھاتے ہیں آسان کو دیکھتے ہیں پھر وہ چیز ذکر فر مائی جو مجموعہ ان دونوں صحن اور چھت سے پیدا ہوتی ہے یعنی بارش، پس جیسا کہ ان انعامات کا دینے والا فقط باری تعالیٰ ہی ہے کوئی اس کا شریک سہیم نہیں لہذا شکر میں اسی ہی کو مخصوص کروکسی چیز کوعبادت میں شریک نہ تھہراؤ حپ جائیکہ اس کا شریک المہیت میں اور اس کی صفات کمال میں ہو۔

### قولەتعالى:

الَّذِيْنَ يَنْقُضُونَ عَهْلَ اللهِ مِنُ بَعْدِ مِيْثَاقِهِ ﴿ وَيَقْطَعُونَ مَاۤ اَمَرَ اللهُ بِهَ ۦ (سورة البقرة:٢٧)

ترجمہ: 'جوتوڑتے ہیں اللہ تعالیٰ کے معاہدہ کومضبوط کرنے کے بعد اورقطع کرتے ہیں اس چیز کوجس کا اللہ تعالیٰ نے حکم دیا ہے ملانے کا۔''

شریعت کے عرف میں ایمان تصدیق کو کہتے ہیں یعنی گرویدن باور کردن، جو چیزیں کہ بالیقین معلوم ہیں کہ دین مجمدی صلی تالیج سے ہیں اس لئے کہ ایمان کو قت رآن میں جابجادل کے کام سے تعبیر فرمایا گیا ہے چنانچہ وَقَالُبُهُ مُطْهَا مِنْ بِالْاِیْمَانِ لَسُورة النحل:۱۰۱) ترجمه: '' اُس کا دل ایمان پرمطمئن ہو۔' کَتَب فِیْ قُلُو مِهْ مُر الْاِیْمَان لِهِ (سورة المجادله:۲۲) ترجمه: '' ان کی دلول میں ایمان لکھ لیا۔''

وَلَهَّا يَكُ خُلِ الْإِیْمَانُ فِیْ قُلُوبِکُنْدِ ﴿ (سورة الْحِرات: ۱۴) ترجمہ:'' ابھی تک ایمان تمہارے دلوں میں داخل نہیں ہوا۔''

اور یہ بھی ظاہر ہے کہ دل کا کام یہی تصدیق ہی ہے اور بس، نیز ایمان کاعمل صالح کے ساتھ مقرون فرمایا:

> اِنَّ الَّذِينَ اَمَنُوْا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ ِ (سورة الرعد: ٢٩) ترجمہ: '' بے شک وہ لوگ جوا یمان لائے اور اچھے کام کئے۔'' اورمعاصی کے ساتھ بھی ذکر فرمایا چنانچہ

وَإِنْ طَابِفَتْنِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ اقْتَتَلُوْا لِهِ (سورة الْحِرات:٩) ترجمه: ''اگرایمان والول کی دو جماعتیں آپس میں قال کریں۔''

وَالَّذِيْنَ ٰامَنُوۡا وَلَمۡ يُهَاجِرُوۡا ۦ (سورة الانفال:۷۲) ترجمہ:''اور جوایمان لایا اور ہجرت نہیں کی۔''

۔ پس معلوم ہوا کہ اعمال نیک کوایمان میں دخل نہیں نہ اعمال بدسے ایمان درہم برہم ہوتا ہے اور اقرار محض کی بھی بلاتصدیق مذمت کی ہے:

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَّقُولُ امَنَّا بِاللهِ وَبِالْيَوْمِ الْأَخِرِ وَمَا هُمُ

ترجمہ: ''اور لوگوں میں کچھ ایسے بھی ہیں جو کہتے ہیں ہم ایمان لائے اللہ پر اور دن قیامت پر وہ ہرگز مومن نہیں یعنی دل سے ایمان نہیں لائے صرف زبان سے فریب دینے کے لئے ایمان کا اظہار کرتے ہیں۔''

پس معلوم ہوا کہ اقر ارمحض تو ایمان کی حکایت ہے،اگرمحکی عنہ <sup>()</sup> کے مطابق ہوتومعتبر ہے ورنہ کچھ نہیں محکی عنہ تو تصدیق ہی ہے۔

تحقیق مقام اس جگہ یوں ہے کہ جسس طرح ہر چیز کا تین طرح کا وجود ہے ایمان کا بھی تین طرح کا وجود ہے، ایمان کا بھی تین طرح کا وجود ہے ایک لفظی، دوم ذہنی، سوم عینی، وجود عینی تو اصل ہے، باقی وجود اس کے تابع ہیں، ایمان کا وجود عینی تو وہ نور ہے جودل میں حاصل ہوتا ہے اور اس کے سبب سے تمام پردے بینہ و بین الحق (۲) رفع ہوجاتے ہیں۔

مَثُلُ نُوْدِ ﴾ كَبِشُكُوةٍ فِيْهَا مِصْبَاحٌ ۗ (سورة النور:٣٥) ترجمه: ''(الله تعالى كى) روشن كى مثال جيسے ايك طاق ہواس ميں چراغ ہو۔''

میں تمثیل مکمل فرمائی گئے۔ چنانچہ

اَللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ امْنُوا لا يُخْرِجُهُ مَ قِنَ الظُّلُمٰتِ إِلَى النُّورِ \* (سورة الترة: ٢٥٧)

ترجمہ: '' اللہ تعالی مددگار ہے ایمان والوں کا نکالتا ہے ان کو اندھیروں سےنور کی طرف''

اس کا سبب بیان فر ما یا که بیرنور، انوارمحسوسه کی طرح قوت وضعف، اشتداد وانتقاص قبول کرتا ہے، چنانچہ آیت:

وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ النُّهُ ذَا النَّهُ مُرايْمَانًا ورسورة الانفال:٢)

<sup>(</sup>۱) جس بات کی طرف حواله دیا گیا ہو۔ (مروی عنه)

<sup>(</sup>۲) اس کے اور حق کے درمیان۔

ترجمہ: ''جب پڑھا جاتا ہے ان پراس کا کلام تو زیادہ ہوجاتا ہے ان کا ایمان۔''

اس کی زیادتی کا طریقہ یہ ہے کہ جوں جوں تجاب مُرتفع (۱) ہوتا جاتا ہے وہ نورزیادہ ہوتا جاتا ہے اور نورزیادہ ہوتا جاتا ہے اور نورزیادہ ہوتا جاتا ہے اور نورزیادہ ہوتا جا اسے اور جھے قوی اور اعضاء کو گھیر لیتا ہے۔ پس اول تو شرح صدر ہوتا ہے اور اشیاء کے حقائق پر مطلع ہوتا ہے اور انبیاء کیہم السلام نے جو پچھ عقائد بیان فر مائے ہیں وہ وجدانی ہوجاتے ہیں۔ اور بقدرانشراح صدر کے ہرامر کے بجالانے میں مستعد ہوجاتا ہے۔ اور وجود لفظی ایمان کا حکم شہادتین ہے۔

أَشُهَدُأَنَ لَّا إِلٰهَ اللَّهُ وَأَشُهَدُأَنَّ هُحَبَّدًا رَّسُولُ اللهِ

ترجمہ: ''میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ کے علاوہ کوئی الہ نہیں اور محمر صلّالیّٰ اللّٰہ کی رسول ہیں۔''

ثُمَّ اسْتَوْى إِلَى السَّهَاءِ . (سورة مم السجده: ١١)

ترجمه:'' پھرقصد کیا آسانوں کی طر<sup>ن</sup>۔''

خواہ دحوِ ارض (۲) کو پہلے کہوخواہ تسوئیہ (۳) آسان کو پہلے کہوسب درست ہے۔

إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيْفَةً ﴿ (سورة البقرة:٣٠)

ترجمہ: ''کہ میں بنانے والا ہوں زمین میں ایک نائب۔''

اس میں فرمایا گیا کہ مسکلہ تو حید کے بعدا بمان نبوت پر لا نا فرض ہے، یہ بھی فرمایا گیا کہ اطاعۃ اللہ جب معتبر ہے کہ اس کے فرمانے پر اس کے غیر کی اطب عست

<sup>(</sup>۱) اٹھنا، بلند ہونا.

<sup>(</sup>۲) زمین کا پھیلانا، زمین کی خشکی کا یانی کے اندر سے باہر آنا۔

<sup>(</sup>۳) هيك كرنا، سيدها كرنا۔

#### کری، جیسے:

وَاَطِیْعُوااللهُ وَاَطِیْعُواالرَّسُولَ ، (سورة التغابن:۱۲)
ترجمہ: ''اللہ کی اطاعت کرواور رسول صلّ للٹی آئے ہم کی اطاعت کرو۔''
اور اس میں حُسن وقبح کاعقلی یا شرعی ہونا بھی فرما یا گیب،اور عدل اور جور بھی منکشف کیا گیا اور اساءاحکام وعدہ اور وعید بھی بیان فرمائے گئے،اور تقت دیر خیروشرمن اللہ تعالیٰ اور یہ کہ سب امور کے علم کی انتہا اللہ تعالیٰ کی طرف ہے،اور یہ کہ شرف عبودیت میں ہی ہے اور یہ کہ شرف عبودیت میں ہی ہے اور یہ کمہ

لَا يُسْئَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْئَلُونَ ﴿ (سورة الانبياء: ٢٣)
ترجمه: '' الله سے نہیں پوچھا جائے گا ان اعمال کے بارے میں
جو بیلوگ کرتے ہیں ان لوگوں سے پوچھا جائے گا۔''
اور بیکہ آخری حیلہ مراحم خسروانہ میں اپیل دائر کرنا ہے۔اور بیکہ
سَبَقَتْ رَحْمَتِی عَلیٰ غَضَبِیٰ۔

ترجمہ:''میری رحمت میر بےغضب سے سبقت لے گئی۔'' اوراس میں یہ کہ تفضیل انبیاء کیہم السلام کی سب پر ہے،اور مسکلہ جبر وقدر بھی اس میں آگیا:

> اِنِّيَّ أَعُلَمُهُ مَا لَا تَعُلَمُونَ ﴿ (سورة البقرة: ٣٠) ترجمه: "ميں وہ جانتا ہوں جس كوتم نہيں جانتے۔"

جو کچھ کہ آ دمی کے جوارح واعضاء پرظہور پذیر ہوتا ہے اول اس کا وجود مرتبہ روح میں ہوتا ہے پھر قلب میں پھر قوای نفسانیہ میں پھر جوارح اور اعضاء پرظہور پذیر ہوتا ہے:

بَلَى مَنْ كَسَبَسَيِّئَةً وَّاكَاطَتْ بِهِ خَطِيِّئُتُهُ فَأُولَيٍكَ آصُحُبُ

النَّازِّ هُمُه فِيْهَا خُلِلُونَ۞ (سورة البقرة:٨١)

ترجمہُ:''یقیناً جس نے برے کام کئے اور اس کی نافر مانیوں نے اسے گھیر لیا، وہ ہمیشہ کے لئے جہنمی ہے۔''

اس کے ذیل میں وجہ یہود کے قول: وَقَالُوْا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا اَیَّامًا مُعْدُوْدَةً اورانکارمتواترات دین بھی کفرہے۔ بنی اسرائیل کے اعتقاد فاسداوران کی غلط روش اور تحریف کا بیمبنی تھا کہ چونکہ ہر شریعت میں معاصی کے دومر ہے رکھے ہیں ایک بیکہ معاصی کو معاصی ہی اعتقاد کرے اور ملت حقہ کا اتباع واجب جانتا ہواور عمل میں مخالفت کرتا ہو۔ مثلاً یقین جانتا اور مانتا ہے کہ شراب پین حرام ہے ایس ہی زنا چوری ، لواطت بھی حرام ہیں کبائر ہیں لیکن حجاب کے باعث اس سے ان چسنزوں کا صدور ہوجاتا ہے اس مرتبہ کا نام نسق و فجورا ورعصیان ہے۔ (العیاذ باللہ ) اس کو وعید عذاب آخرت توشریعت مقدسہ نے دیا ہے لیکن وہ ایک مدت مقررہ عنداللہ کے بعد ختم ہوجائے گا عذاب دائمی نہیں ہوگا۔

دوم یہ کہ اعتقاد بھی موافق شریعت حقہ کے نہ ہو، مثلاً جو چیز کہ نفس الامر میں ثابت ہے خواہ ازفتم اللہ یات ہو یا قیامت کے متعلق ہو خواہ شعائر اللہ کے متعلق ہو مثلاً اللہ کی کتابوں پر ایمان نہ ہو یارسولوں یا احکام متواترہ دین کا انکار کرتا ہواس کو حجو داور کفر اور زندقہ والحاد کہتے ہیں، اس کے متعلق آخرت میں دائی عذاب کی وعید سنائی ہے، اس کو کہتے ہیں کہ

ٱلْفَاسِقُ لَا يَخْلُدُ فِي النَّارِ وَالْكَافِرُ خَالِدٌ فِي النَّارِ. ترجمہ:'' فاسق ہمیشہ جہنم میں نہیں رہے گا بلکہ سزاکے بعد نکل پائے گا اور کا فر ہمیشہ جہنم میں رہے گا۔'' چونکہ ملت حقداس زمانہ میں صرف یہود ہی تھے جو کہ بنی اسرائٹ ل تھے وہ ا پنی غباوت سے میں ہمچھ گئے کہ بنی اسرائیل کوعذاب دائمی نہیں ہوگا،اورغیر بنی اسرائیل کو عذاب دائمی ہوگا۔اس فرقے نے اپنی کندذ ہنی سے فرق عنوان میں اور معنون میں نہ کیا اور کہ دیا:

> وَقَالُوْالَنَ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلَّا آلِيَّامًا مَّعُنُودَةً ﴿ سُورة البَقرة: ٨٠) ترجمہ: ''اور بیالوگ کہتے ہیں کہ ہم تو صرف چند روز جہنم میں رہیں گے۔''

حق تعالیٰ شاخۂ نے اول تو اس کو اس طرح ردکیا کہ کیاتم نے اللہ تعالیٰ سے کوئی عہداس پر کیا ہوا ہے؟

اَ اللَّهُ اللَّهُ عَنْدَ اللَّهِ عَهْدًا فَلَنْ يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُ اللَّهُ الْمُ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهُ عَهْدَهُ الْمُ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ (سورة البّرة: ٨٠)

ترجمہ: ان سے کہو کہ کیا تمہارے پاس اللہ تعالیٰ کا کوئی پروانہ ہے؟
اگر ہے تو یقیناً اللہ تعالیٰ اپنے وعدے کا خلاف نہیں کرے گا۔
(ہرگر نہیں) بلکہ تم تو اللہ تعالیٰ کے ذمے وہ باتیں لگاتے ہوجنہیں تم
نہیں جانتے۔'

کیونکہ اصل کلام میں تو تخصیص بنی اسرائیل اور یہود کی ہے۔ تھی بلکہ نصوص تو مطلقاً اہل حق کا ذکر کرتی ہیں، پس نص صریح غیر ماً ول جس کوعہد کہتے ہیں اس بات میں مفقود تھی، اور تاویلات اعتقادیات اصول دین میں اس قابل نہیں کہ ان کی طرف توجہ کی جائے، نیزیہ کہ تحقیقی بیان سے ان کے شہے کومل فرمادیا کہ

بَلَىٰ مَنْ كَسَبَسَيِّئَةً وَّأَ حَاطَتْ بِهِ خَطِيْتُهُ وَ المِرة البَقرة : ١٨) ترجمه: "كيون نهيس جو شخص قصداً برى با تيس كرتا ہے اور اس كى خطا وقصور اس كو گھير لے، ايسے لوگ اہل دوزخ ہوتے ہيں۔"

کہ فسادعلم و کمل اور خرابی عقیدہ واعمال کی اس حد تک پہنچ حبائے کہ ذرہ کی مقدار بھی ایمان باقی نہ رہے موجب خلود فی النار کا ہے۔ جس فرقہ میں بھی پایا حبائے کہ گوظا ہر میں کلمہ گوہی ہواور دعوی بھی دین داری کا رکھتا ہو۔ یہ بھی یا در کھنا حیا ہے کہ معصیت کومباح جاننا بھی کفر ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ دل سے عذاب کا خوف بھی اٹھ جائے اور معصیت کی قباحت کا اعتقاد ختم ہوجائے ، زبان ہی سے ازکار کرنا شرط نہیں بلکہ یہ اعتقاد ہوجائے کہ ہمارے ڈرانے کے لئے یہ عذاب کی دھمسکی ہے۔ (وَالْعَیادُ بِالله ثُمَّد الْعَیَادُ بِالله عَلیہ کے العزیز کی حضرت شاہ عبدالعزیز رحمۃ اللہ علیہ نِقصیل سے کھا ہے۔

وَلَقَلُ التَّيْنَا مُوْسَى الْكِتْبِ (سورة المومنون ۴۹) ترجمه: تحقیق دی ہم نے موسیٰ کو کتاب۔'

لینی ہم نے سب سے بڑی نعت کتاب دی اور بنی اسرائیل سے عہدو پیان
لئے۔سب سے بڑا عہد بیتھا کہ ہر پیغیبر کی اطباعت کرنا اور ان کی تو قسید کرنا لازم
جانو۔حضرت موکی علی نبینا وعلیہ السلام کے بعد لگا تار رسول بھیجے،حضرت یوشع ،حضرت
الیاس،حضرت البیع ،حضرت شمعون ،حضرت داؤد وحضرت سلیمان،حضرت شعیاء،
حضرت ارمیاہ،حضرت یونس،حضرت عزیر،حضرت حزقیل،حضرت زکریا،حضرت بچیل
اور ہزار ہا پیغیبر علیہ السلام کے متبع تھے انہیں کی شریعت
کے متبع تھے۔

وَاٰتَیْنَا عِیْسَی ابْنَ مَرْیَمَدِ ۔ (سورۃ البقرۃ:۲۵۳) اور حضرت مریم علیّا اُ کے بیٹے حضرت عیسلی علیائیلا کو معجزات ظاہرہ باہرہ دیئے کہ مادرزاد اندھے کواچھا کرتے تھے اور کوڑھی کواچھا کرتے تھے مردے کوزندہ کرنا عطا فرمایا۔ بیسب کچھ بحکم خداوندی ہوتا تھا، جو کچھ شام کھا کرآتے تھے جو گھروں میں چھپاتے تھے سب معجزانہ طور پر آپ علیاتیا ہتلادیتے تھے، آپ کو بلاباپ بیدا فرما دیا۔ آسان پر معجزانہ طور پر آپ علیاتیا ہتلادیتے تھے، آپ کو بلاباپ بیدا فرما دیا۔ آسان پر معجزانہ طور پر تشریف لے گئے اس زمانہ کی سائنس اور طب مقابلہ نہ کرسکی ہے، لیکن سائنس والے بھی اسس کے امکان قائل ہوگئے۔

قائل ہوگئے۔

وَ قَلُ قِيْلَ إِنَّ الْمُعْجِزَاتِ تَقُلُمُ الْمُلْمِ بِمَا يَرُتَعْنِ فِيْهِ ِ الْخَلِيقَةُ فِي الْمَلْمِ

آپ کا نام ہی روح رکھا روح کی سبک سیر (تیز رفتار کا کس نے اندازہ لگایا ہے روح نام ہے یا تو جبرائیل علیا گیا کا کہ ہروفت ساتھ رہتے تھے یا اسم اعظم کے اثر سے مردول کو زندہ کرتے تھے۔ اور ممکن ہے کہ اس اسم مبارک ہی کی تا نیر ہو کہ آسان کو اٹر کرتشریف لے گئے فرمایا گیا ..... وَدُوع مِنْ نَهُ ..... "شہادۃ القرآن"، "عقیدۃ الاسلام" اور "تحیۃ الاسلام"، "سیف چشتیائی" بڑی عمدہ کتابیں اس میں تصنیف ہوئی ہیں۔

فَجَزَاهُمُ اللهُ خَيْرَ الْجَزَاءِ۔

ایشوع اصل ہے عیسیٰ کی ، اس کے معنی ہیں مبارک اور مریم بھی عبرانی لفظ ہے اس کے معنی ہیں خادمہ یا عابدہ ۔حضورا کرم صلّی تُقالیکِمْ نے فرما یا کہ میرے سینے مسیں روح القدس پھونک مارتا ہے:

> اِنَّ نَفْسًا لَنْ تَمُوُّتَ حَتَّى تَسُتَكُمِلَ دِ ذُقَهَا ۔ ترجمہ: '' کہ کوئی جان دار نہیں مرتا جب تک اپنا رزق بورا نہیں کرلیتا۔''

> اور حضرت حسان ڈٹاٹنڈ کی بھی روح القدس تائید کرتے تھے۔ فَفَرِیْقًا کَنَّابُتُمۡمُ نُوفَرِیْقًا تَفُتُلُونۤ۞ (سورۃ البقرۃ:۸۷) ترجمہ: ''انبیاء کرام ﷺ کی ایک جماعت کی تم نے تکذیب کی اور

ایک جماعت کوتم نے قتل کیا۔''

مثلاً حضرت زکر یاعلیالیا حضرت یجیلی علیالیا حضرت شعیاء علیالیا اور ہمارے نبی اکرم صلاتی ایس کی کا پائے او پر نبی اکرم صلاتی ایس پر بھی (یہود نے) کئی بارحملہ قاتلانہ کیا زہر دیا حب کی کا پائے او پر سے جینک دیا، اس زہر کا اثر وفات میں ظاہر ہوا، چنانچی 'الشہادتین' مسیں تفصیل سے مذکور ہے۔

لیعنی ایسے متعصب ہیں کہ اچھی بات سنتے ہی نہیں، تصلب حق کے معنی سے ہیں کہ دین حق کو تعنی کے معنی سے ہیں کہ دین حق کو تت سے پکڑے اور کسی کے فریب میں نہ آ جائے، اور ادھر تو جہ بھی نہ کرے یہ بات تمام دینوں میں مطلوب ہے۔

### متفرق وأقعات

ہارے ساتھیوں میں سے کسی صاحب نے انگریزی پڑھی ہے، اس پر میں نے فرمایا کہ ہمارے ساتھیوں میں سے کسی صاحب نے انگریزی پڑھی ہے، اس پر میں نے عرض کیا کہ حضرت میں نے کشمیر میں چھ ماہ انگریزی پڑھی تھی۔ میرے استاد نے کہا تھت کہ تونے چھ مہینے میں اتنی انگریزی پڑھی تھی دوسراکئی سال میں پڑھے۔ ایک گریخوں یہ مہینے میں اتنی انگریزی پڑھی تھی، آج کل کے بی اے، ایم اے گریخوں نے برابر تو حضرت نے انگریزی پڑھی تھی، آج کل کے بی اے، ایم اے سے زیادہ انگریزی کے واقف تھے گراس کو پسند نہیں فرماتے تھے۔

ایک دفعہ ڈابھیل ضلع سورت سے برہان پور جو کہ وطن تھا حضرت علی متی ہوئیا۔ کا جوصاحب کنزالعمال وغیرہ ہیں تشریف لے گئے۔ وہاں حضرت کی تشریف آوری کا سن کر بہت سی مستورات آئیں تو حضرت رکھاتا نے خادم سے فرمایا کہ صحن کا دروازہ بند کردوکسی عورت کومت آنے دواور خود کے شابی اللہ پڑھتے رہے۔

ہے۔۔۔۔۔ احقر محمد لائل پوری (ﷺ) عرض کرتا ہے کہ 1951ء میں جب میرے والد حضرت مولا نا فتح الدین ﷺ کا انتقال ٹنڈو اللّٰہ یار سندھ میں ہوا تو میں وہاں گیا جس مکان میں میں میں مظہرا تھا اس مکان کے قریب مسجد تھی، وہاں حضرت مولانا عبدالرحلٰن کامل پوری بیشتہ اور حضرت مولانا محمد یوسف بنوری بیشتہ تشریف لائے، غالبًا حضرت مولانا عبدالرحمٰن کامل پوری بیشتہ تشریف لائے، غالبًا حضرت مولانا عبدالرحمٰن کا بی بیستہ بھی سے باتیں ہوری تھیں، مولانا محمد یوسف بیشتہ نے سنایا کہ مولانا ابوالوفاء افغانی بیشتہ فرماتے سے کہ جب حضرت شاہ صاحب بیشتہ حیدرآ باو دکن تشریف لائے تو میں نے بھی گزارش کی کہ میری وعوت قبول فرما ئیں، حضرت بیشتہ حیدرآ باو نے قبول فرمالیا، دوسرے دن ایک مجمع کے ساتھ میرے مکان پرتشریف لائے ہم نے کھانا تو فقط بیس آ دمیوں کا بنایا تھا وہاں کھانے پر جمع ہو گئے اتی (۸۰) سے بھی زائد آ دی، حضرت شاہ صاحب بیشتہ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ پرتو کل کریں، آپ کھانا لے آؤ، اللہ تعالیٰ برکت فرما ئیں گے، واقعی یہ حضرت شاہ صاحب کی کرامت تھی کہ کھانا تی کہ ماتی سے زائد آ دمی کھا گئے بھر بھی کھانا نی کر ہا۔ خود حضرت شاہ صاحب بیشتہ فرماتے تھے کہ حیدر آباد دکن میں میری سترہ قلقریریں ہوئیں اور بہت سے مرزائی تائب ہوئے اور حیرت سے لوگوں کے شبہات دور ہوئے۔

ہے۔۔۔۔۔ایک دفعہ بہاو لپور سے واپسی پر میرے عرض کرنے پر بہت طویل تقریر وحی کے اقسام پر فرمائی تھی جس کو ہم نے دارالعلوم میں شائع بھی کیا تھت۔لا ہور میں معراج کے سلسلے میں بیان فرمانے وقت یہ بھی فرمایا:

کہ بعض روایات کے الفاظ سے ظاہر بین حضرات شبہات میں پڑ حباتے ہیں کہ ٹُھّ الستَیییَقَظْٹے الفاظ آتے ہیں۔ بخاری شریف میں آتا ہے:

أَنِي بِالْمُنْنِدِبُنِ أَبِي أُسَيْد إِلَى النَّبِيّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِيْنَ وُلِنَهُ فَلَهٰى النَّبِيُّ حِيْنَ وُلِنَهُ فَوْضِعَ عَلَى فَخِيْدِهِ وَ أَبُوا أُسَيْدٍ جَالِسٌ، فَلَهٰى النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِشَيْءٍ بَيْنَ يَدَيْهِ فَأَخَذَ أَبُو أُسَيْدِ النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَاسْتَفَاقَ فَاحْتَمَلَ مِنْ فَخِذِ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ، فَاسْتَفَاقَ

النَّبِيُّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: أَيْنَ الطَّبِيُّ ؟ ـ (٢٦ ص ٩١٢) ترجمه: "منذر بن اسيد كى جب ولادت ہوئى تو اس كو حضورا كرم صلَّ اللهُ اللهِ كَ خدمت ميں لايا گيا حضور اكرم صلَّ اللهُ اللهِ اللهِ كران مبارك پراس كوركھا گيا ابواسيد بيٹھے تھے كہ حضورا كرم صلَّ اللهُ اللهِ اللهِ مشغول ہوئے تو ابواسيد نے بچ كواٹھا ليا جب حضور اكرم صلَّ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الله عنول ہوئے تو ابواسيد نے بچ كواٹھا ليا جب حضور اكرم صلَّ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ عنول سے فارغ ہوئے تو فرما يا وہ بجي كہاں ہے۔"

تو اس روایت میں استفاق (۱) کا بیمطلب نہیں کے عثی سے ہوش میں آگئے بلکہ اسی پہلی حالت کی طرف عود فرمایا۔ فَاسْدَ قَاقَ آئی فَرَ غَصِی اِشْدِ تَعَالِهِ۔

ہاری ہے۔۔۔۔فصل الخطاب طبع ہونے کے بعبد ۱۳۳۸ھ کی دورے کی ساری جماعت کو بلایا اور سب کوایک ایک نسخہ اپنے دست مبارک سے عنایت فر مایا اور ریہ بھی فر مایا کہ کا تب کے کچھاغلاط رہ گئے ہیں جن کی تصحیح نہیں ہوسکی۔

<sup>(</sup>۱) اصلی حالت پرآنا۔

تقے مصریا لندن کا مطبوعہ ہوتی تھی۔ ہندوستان کی مطبوعات کے صفحات میں فرق ہوتا ہے، علماء گھبرا جاتے ہیں کہ حوالہ نہیں ماتا ، محنت کرنے سے کیا نہیں ماتا انسان کو۔

ہم ۔۔۔۔۔۔۔حضرت خواجہ محمد معصوم اپنے مکتوبات شریفہ میں فرماتے ہیں:

فَمَنَ یُّرِدِ اللّٰهُ أَنْ یَّهُ بِیَهُ یَشْمَرَ حُ صَلْدَ کَالِیْمُ ایکِ السَّمَا اَوْ السَّمَا وَ مَنْ اللّٰهِ اَنْ یَہُ بِی اَللّٰ اَللّٰهُ اَنْ یَہُ بِی اَللّٰهُ اَنْ یَہُ بِی اَللّٰہُ اَنْ یَہُ بِی اَللّٰہُ اَنْ یَہُ بِی اَللّٰہُ اَنْ یَہُ بِی اللّٰہُ اَنْ یَا اِللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اللّٰہُ اِللّٰہُ اِللّٰہُ اللّٰہِ اِللّٰ اللّٰہِ اِللّٰہُ اِللّٰ اللّٰہُ اِللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰہُ اللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ الللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللللّٰ اللّٰ اللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ الللّٰ اللّٰ الللللّٰ اللّٰ الللللّٰ الللّٰ اللّٰ اللللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللللّٰ اللّٰ الللللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ ال

ترجمہ: ''جس کو اللہ تعالیٰ ہدایت دینا چاہتے ہیں تو اس کے سینے کو کھول دیتے ہیں قبول اسلام کیلئے اور جس کو گمراہ کرنا چاہتے ہیں تو اس کے سینے کوئنگ کردیتے ہیں گویا کہ وہ آسان پر چڑھتا ہے۔'' ''جرَّاطِ مُسْتَقِیْہِ ''کے ترجمہ میں اس آیت مبارکہ کو پیش فرماتے تھے، پس ہم نے جو شرح صدر دینی مسائل میں حضرت شاہ صاحب پُراسیا ہے کو دیکھا کسی کونہیں

ذُلِكَ فَضُلُ اللهِ يُؤْتِيُهِ مَنْ يَّشَآءُ وَاللهُ ذُو الْفَضُلِ الْعَظِيْمِ ﴿ وَاللهُ ذُو الْفَضُلِ الْعَظِيْمِ ﴿ (سُرة الجمعة: ٩)

یا یا ، ہرمسکلہ میں بڑے ہی بسط کے ساتھ اور شرح صدر کے ساتھ جلتے تھے۔

ترجمہ: '' یہ اللہ تعالیٰ کا فضل ہے جس کو چاہتا ہے اسے دے دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ بڑے فضل والے ہیں۔''

کسسایک دفعہ مالیر کوٹلہ میں تشریف لائے مولا ناعبدالغنی بُیٹیجو مالیر کوٹلہ میں تشریف لائے مولا ناعبدالغنی بُیٹیجو مالیر کوٹلہ میں رہتے تھے وہ خود جا کر حضرت شاہ صاحب بُیٹیئی کولائے ، بندہ بھی رائے کوٹ سے مالیر کوٹلہ میں حضرت بُیٹیئی کی زیارت کے لئے حاضر ہوا تو مجھے تنہائی میں ایک بات کہی کہ یہ بات مولا نا محمد رمضان بُیٹیئی سے لدھیانہ جا کر کہہ دینا میں نے اسی پرعمل کیا ، بہت سی راز کی باتیں احقر کوکان میں فرما دیتے تھے۔

مالیر کوٹلہ کے اسی سفر کا واقعہ ہے کہ حضرت شاہ صاحب میں الیک گھنٹہ تک تقریر کر دائی علاء کا بہت مجمع تھا اسس میں مولا نا شبیر احمد عثمانی میں مولا نا بدرعالم میر ٹھی میں مولا نا شبیر احمد عثمانی میں علاء موجود تھے فر ما یا کہ بیہ جو آپ حضرات نے بجلی ہی بدرعالم میر ٹھی ہے اتن کی ضرورت نہیں فقط اتنا چاند نا (۱) چاہئے کہ جس سے آدمی کتاب پڑھ سکے۔ باقی تو اسراف ہے ، (غالباً یہی الفاظ تھے)۔

کے۔۔۔۔۔ایک دفعہ وہیں بہاول پورہی میں میرے دریافت کرنے پر کہ لاہور میں میں میرے دریافت کرنے پر کہ لاہور میں 1928ء میں دسمبر کے مہینے میں السنہ شرقیہ کا جلسہ ہوا پنجاب یو نیورٹی کے ماتحت اس کی صدارت ڈاکٹر اقبال بھیائی کررہے تھے، ڈاکٹر صاحب بھیائی نے اپنے خطبے میں پڑھا کہ حضرت مولانا محمد انورشاہ بھیائی نے مجھے علامہ عراقی بھیائی کا ایک فارسی رسالہ دیا جس میں بیتحقیق کیا تھا کہ علامہ عراقی سے ہست مشہور محدث ہیں ان کی کتاب نے بچھا بیعراقی صاحب بھیائی کون ہیں تو فرمایا بیہ بہت مشہور محدث ہیں ان کی کتاب کا نام ہے ''غایۃ البیان فی تحقیق الزمان والمکان' بیعلامہ عسراقی بھیائی بڑے محقق گذرے ہیں۔ بھروہ رسالہ ایک مدت کے بعد میں نے ڈاکٹر صاحب بھیائی ہے واپس طلب کیا ، تو ڈاکٹر صاحب بھیائی کے بیان کوجھوٹا نہیں شمجھنا چاہئے۔

فائدہ: نیوٹن نے بھی اس نام کا ایک رسالہ لکھا ہے جو پورپ میں مشہورتھا کہ نیوٹن ہی اس امر کی تحقیق کرنے والا ہے ڈاکٹ رصاحب رئیات نے جب مضامین پورپ کے اخبارات میں دیئے تو شور ہو گیا کہ نیوٹن نے تو علامہ عراقی رئیات سے لے کریے تحقیق ککھی ہے اس کی اپنی تحقیق نہیں ہے بلکہ عراقی صاحب رئیات اس سے چھ سوسال پہلے تحقیق کر کے ہیں۔

🖈 ..... ایک مولوی صاحب میشهٔ نے عرض کیا کہ حافظ شیرازی کی غزلیں تو الیی ہیں کہاس میں شراب کباب کا ذکر ہے، تو پھر حافظ شیرازی کوعارف کیوں کہتے ہیں ،فر مایا کہ حافظ شیرازی نے کشاف کا حاشیہ لکھا ہے میں نے سورۃ کہف تک دیکھا ہے بہت اعلی حاشیہ ہے وہ طبع نہیں ہوا۔ حافظ کی غزلیں بہت بلندیا یہ ہیں ہرشخص ان کو سمجھنے کا اہل نہیں ہے، باری تعالیٰ آوارہ لوگوں سے ایسے بلند کام نہیں لیتا، جب انہوں نے تفسیر کشاف کا ہاشیہ لکھا ہے تو ہے اد بی کے الفاظ نہیں کہنے چاہئے آپ تو ہے کرو استغفار كرو\_جب رئيس المفسرين حضرت مولا ناحسين على عيشة وال بهجر ال ضلع ميانوالي اور حضرت پیرمهرعلی شاه نیشهٔ کا باهمی تنازع طویل اور پیچیده هو گیا اور حضرت شاه صاحب میشهٔ کو دیوبند سے دعوت دی گئی، یہ جنوری 1927ء کا واقعہ ہے میانوالی کے اسٹیشن پر انسانوں کا ایک سمندرموجیں مار رہا تھا، زائرین ایک دوسرے پے گرتے پڑتے تھے، اتنے بڑے مجمع کانظم قائم رکھنا مشکل ہور ہاتھا۔جلسہ گاہ میں پہنچے ایک ہندو نے اپنے گھر کی حیبت پر سے حضرت ﷺ کو دیکھ لیا ، فوراً کود کر زمین پر آیا مجمع کو چیرتا ہوا آیا ، اور حضرت میشتا کے یاؤں میں گریڑا کہ یہ بزرگ مسلمانوں کے پیغمبر کانمونہ ہیں ہیکہا اورا بمان لے آیا ،ایسے وا قعات حضرت ٹیٹٹ کی حیات مبارکہ میں کثیر ہیں۔

یہ واقعہ حضرت مفتی محرشفیع بیٹیا سرگود سے والوں نے بھی سنایا تھا جب آپ لائل پوراحقر سے ملنے کے لئے تشریف لائے تھے۔ یہ حضرت مفتی صاحب بیٹائیڈ خلیفہ تھے حضرت مولانا احمد خان بیٹائیڈ کندیاں والوں کے بیاس واقعہ میں خود موجود تھے۔ جب مفتی صاحب بیٹائیڈ مجھے سنار ہے تھے تو اس وقت بہت سے آ دمی ان کے ساتھ تھے منجملہ ان کے حاجی قائم الدین لائلیوری بیٹیڈ بھی تھے۔

ہار) نے قادیا نیوں کے خلاف ایکے مولانا محدمونگیری ﷺ (بہار) نے قادیا نیوں کے خلاف ایک بڑا اجتماع کیا اور تمام حضرات دیو ہندتشریف لے گئے، حضرت مولانا مسترتضی

حسن ہُواللہ فر ماتے ہیں کہ اس اجتماع میں حضرت مولانا محد انور تشمیری ہُوللہ بھی تشریف لے گئے تھے جب سب حضرات النے پر ببیٹھے تھے تو ایک برہمن (۱) جوخود بھی بہت بڑا وروان (۲) تھا۔ حضرت شاہ صاحب ہُوللہ کو کیچ کر مجمع کو چرتا ہوا حضرت شاہ صاحب ہُوللہ کے باآ کر کھڑا ہو گیا اور کہا کہ آپ کے چہرے سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ مسلمانوں کے بہت بڑے و دوان ہیں ، حضرت ہُوللہ نے فرمایا کہ بسیں میں تو ایک مسلمانوں کے بہت بڑے و دوان ہیں ، حضرت ہُوللہ نے فرمایا کہ بسیں میں تو ایک مسلمانوں کے بہت بڑے و دوان ہیں ، حضرت ہُوللہ نے موا یا کہ ہسیں میں تو ایک مسلمانوں کے بہت بڑے و دوان ہیں ، حضرت ہُوللہ سے عشق ہوگیا وہ تمام جلسے میں ساتھ ہی رہا ہم بھی جیران تھے کہ اس کو کیوں اتناتعلق ہے بیروا قعہ حضر سے مولانا مرضیٰ حسن ہُوللہ نے بہاول پور کے مقدے کے اجتماع پر بھی سنایا تھا۔

کے وہاں کے اہل خیر نے مدرسہ کی خوب امداد فرمائی ، اور حضرت کے مواعظ حسنہ سے مستفیض ہوئے۔ واپس ڈانجیل تشریف لا کرتمام مدرسین کی دعوت کی ، پر تکلف کھا نا اور ہر مدرس کو ایک ایک رومال رنگونی اور دس دس روپے عنایت فرمائے ، مولا نا کھلا یا اور ہر مدرس کو ایک ایک رومال رنگونی اور دس دس روپے عنایت فرمائے ، مولا نا احمد بزرگ میں مدرسہ تعلیم الدین ڈانجیل ضلع سورت جب شخواہ لے کر حساضر خدمت ہوئے تو فرمایا کہ شخواہ نہیں لوں گا اہل رنگون نے احقر کی بہت خدمت کر دی تھی یہ شخواہ آپ واپس لے جا نمیں۔

حضرت مولانا احمد سعید ٹیالیا دہلی سے بعض دفعہ علمی اشکالات دریافت کرنے دیو بند حضرت شاہ صاحب ٹیالیا کی خدمت میں حاضر ہوا کرتے تھے۔فرماتے تھے کہ ایسا معلوم ہوتا ہے کہ حضرت شاہ صاحب ٹیالیا جواب دینے کے لئے طب ارہی بیٹھے تھے۔

<sup>(</sup>۱) پنڈت، ہندوؤں کا عالم

<sup>(</sup>۲) براعالم وین

<u>237</u> .....مولا نا خیرمحمد نیشه مولا نا خیر الدین سرسوی نیشه مولا ناغوث محمه نیشه یک مولا نا عبدالجبار ﷺ مولا نا محمه صديق ﷺ وغيرتهم بيسب حضرات احقر سے مالير كوثليه میں کہنے لگے کہ حضرت شاہ صاحب میشاہ کا صبح کو فجر کی نماز کے بعد درس کرا دیے تو عرض کرسلیک غطفانی کا وا قعہ سنتیں جمعہ کی ادا کرنے کا،جس حدیث میں وا قعہ مذکور ہے اس حدیث کے متعلق تحقیق کرانا ہے۔احقر نے عرض کیا کہ بیہ حضرات علماء چاہتے ہیں کہ حضرت کا درس سنیں ، فرما یا بہت احجیب الیکن میں حدیث باب کیف کان بدأ الوحی الی رسول الله صلّ الله الله علی کا درس دول گا، اور خود ہی تلاوت کروں گا کہ ہمارے مشائخ کا یہی معمول رہا ہے ، چنانچیسینکڑوں علماء جمع ہو گئے مولا نامفتی خلیا<del>[238]</del> مولانا عبدالغنی مُشِيَّة بخاری شریف لائے که حضرت شاہ صاحب مُشِیَّة کا تلمیذ بننا چاہتا ہوں۔حضرت شاہ صاحب ﷺ نے ان کو بخاری شریف شروع کرا دی، اور درس حدیث دیا،علاء حیران تصفلوم کے دریا بہہ رہے تھے ایک سکتہ کا عالم تھا پھر سلیک غطفانی کا وا قعہ بھی ذکر فرما دیا کہ علاء کی تسلی ہوگئ ۔مولا نا عبدالجبار ﷺ فرماتے تھے کہ امام بخاری ایبا درس دیتے ہوں گے ، مولا نا خیر محمد رئیلیڈ فرمانے لگے کہ علم تو حضرت شاہ صاحب سینے کے سینے سے اچھل اچھل کر باہر آتا ہے افسوں کہ ہم تو دیو بند جانہ کے دورہی سے چھینٹے پڑے حضرت شاہ صاحب میشات کی کتابوں سے فائدہ اٹھایا،مولانا خیرالدین میشار حضرت شاہ صاحب میشار کو سنا رہے تھے کہ جب آپ مدرسہ امینیہ میں تھے تو میری ابتداءتھی اور حضرت شاہ صاحب عظیمہ دہلی سے کشمیر جارہے تھے۔

# تفسيرآ يات سورة نجم

بِسُمِ اللهِ الرَّحْنِ الرَّحِيْم

وَالنَّجْمِرِ إِذَا هَوْي أَ (سورة النجم:١)

ترجمہ: ''فشم ہے تارے کی جب گرے یعنی غروب ہو۔''

ساویات سے شروع کیا ، اس لئے کہ ما بعد کا کلام آسان کی خبر اور اسرا کے

متعلق ہے، ستماوات العلی تک بلکه سدرة المنتنی تک یہاں تک که فرمایا

إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُتُولِي ﴿ (سورة النَّجم: ٣)

ترجمہ:'' بیرتو حکم ہے بھیجا ہوا لیعنی آپ کی کوئی خواہش نفس کی وجہ

سے نہیں بلکہ حکم کی وجہ سے۔"

یہ خلاصہ ہے ان آیات کا اور مُوحی بکسر الحاء کومبہم رکھا کیوں کہ اس کا انحصار اللہ تعالیٰ ہی میں ہے ، اور وحی رسالت ہی میں ہے اور ذکر کرنا ان اوصاف کا جوکسی موصوف میں ہی منحصر ہوتے ہیں اس موصوف کا نام لینے سے زیادہ ابلغ ہوتا ہے ، مثلاً قول ان کا:

مَوَرُتُ بِأَكْرَمِ الْقَوْمِ . ترجمہ:''میں قوم کے شریف آ دمی پر گزرا۔''

پھرفرمایا:

عَلَّمَهُ شَدِينُ الْقُوى ﴿ (سورة الْنِم: ۵)

ترجمہ: '' اس کو سکھلا یا سخت قوت والے نے لیعنی جس فرشتہ کے

ذر بعه وحي آئي وه برسي قوت والاہے۔''

بیں منتقل ہوئے معلم کی طرف موحی کے ذکر کے بعد اور ان کو دوشار کیا ،موحی اور معلم ، پھر اوصاف وہ ذکر کئے جومعلم ہی کے ہو سکتے ہیں ، کیوں کہ کلام مکہ والوں کے ساتھ ہے اور مکہ والے جبرائیل علیائیل کو پہچانتے نہ تھے۔ پس اس کی صفات اور فعل ذکر فرمائے جیسے سورت تکویر میں ہے تو یہ تعدیل ہوئی وحی کی سند کی ، کیونکہ جب کہا جائے کہ ۔۔۔۔۔ یا آئیلے الْہَلَگ ۔۔۔۔۔ تو جی میں کھٹکتا ہے کہ آنے کی کیا صورت ہے؟ لہذا فرمایا کہ وہ قادر ہے اس براور وہ ''سبوگی'' مبارک ہے'' خوصر ق''ہے اس جیسے سے خیر ہی کا ایناس ہے اور وہ نز دیک ہوتا ہے اور وہ لٹک آتا ہے، لہذا اس کے اوصاف نے کر فرما دیئے۔

ابن قیم ﷺ فرماتے ہیں کہ ذومرۃ لیعنی جمیل المنظر حسن الصورۃ ہے، جلالت شان والا ہے، اقبح صورت والا شیطان نہیں ہے بلکہ وہ اجمل انخلق ہے اور ذی امانت اور مکانت والا ہے، اللہ تعالیٰ کے نز دیک یہی وحی نبوت کی تعدیل اور اس کا تزکیہ ہے جیسے اس کی نظیر سورۃ تکویر میں ہے بیان فرمایا کہ وہ علم قدرت والا جمال المنظر ہے یہ اوصاف رسول مکی اور بشری دونوں کے ہیں۔

قُوله: فَتَكَالَّى ترجمه: "للك آياـ"

اشارہ اس بات کی طرف ہے کہ اپنے مکان سے تجاوز نہیں کیا یہاں تعلق بھی قائم رہا جیسے پھل کی تدلی ہوتی ہے کہ تعلق بھی باقی رہتا ہے اور نیچ بھی لٹک آتا ہے جیسے: نُوَدٌ عَظِیْدُ مُنْ بَیسِطْ فِی الْجِیوِ ہوتا ہے کہ چھوٹے سوراخ سے داخل ہوجائے اس کو ناظر یوں شمحتا ہے کہ اس کا تعلق اوپر ہے منفصل نہیں ہوا گویا یہ مثیل اسس کی ہوئی جوجب ریل امین عَلیا ہوگا کی بشرکی شکل میں نمودار ہونے کی ہوتی ہے۔ یہاں یہ بھی ذکر کرنا ہے موقع نہ ہوگا جیسا کہ بہلی نے ذکر کیا ہے کہ جب حضور اکرم صلی تالیہ ہم آسمان کی طرف چڑھے:

فَأُوْتَى إِلَى عَبْدِهِ مَا أَوْلَى أَ (سورة النجم: ١٠) ترجمہ: '' پس وحی کی اپنے بندے کو جو وحی کی۔'' توجب حضرت جرائیل علیائی کو دُنُو رب محسوس ہواتو آپ سجدے میں گرے پس سست سُبُحَان رَبِّ الْجِبَرُوْتِ وَالْمَلَكُوْتِ وَالْعَظْمَةِ ..... کہتے ہی رہے، حیٰ کہ اللہ تبارک وتعالی نے جو وحی کرنا تھا وہ کرلیا ، پھر جرائیل علیائی نے سراٹھایا تو میں نے دیکھا کہ آپ اپنی اسی خلقت میں ظاہر ہوئے جیسا کہ ان کو بیدا کیا گیا ہے کہ اپنے پر ملائے ہوئے ہیں۔ (یا قوت اور زبرجد اور لؤلؤ کے ) میں نے خیال کیا کہ جبرائیل علیائی کی دو انکھوں کے درمیان کے فاصلہ نے دونوں آفاق کو گھیرلیا ہے ، حالانکہ اس سے پہلے میں ان کو مختلف صور توں میں دیکھا تھا ، اور اکثر دھیہ بن خلیفہ کہی ڈاٹی کی شکل میں دیکھا کرتا تھا ، اور اکثر دھیہ بن خلیفہ کہی ڈاٹی کی شکل میں دیکھا کرتا تھا ، اور اکثر دھیہ بن خلیفہ کہی ڈاٹی کی شکل میں دیکھا کرتا تھا ، اور اکثر دھیہ بن خلیفہ کہی ڈاٹی کی شکل میں دیکھا کرتا تھا ، اور اکثر دھیہ بن خلیفہ کہی ڈاٹی کی شکل میں دیکھا کرتا تھا ، اور اکثر دھیہ بن خلیفہ کا کہی ہے۔

قوله: فَأَوْلِى إِلَّى عَبْدِهِ مَا أَوْلَى.

اس میں ضمیر اللہ تعالیٰ کی طرف لوٹتی ہے، تفسیر طبری مسیں ہے.... فَاوْ تحی
اللهُ إِلَیٰ مَا اُوْ حٰی ....اس کے قریب قریب مسلم شریف میں ہے، اور بیہ کوئی انتشار فی
الفیما ئرنہیں کیوں کہ بیہ وصف اللہ تعالیٰ میں منحصر ہے، اور رسول تو موحی ہونہیں سکتا، بلکہ
مرسل ہی موحی ہے۔ جیسے کہ فرمایا گیا:

آؤ یُرْسِلَ رَسُوْلًا فَیُوْجِی بِاذْنِهِ مَا یَشَآءُ اللهِ (سورة الثوریٰ:۵۱) ترجمہ:'' یا بھیج کوئی پیغام لانے والا پھر پہنچائے اس کے حکم سے جو چاہے۔''

یہاں بھی متعاطفات (ا) نہیں بلکہ ایک سلسلہ مرتب ہے بعض بعض سے ملا ہوا ہے۔ ہے جس کی انتہا الی اللہ ہے ، بیہ خلاصہ ہے مضمون کا حبیبا کہ ..... اِنْ هُوَ إِلَّا وَحُیُّ یُّوْ لَحٰی ..... ..... میں استیناف ہوا باعادۃ ما استونف عنہ چنانچیزاهیانا الصِّرَ اطّ الْہُسْتَقِیْمَہُ ٥

<sup>(</sup>۱) عطف سے متعلق۔

صِرَاطَ الَّذِيْنَ أَنْعَبُتَ عَلَيْهِمْ - (بتلا ہم كوراہ سيدهى راہ ان لوگوں كى جن پر تونے فضل فرمايا) ميں ـ

پھرفر مایا:

مَا كَنَابَ الْفُوِّادُمَارَ أي (سورة النجم: ١١)

ترجمہ: '' حجوث نہیں کہا رسول کے دل نے جو دیکھا یعنی اندر دل

نے فیصلہ کیا کہ میں نے ٹھیک دیکھا دیکھنے میں کوئی غلطی نہیں گی۔'

اس کو ماقبل سے جدا کردیا اورعطف نہیں ڈالا کیوں کہ بیشامل ہے رؤیہ

باری تعالیٰ کو فوٰا ۱ سے اور رؤیت جبرائیل کوعلی صورتہ یہ دونوں قبل الاسراء حاصل تھے۔

اور بیشامل ہے ان تمام اشیاء کو جولیلۃ الاسراء میں دیکھیں۔جبیبا کہ فرماتے ہیں:

لَقَدُرَاي مِنْ الْيتِ رَبِّهِ الْكُبُراي ﴿ (سورة النجم: ١٨)

ترجمه: "ب شک دیکھی اس نے اپنے رب کی بڑی نشانیاں اور نمونے "

اورسورة بنی اسرائیل میں فر مایا:

لِنُوِيَةُ مِنُ الْيَتِنَا ﴿ (سورة بني اسرائيل: ١)

ترجمہ: '' تا کہ دکھلائے اس کو کچھا پنی قدرت کی نشانیاں اور نمونے۔''

وہاں ریجھی فرمایا:

وَمَا جَعَلْنَا الرُّءْيَا الَّتِئَ ارَيْنٰكَ إِلَّا فِتُنَةً لِّلنَّاسِ

(سورة بني اسرائيل: ٧٠)

ترجمہ: ''اور ہم نے جو نظارہ تہہیں دکھایا اس کو ہم نے لوگوں کے لئے بس ایک فتنہ بنا دیا۔''

سوفتنه هماراة بي كانام ہے جيسے سورة النجم ميں فرمايا:

أَفَتُهُرُونَهُ عَلَى مَا يَرِي ﴿ (سورة النجم: ١٢)

ترجمہ: ''اب کیاتم اس سے جھگڑتے ہواس پر جواس نے دیکھا۔''

اور یہاں پررؤیت فواد کا ہونا اور مابعد میں رؤیت بھر کا ہونا یہ کوئی نظم قرآنی میں انفکاک (۱) کا باعث نہیں بلکہ رؤیت امر واحد ہے اور فرق جوآتا ہے وہ فاعل کی جانب سے آتا ہے، آثار صحیحہ اور احادیث صحیحہ سے دونوں رؤیتیں ثابت ہیں، رؤیت اللہ تعالیٰ کی پہلی فواد سے اور ثانی بھر سے جیسے حدیث بعث میں ہے کہ واقعہ ہونے سے قبل اس کا رؤیا میں دکھا دیا جانا آتا ہے۔

پھر فرمایا ...... آفتُ او وقت علی تمایزی ..... اور نه کہا ..... فیمایزی ..... اس نے دلالت کی کہ یہاں اور رؤیت بھی ہے اس کو بیلی نے ذکر فرمایا، اور ..... علی تما یزی .....فرمایا نه فرمایا .... فیمایزی ..... کیونکہ ان کونفس رؤیۃ باری تعالیٰ میں جھگڑا تھا نہ کہ خصوصاً مرکی میں ۔حضرت ابن عباس پھٹافر مایا کرتے تھے کہ محمر ساٹھ ایسی ہم نے اپنے رب کو دو دفعہ دیکھا۔ ایک دفعہ آنکھ سے دوسری مرتبہ فؤاد سے، رواہ طبر انی فی الاوسط، رجالہ رجال الصحیح۔ مند داری میں ہے کہ حضرت جبرائیل علیاتیا نے حضورا کرم ساٹھ ایسی میں ان فرمایا:

> قَلْبٌ وَ كِيْحٌ لَهُ اُذْمَانِ سَمِيْعَتَانِ وَعَيْنَانِ بَصِيْرَتَانِ۔ ترجمہ: '' یعنی مضبوط دل ہے اس کے کان سننے والے ہیں اور اس

<sup>(</sup>ا) علىحدگى، حدائى ـ

کی آئیسیں دیکھنے والی ہیں۔''

پھرفرمایا:

وَلَقَلُورَالْهُ نَزُلَةً أُخُرِي ﴿ (سورة النجم: ١٣)

ترجمہ:''اوراس کواس نے دیکھاایک بار پھر۔''

یہ بھی دونوں رؤیتوں کوشامل ہے لیکن رؤیت جبرائیل علیاتیا ہی تو ظاہر ہی ہے لیکن باری تعالیٰ کی رؤیت سواس کے قرب کے باعث ہوئی ہے جبیب کہ حدیث میں آتا ہے:

يُطْلِعُ اللهُ عَلَى آهُلِ الْجَنَّةِ فَيَقُولُ هَلَ رَضِيْتُم ؛ عِنْكَ سِلْرَةِ الْهُنْتَلْمِي.

ترجمہ: ''اللہ تعالی اہل جنت کوسدرہ امنتہیٰ کے پاس دیدار کروائے

گا اور ان سے فر مائے گا کیا تم راضی ہو۔''

اس کاتعلق رائی سے ہے نہ کہ مرئی سے جیسا کہ طبری نے فر مایا۔ جیسے:

رَأَيْتُ الْهِلَالَ مِنَ الْمَسْجِدِ.

ترجمه: "میں نے چاندمسجدسے دیکھا۔"

#### قولەتعالى:

إِذْ يَغُشَى السِّلُارَةُ مَا يَغُشٰى ﴿ (سورة النَّجم: ١٦)

ترجمه: ''اس وقت اس بیری پر وه چیزیں چھائی ہوئی تھیں جو بھی اس پر چھائی ہوئی تھیں۔''

یعنی انوار وتجلیات \_نسائی شریف میں ہے:

ثُمَّر أَتَيْتُ سِلُرَةَ الْمُنْتَهٰى فَغَشِيَتْنِي ضَبَابَةٌ فَخَرَرْتُ لَهُ سَابَةٌ فَخَرَرْتُ لَهُ سَاجِدًا.

ترجمہ: '' پھر میں سدرۃ المنتهٰی آیا بادل نے مجھے ڈھانپ لیا تو میں سجدے میں گر گیا۔''

اوريهى ظُلَلُ مِنَ الْغَمَامِ ہے۔ پھر فرمایا:

مَازَاغَ الْبَصَرُ وَمَا طَغِي ﴿ (سورة الْجُم: ١٤)

ترجمہ: '' پیغیبر کی آنکھ نہ تو چکرائی اور نہ حد سے آگے بڑھی۔''

اس میں تصریح فر مائی که یقظه میں ہوا، پھرخلاصه بیان فر مایا:

كَقَلْرَاى مِنْ ايْتِ رَبِّهِ الْكُبْرِي ﴿ (سورة الْجُم: ١٨)

ترجمہ: ''بے شک دیکھے اس نے اپنے رب کے بڑے نمونے۔''

یہ بھی عام ہے جو کچھ وہاں دیکھا سب کوشامل ہے، حسدیث ابی ذر ڈٹاٹی میں

ے: رَأَيْتُ نُوْرًا اور نُوْرًا أَنَّى اُرَاهُ الل كم عنى ايك بى بين ..... أَيْ هُوْ نُوْرٌ مِنْ آيْنَ رَاهُ ال كم عنى ايك بى بين ..... أَيْ هُوْ نُوْرٌ مِنْ آيْنَ رَايَتُهُ مِنْ آيْنَ مُنْ امام احمد مِيَّالَةُ سے پوچھا تو حدیث مرفوع بى جواب رَايْتُهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مِنْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَ

رایک میں کہی - رَأَیْتُ رَبِّیْ ..... پھر مند کی حدیث میں ہے .... رَأَیْتُ رَبِّیْ عَزَّ وَجَلَّ ..... اس کی سند قوی ہے۔

## متفرق واقعات

مولا نا شریف اللہ صاحب اس کو بدعت فرماتے تھے۔حضرت شاہ صاحب مُنِینی نے حدیثیں پیش کیں تو خاموش ہو گئے،حضرت شاہ صاحب مُنِینیئی نے منع فرما دیا تھا کہ کوئی ان سے نہ الجھے۔فرمایا بیرصاحب حال ہیں ان کومت چھیڑو۔

وہ فرماتے تھے کہ

مَنْ عَرَفَ نَفْسَهُ فَقُلَاعَرَفَ رَبُّهُ.

ترجمہ:'' جس آ دمی نے اپنے آپ کو پہچان لیااس نے اپنے رب کو پہچان لیا۔''

فرماتے تھے کہ حضرت شیخ الہندمولا نامحمود حسن بیٹیٹی سے بڑھ کر کوئی بھی اس کا مطلب نہیں سمجھا سکتا۔اس لئے وہ حضرت کے بڑے گرویدہ تھے، ہمارے زمانے میں بھی دیو بند تشریف لائے تھے، جب حضرت مشیخ الہند بیٹیٹ مالٹا سے واپس دیو بند تشریف لائے تھے۔

قرآن عزیز اس کی طرف بار بارتوجه دلا تا ہے کہ انسان اپنے آپ کونہسیں دیکھتا۔ ڈاکٹر محمد اقبال فرماتے ہیں:

ہے آہ سحر گاہی تقویم خودی مشکل سے اللہ پیکانی خوشتر ہے کنار جو

لالہ پیکانی کہا آنکھوں کو جیساگل لالہ میں سیاہ داغ ہوتا ہے، ایسی ہی آنکھوں میں سیاہی ہوتی ہے پیکاں سے مراد پلکیں۔خوشتر ہے کنارے جو سے مرادرونا ہے بعنی آنکھ میں کمال یہ ہے کہ روتی ہی رہے خودی سے مرادخود آگاہی ہے۔

فرماتے ہیں:

جب عشق سکھاتا ہے آداب خدا گاہی کھلتے ہیں غلاموں پر اسرار شہنشاہی لیعنی جب اللہ تعالیٰ سے محبت اور عشق ہوجا تا ہے تو پھر عرفان نصیب ہوتا ہے جیسے دوسری جگہ فرماتے ہیں:

شام جس کی آشائے نالہ یارب نہیں طوہ پیرا جس کی شب میں اشک کے کوکب نہیں جس کا ساز دل شکست غم سے ہے نا آشا جو سدا مستِ شراب عیش و عشرت ہی رہا کلفت غم گرچہ اس کے روز و شب سے دور ہے کندگی کا راز اس کی آئکھ سے مستور ہے قرآن شریف میں آتا ہے:

قُلُ إِنْ كُنْتُهُ مُنَّجِبُّونَ اللهَ فَاتَّبِعُونِيَ يُخْمِبُكُمُ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمُ فَلُوانَ كُنْ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمُ فَنُوْبَكُمُ اللهُ وَاللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ (سورة آل عمران ٣١٠) ترجمه: '' كهه ديج أكرتم الله تعالى سے محبت ركھتے ہوتو ميرى اتباع كروخود الله تعالى تم سے محبت كرے كا اور تمهارے گناه بخش دے گا اور الله تعالى بڑا بخشنے والا مهربان ہے۔''

اسی واسطے حضور اکرم سالٹھ آلیے پٹم نماز میں روتے تھے، اکثر آنسو بہاتے تھے۔ یہ حالت صحابہ کرام ڈیکٹٹ میں بھی تھی۔ حضرت شاہ صاحب ٹیٹٹ کو اکثر دیکھا گیا کہ رات کو بہت کم سوتے تھے، اکثر آنسو بہاتے تھے۔

240) ایک دفعہ لا ہور میں آسٹریلیا مسجد میں بعد نماز فجر وعظ فرمایا تو امیر خسر و میں اسٹریلیا کے بیدا شعار پڑھے: کے بیدا شعار پڑھے:

> جان ز تن بردی و در جانی هنوز دردها دادی و درمانی هنوز

قیمت خود ہر دو عالم گفتہ

زخ بالا کن کہ ارزانی ہنوز

رجہ: ''روح کو بدن سے لے گئے لیکن آپ ابھی بھی ہماری جان

ہیں۔ درد ہے لیکن درد کے علاج کرنے والے بھی آپ ہیں۔ آپ

نے اپنی قیمت دوعالم بتائی ہے۔ اپنی قیمت کومہنگا کردے کہ آپ

دوعالم جو قیمت اپنی بتائی یہ قیمت آپ نے کم بتائی ہے۔''

تو بہت ہی رقت ہوئی حتیٰ کہ ریش مبارک تر ہوگئ، فرمایا کہ یہ شعرامیسر

خسر و بھی کے ہیں لوگ کہتے ہیں کہ آپ نے یہ شعر جب آپ کو عنسل دیا جارہا تھا اس

فسر و بھی مدۃ العمر اپنا شا اس

وَالْكُظِيدُنَ الْغَيْظَ وَالْعَافِيْنَ عَنِ النَّاسِ. (سورة آل عمران: ١٣٨) ترجمه: "متقى لوگ غصے كو پينے والے ہيں اور لوگوں كومعاف كرنے والے ہيں۔ "
والے ہيں۔ "
مرضح طورير عامل تھے۔
يرضح طورير عامل تھے۔

نہیں فر مایا بس رفیق فرماتے تھے، نہ مدۃ العمرکسی کی غیبت کی نہ غیبت سی:

کسی خطرت شاہ صاحب ٹیسٹی سمجھی پاؤں کھول کرنہ بیں سوئے بلکہ سکڑ کر سوتے جھرت شاہ صاحب ٹیسٹی سوتے ملکہ سکڑ کر سوتے تھے کہ بھلا کوئی محبوب نے سامنے اس طرح پاؤں بسار کر ہے ادبی کرسکتا ہے۔ محبوب کے سامنے اس طرح پاؤں بسار کر ہے ادبی کرسکتا ہے۔

محبوب کے سامنے اس طرح پاؤں بسار کر ہے ادبی کرسکتا ہے۔ حضرت عارف باللہ حضرت مولانا فقیر اللہ کا بلی ﷺ فرماتے ہیں کہ ایک تو تعلق باساء اللہ ہوتا ہے، ایک اساء اللہ کاتحقق، ایک اساء اللہ کے ساتھ تخلق، سے جو آخری ہے یہ بڑا اونچا درجہ ہے۔

# حضور اكرم صلّالة اللّه إليّه أمّا اخلاق

كَانَ خُلُقُهُ الْقُرآنُ لِ (مشكوة صااا)

ترجمه: " آپ سالتاليا کا اخلاق قرآن تھا۔ "

اسی سے وفورِ علم (ا) حضرت عائشہ صدیقہ ڈاٹھٹا کا معلوم ہوتا ہے کہ اس ایک جملہ میں ساراتصوف سمودیا۔ ایک بزرگ فرماتے ہیں کہ رسول الله دسالی ایک جملی قرآن پاک تھے، یعنی یہ جوقرآن شریف ہمارے ہاتھوں میں ہے یہ توعلمی مترآن ہے اور رسول الله سالی ایک تھے، اسی واسطے حدیث شریف میں آتا ہے..... تخلقوا باخلاق الله -

حضرت شاہ صاحب ٹیٹیڈ محض مدرس حدیث کے نہیں تھے بلکہ اس کے ساتھ ساتھ حدیث شریف کے ساتھ تعلق بھی تھا حدیث کا تحقق بھی آپ میں تھا اور آ ہے کو حدیث کے ساتھ تخلق بھی نصیب تھا رہے بہت بڑی بات ہے۔

ذٰلِكَ فَضْلُ الله يُؤْتِيهِ مِنْ يَّشَاءُ الرسورة الجمعه: ٣)
ترجمه: "بيالله تعالى كافضل ہے جسے چاہے اپنافضل دے۔"
حضرت شاہ صاحب تشميری مُشَاللَّهُ كے ایک شعر پر
حضرت مولا نا عطاء الله شاہ بخاری مُشَاللَّهُ كامحظوظ ہونا

کے ۔۔۔۔۔ ایک دفعہ غالباً 1954ء کا ذکر ہے کہ حضرت مولا ناعطاء اللہ شاہ میں۔ ملتان سے لائل پورتشریف لائے ، ایک مکان پر ان کی چائے کی دعوت تھی ،احقر بھی مدعو

<sup>(&</sup>lt;sup>ا</sup>) علم کی زیادتی۔

تھا احقر بھی حاضر ہوا، ملاقات پر حضرت شاہ صاحب میشتہ کی باتیں ہونے لگیں میں نے عرض کیا کہ حضرت مولا نا انور شاہ کشمیری میشتہ فرماتے ہیں:

> قهوه حمد را نسرد انور دار چینی ز نعت پیغمبر

ترجمہ: ''حمد کا قہوہ اے انور بے مزہ ہے جب تک اس میں پنجمبرسالیا اللہ کی نعت کی دارچینی نہ ہو۔''

بیشعر سنتے ہی مولا نا عطاء اللہ شاہ صاحب پھڑک گئے کہ اس سے معلوم ہوا کہ حمد رب العالمین پوری ہی نہیں ہوتی جب تک نعت رسول صلّ اللہ اللہ اللہ مالی جائے۔

تمتث بِالْخَيْرِ

وَالْحَمْدُ لِللهِ اَوَّلَا وَ آخِرًا، وَصَلَّى اللهُ تَعَالى عَلَى خَيْرِ خَلْقِهِ مُحَمَّدٍ وَالْحَابِهِ وَ اَهْلِ بَيْتِهِ اَجْمَعِيْن وَ اَصْحَابِهِ وَ اَهْلِ بَيْتِهِ اَجْمَعِيْن

محمد عفا الله انوری قادری لائل پوری 9 ذوالحجه کے ۳۸ اصططابق 9 مارچ 1968ء

# مختصرتعارف قطب الاقطاب عالم رتبانی شیخ الحدیث حضرت مولا نامحمه انوری لائل بوری مشیر

(خا دم خاص وخلیفه مجاز حضرت شیخ الهندمولا نامحمود حسن مُیشید تلمیذا رشد وخلیفه امام العصر حضرت علا مه سیدمحمد انور شاه تشمیری مُیشید وخلیفه اعظم حضرت مولا نا شاه عبد القا در رائع بوری مُیشید)

آپمشرقی پنجاب کے ضلع جالندھرموضع اوگی میں ۲ صفر <mark>۱ سال</mark>ھ ہروز ہفتہ بمطابق 1901ء میں پیدا ہوئے۔

آپ کے والدگرامی حضرت مولانا فتح الدین رشیدی ﷺ امام ر تبانی حضرت مولانا رشید احمد گنگو ہی ﷺ کے ارشد تلامذہ اور اجلّه خلفاء میں سے تھے اسی وجہ سے رشیدی ان کے نام کا جزبن گیا۔ نیز حضرت گنگو ہی کی طرح حضرت مولانا فسنتح الدین رشیدی بھی شرک و بدعات کے خلاف سیف بے نیام تھے،

ردٌ بدعات پرآپ کا تحریر کردہ رسالہ عظیمہ بنام''ختم مرسومۃ الھند''ہے، جو حضرات علمائے کرام کیلئے سرمایہ گرانمایہ ہے۔آپ نے دارالعلوم دیو بند کے نام اپنی جائیداد کا بہت بڑا حصہ وقف کردیا تھا۔ چنانچہ حضرت انوری میں آنکھ کھولی جو خالصتاً دینی اور علمی خوشبوؤں سے معطرتھا۔

مولا نافتح الدین رشیدی رُئیسی نے اپنے بیٹے محمد انوری کی تعلیم وتر بیت بڑے استغناسے فر مائی یعنی جس مدر سے میں بھی داخل کر وایا ان کے کھانے کا انتظام ذاتی طور پر کیا۔ مدرسہ پر بھی بو جھنہیں بننے دیا فالحمد للدعلی ذلک اورنصیحت

فر مائی کہ دین کو ذریعہ معاش نہ بنا یا جائے جواعلیٰ درجہ کا تقو کی ہے۔حضرت انوری نے تا حیات مسجد اور مدرسے سے تنخواہ نہیں لی کیونکہ آپ صاحب ثروت تھے۔ مولانا فتح الدين كے تين بيٹے تھے:

ا مولانا الله بخش مشير

۲\_ مولانا محمد انوری میشد

س۔ مولانا محمد عبداللہ عنداللہ عنداللہ

(حضرت مولانا الله بخش رئيسة كنواسه مولانا محمه حنيف جالندهرى ہيں، بيه عزيز دارى مزيد قربت ميں يوں بدل گئى كه مولانا محمه انورى رئيسة كے بيٹے مولانا سعيد الرحمٰن انورى رئيسة كے مولانا محمه حنيف جالندهرى داماد بين محسنت مولانا فتح الدين رئيسة نے بہت سے لوگوں كو دين كى محنت پرلگايا جن ميں حضرت مولانا محمه صديق رئيسة (سابق شيخ الحديث خير المدارس) شامل ہيں۔ جب انہوں نے 1944ء ميں مُدل پاس كيا تو مولانا فتح الدين رئيسة نے ہى آپ كو مدرسه دائے بور گجراں ميں داخل كروايا۔

حضرت انوری نے موقوف علیہ تک علوم اسلامیہ کی تعلیم مدرسہ را پُور گجرال میں حاصل کی۔ جون 1920ء میں سالارِ کارواں جہاد آزادی حضرت شیخ الہند مولا نامحمود حسن دیو بندی پُئیسٹے پورپ کے جزیرہ مالٹا کی قید سے رہائی پاکرواپس تشریف لائے۔ چونکہ حضرت مولا نافتح الدین پُئیسٹے کے حضرت شیخ الہند پُئیسٹے کے کے ساتھ والہانہ مراسم سے جس کی وجہ سے مولا نافت تالدین پُئیسٹے اسپنے بیس سالہ جوال بیٹے کو ہمراہ لے کر دیو بند پہنچ تو حضرت شیخ الہند پُئیسٹے نے کمال شفقت سے حضرت انوری پُئیسٹے کو تصوف دیو بند پہنچ تو حضرت شیخ الہند پُئیسٹے نے کمال شفقت سے حضرت انوری پُئیسٹے کو تصوف سے چاروں سلاسل میں بیعت کرلیا۔ آپ کو حضرت مولا ناسید حسین احمد مدنی پُئیسٹے کے ساتھ مل کر حضرت شیخ الہند پُئیسٹے کے تحریک جہاد آزادی کے راہنما و رفقاء علم اء وغیرہ مہمانوں کی خدمت کرنے کا شرف حاصل ہوتا۔ نیز حضرت شیخ الہند پُئیسٹے نے آپ کی اصلاح و تربیت پرخاص تو جہ مبذول فرمائی اور اجازت وخلافت سے بھی نواز دیا۔

(چنانچیمولانا محمدانوری میشد اینے مریدین کوحضرت شیخ الهند میشد کے سلسلہ میں بیعت فرماتے تھے) شوال المكرم ١٣٣٨ هيں نے تعليمي سال كے آعن زپر حضرت انوری ﷺ اپنے عہد کے قطیم استاذ التفسیر والحدیث حضرت شیخ الہند کے تلامذہ کی صف میں بیٹھ گئے،مگر حضرت شیخ الہند کبرسی اورمسلسل اسفار کے باعث اسباق نہ بڑھا سکے تو آپ کے مایہ ناز شاگر دامام العصر حضرت علامہ سید محمد انور شاہ کشمیری میشات نے تشنگانِ علوم نبوت کوسیراب کیا جن میں حضرت مولا نامجمدانوری میں سرفہرست تھے۔ رجب وسساھ بمطابق 1921ء میں دورہ حدیث مکمل کیا فراغت کے بعد حضرت مولانا محد انوری ﷺ نے تدریسی ،تحریری ،تقریری میدانوں میں خوب کام کیا۔ نیز حضرت انوری ﷺ دین تعلیم کے ساتھ دنیا وی تعلیم یافتہ بھی تھے آپ نے مولوی سنا ضل ،منشی فاضل کا دوسالہ کورس اور طبیئل کالج لا ہور سے کیا تھا۔تدریس میں آپ نے دورہ حدیث تک کے اسباق کئی سال پڑھائے اور تحریری سلسلہ میں مختلف موضوعات پررسائل لکھے اور تقریری سلسلہ میں آپ نے کی مناظروں میں قادیانی اور شیعہ مبلغوں علماء متكلمين كي صف ميں شار كئے گئے۔ 1953ء كى تحريك ختم نبوت ميں بھر پور كر دار ادا کیا۔ گرفتار ہو کرجیل بھی گئے آپ کو قید تنہا ئی دی گئی جیل کی پہلی رات ہی آ ہے کو جناب رسول الله صلَّةُ عَلَيْهِمْ كَيْ زِيارت ہو كَي \_

آپ کا تبحرعلمی اور مشائخ حق سے روحانی کسب فیض کی تیمیل ہی تھی کہ حضرت علامہ سید محمد انور شاہ کشمیری ٹیٹٹٹٹ نے بھی آپ کوخلافت عنایت فرمائی۔حضرت شاہ صاحب ٹیٹٹٹٹٹ نے قادیا نیوں کےخلاف مشہور مقت رمہ بہاولپور 1932ء میں اپنے خاص معاون کے طور پرآپ کواپنی معیت کا شرف عطا فرمایا۔حضرت شاہ صاحب ٹیٹٹٹٹٹ نے مولانا محمد انوری ٹیٹٹٹ کومقدمہ بہاولپور کا مختار مقدمہ بنا دیا تو پورا مقدمہ ان کی

قیادت میں طے پایا۔ زہے نصیب۔

اس عظیم استاذ وشیخ امام العصر علامه سیدمحمه انورشاه کشمیری ﷺ کے وصال کے بعدمولا نامحمرانوری ﷺ نے حضرت شاہ صاحب کے گھرانہ کی کفالت اپنے ذمہ لے لی تھی بحد للداس خدمت کو تادم آخر نبھ یا، نیز حضرت شاہ صاحب ﷺ کے وفات سے حضرت انوری کو بہت صدمہ ہوا تا آ نکہ خواب میں بار بارا پنے مرسٹ دعلمی وروحانی کی زیارت ہوئی تو آپ نے مولا نامحد انوری عیشہ سے فرمایا کہ حضرت مولا ناشاہ عبدالقادر رائے پوری (سینے) ہمارے رفیق ہیں آپ ان کی خدمت میں تشریف لے حب میں چنانچہ آپ حضرت رائے پوری میں کی خدمت میں تشریف لے گئے۔علمی و روحانی نسبتوں کی برکات ظاہر ہوئیں اور آپ حضرت رائے پوری ﷺ کے خلفیہ اعظم قرار یائے۔ قیام یا کستان کے بعد لائل پور (فیصل آباد) میں حضرت مولا نا سے اوعبدالقادر رائے پوری ﷺ جب بھی تشریف لائے تو انوری مسجد اور مولانا محمد انوری کے گھسر حضرت کا قیام ہوتا۔ بعدازاں اسی گہرے تعلق کی برکت تھی کہ حضرت رائے پوری میشات کے بھینج مولا ناعبدالجلیل ٹیسٹہ ( ڈھڈیاں شریف سرگودھا) کوحضرت انوری ٹیسٹہ نے اپنی فرزندی میں لےلیا یعنی مولا ناعبدالجلیل میشار حضرت انوری میشار کے داما دینے۔

بیرشته حضرت اقدس شاہ عبدالقا در رائے پوری میشتہ کے حکم سے ہوااس سے قبل رئیس الاحرار حضرت مولا نا انیس قبل رئیس الاحرار حضرت مولا نا حبیب الرحمٰن لدھیانوی مُشِیْتہ حضرت انوری مُشِیْتہ کے داماد بنے بیرشتہ بھی حضرت رائے پوری مُشِیْتہ کے داماد بنے بیرشتہ بھی حضرت رائے پوری مُشِیْتہ کے حکم سے ہی ہوا تھا۔

1967ء تک مولانا محمہ انوری ٹیٹیٹی پاکستان میں دارالعلوم دیو بند کے محسن خاص اور انتظامی نمائندے تھے۔اس مادرِ علمی اور مرکز رشد و ہدایت کے معاونین ، حضرت مولانا انوری ٹیٹیٹی کی وساطت سے ہی اپنے عطیات دیو بند بھجوایا کرتے تھے۔ اسی خدمت گزاری میں مولانا محمدانوری ﷺ کل 69 برس عمر پا کر دار فناء سے دار بقاء کی طرف ۱۳ ذیقعدہ بروز جمعرات ۱۳۸۹ ھے بمطابق 22 جنوری 1970ء میں رحلت فرما گئے۔اِتّا یِڈاءِ وَاتّا اِکَیْدِ دَاجِعُونَ ۖ

ے خدا رحمت کند ایں عاشقان پاک طینت را
پیماندگان میں پانچ بیٹے اور تین بیٹیاں چھوڑیں جواللہ تعالیٰ کے نضل وکرم
سے سب دین تعلیم کے زیور سے آرا سے تھے۔ بیٹوں میں اب صرف ایک بیٹا مولانا
مقبول الرحمٰن انوری مدخللہ ٔ بقید حیات ہے۔

# حضرت انوری میشت کے خلفائے کرام:

- ا)..... ابن الانورشيخ الحديث حضرت مولا نا سيدمجمد انظر شاه كشميرى ميسة
  - ٢)..... حضرت مولا ناعبدالرشيدنعماني مينية (كراجي)
  - ٣)..... حضرت مولانا عبدالوحيد ميشة ( ڈھڈيال شريف )
  - ٣)..... حضرت مولا نا عبدالجليل عينة ( دُهدُ ياں شريف)
    - ۵)..... حضرت مولانا حافظ صدر الدين تشيية ( كماليه )
- - ۷)..... حضرت مولانا سعيداحمد منطلة ( دُونگا بونگه )
  - ٨)..... حضرت صوفی نورمجمه میشد (قصبه جلیانه شاه پورصدر)
  - ۹)..... حضرت قاری فضل کریم مدرسه تجوید القرآن رنگ محل (لا مور)
    - العزيز فيض بورى عينها عبدالعزيز فيض بورى عينها
    - ۱۱)..... حضرت مولا ناعبدالقا در فیض بوری عظاله
  - ١٢)..... حضرت مولا نا عبدالكريم مِنْ فاضل مظاهر العلوم سهار نيور ( شاه پورصدر )
    - ١٣)..... حضرت حا فظ عبد العزيز صاحب عنية ( چِک 306 لوبه طيك سنگه )

#### حضرت انوری میشیر کے صاحبزادگان:

- ۱)..... مولاناعزيز الرحمٰن انوري مُثِلَّةً
- ٢)..... مولا ناسعيدالرحمٰن انوري منسلة
- ٣)..... مولا نامسعود الرحمٰن انوري عِثِيرٍ

- ۵)..... مولانا ابوب الرحمٰن انوري عِثاللة

# حضرت انوری تیشیر کی چندتصانیف:

- ا)..... سيرت خاتم الانبياء (اردو)
- ۲)..... العجاله (داڑھی کے متعلق شرعی فیصله )
  - ٣)..... احادیث الحبیب المتبر که
- ٣)..... اربعين من احاديث النبي الامين (صلَّهُ البِّيمِ)
  - ۵)..... الصلوة لعنی نماز مترجم
    - - ۲)..... فضائل مکه مکرمه
      - کتوبات بزرگان
- ٨)..... ملفوظات حضرت مولا نا عبدالقادر رائے بوری (مُعَاللة)
- 9)..... انوارانوری (مولانا انورشاه کشمیری پیشانت کے حالات و کمالات کا تذکرہ)
  - ١٠)..... السنن الآثارلسد الإبرار (اردو)
  - اا)..... نطق الانور (علامه انورشاه ﷺ کی تقریر ترمذی (قلمی)
    - ۱۲)..... ترجمه كتاب، خاتم انبيين (قلمی)
      - ۱۳)..... مکتوبات وملفوظات ( قلمی )
    - ١٤).... مسكه حيات النبي صلَّاتُ اللَّهِ ( قلمي )

- - ١٦)..... ردقا یانیت (قلمی)
- 12)..... البشارات في حل الاشارات
  - ١٨)..... الحج المقبول
- البدور الطالعه اعنى الشمس البازغة
- ٢٠)..... نفحات الطيب للنبي الحبيب صلَّاتُهُ إِيَّاتُمْ (عربي)
  - ۲۱)..... حيات انور

اللہ تعالیٰ سے دعا ہے کہ حضرت انوری ﷺ اور ان کے مشائخ واسا تذہ کی قبور مبار کہ کونور سے بھر دے اور مغفرت کے ساتھ جنت الفردوس میں درجات عالیہ بھی نصیب فرمائے۔ آمین

وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى النَّبِيِّ الْكَرِيْم وَ عَلَى اللَّهِ وَ اَصْحَابِهِ ٱجْمَعِيْن

محمد راشد انوری ابن حضرت مولا نامحمد ابوب الرحمٰن انوری مُشِیّة نبیره حضرت انوری مُشِیّة

# عکس سندِ فراغت دارالعلوم دیو بند حضرت مولا نامحدانوری لئلله



# تاريخ دورهٔ حديث رجب وسس إه بمطابق 1921ء

سند پرجن اسا تذہ کرام کے دستخط موجود ہیں ان میں سے چند نام یہ ہیں ﴿ا﴾مولا نامجمداحمدٌ (ابن حضرت نانوتو گُ) ﴿٢﴾ مولا ناسیدمجمدانورشاہؓ ﴿٣﴾مولا نااعز ازعلیؓ ﴿ ٢﴾ مفتی عزیز الرحمٰنؓ ﴿٥﴾مولا ناشبیراحمدعثمانیؓ مخضرتعارف

شخصیات

انوارانورى

جامع ومرتب ابوحذیفه عمران فاروق

#### عرض مرتب

الحمدىلله وحدة والصلوة والسلام على من لا نبى بعدة

احقر نے کتاب 'انوارِانوری' پہلی باراپنے ناناجان جاجی میاں غلام مصطفے جالندھری پھیلئے کے پاس دیکھی تھی۔حضرت ناناجان پہلی باراپنے کا حضرت مولانا محمد انوری لائل پوری پھیلئے سے گہراتعلق تھا۔1997ء میں نانا جان پھیلئے کے انتقال کے بعد اُن کاعلمی ور ثداحقر کونصیب ہواجس میں انوار انوری اورحضرت انوری پھیلئے کے چند دیگر رسائل بھی شامل تھے۔کتاب کے مطالعہ کے بعد شدت سے احساس ہوا کہ اگر تخر ہے وشہیل کے ساتھ جدید انداز میں شائع ہو جائے تو علماء کے لئے بالخصوص نافع ہو گی ۔ چناچہ حضرت مولانا محمد ایو ب الرحمٰن انوری پھیلئے کا احقر کے ہاں قیام کے بالخصوص نافع ہوگی۔ چناچہ حضرت مولانا محمد ایو ب الرحمٰن انوری پھیلئے کا احقر کے ہاں قیام کے دوران ان کی خدمت میں اس خواہش کا اظہار کیا توانہوں نے بھر پور تائید فرمائی ہ سگرعوارض و مصروفیات کی وجہ سے تاخیر ہوتی گئی تا آئکہ کے حضرت کا وصال ہوگیا۔

الله تعالیٰ کی توفیق سے 2017ء میں حضرت مولانا محمد ایوب الرحمان انوری میں الله تعالیٰ کی جو صاحبزاد ہے محرم محمد راشد انوری حفظہ الله کی تحریک پراحقر نے کتاب' حیاتِ انوری' تالیف کی جو ہاتھوں ہاتھوں ہاتھوں ہاتھوں الله گئے۔ پھران ہی کی مشاورت سے ان کے پر دادا جان میشینی ، دادا جان میشینی اور والد صاحب میشینی کی تصنیفات کی طباعت کا کام شروع کیا جس میں انوارِ انوری پرخاص توجہ دی گئی ہے۔ اس کتاب میں مختلف شخصیات کے واقعات وحوالہ جات مذکور ہیں تو صلبی خواہش ہوئی کہ اگران شخصیات کے مختصر حالات مرتب ہو جائیں تو متعلقہ شخصیت کا اجمالی تعارف بھی ہو جائے گا اور قاری کو واقعہ یا مضمون سمجھنے میں آسانی بھی ہوگی ۔ اس سلسلہ میں کتب کی ورق گردانی کے ساتھ انٹر نیٹ سے بھی استفادہ کیا گیا۔ پچھشخصیات کے عزیز وا قارب سے معلومات حاصل کی گئیں جس مسیں صاحبزادہ صاحب نے اہم کر دارا دا کیا مختصروت میں یہ مخت طلب کام اللہ کی تونسیق سے مکسل صاحبزادہ صاحب نے اہم کر دارا دا کیا مختصروت میں یہ مخت طلب کام اللہ کی تونسیق سے مکسل ما جوا، پھر بھی کہیں کوئی کی کوتا ہی نظر آئے تو ضر و رمطلع فر ما سیں۔

خا کیائے بزرگاں ابوحذیفہ عمران فاروق بن روش علی محمود ٹیشن (غفر الله ذنوبه و ستر عیوبه) ۲۴ شعبان المعظم م<del>رم مم</del>ام ہے بمطابق 30 اپریل 2019ء

#### (1) حضرت شيخ مسعود نروَري تشاللة

حضرت شاہ صاحب تشمیری پڑھیں کے آباؤاجداد دوسوسال قبل بغداد سے ہندوستان پہنچے اور مختلف مقامات پر قیام کرنے کے بعد کشمیر میں سکونت اختیار کی۔ آپ کا پوراسلسلہ اولیاء اللہ اور کا ملین سے سرافراز ہے۔خصوصاً ''شاہ فتح اللہ بھیات'' اور ''شاہ مسعود نروری پڑھیا'' ہر دو کے مزارات کشمیر میں مرجع خاص و عام ہیں شیخ مسعود نروری رحمته اللہ علیہ جن تک حضرت شاہ صاحب نے بیشتر ابنانسب پہنچایا ہے۔ سری نگر کے ایک دورا فیادہ گاؤں نرورہ میں رہائش پذیر تھے۔حضرت شاہ کرمان ابوالفیاض پڑھاتے سے بیعت کی جومیر سید کرمانی رئیس الاولیاء کے نام سے مشہور ہیں۔

٢<u>٩٤٩ ه</u> ميں شاہ کر مان نے شيخ مسعود نروری کو ایک خاص تحریر خلافت کے سے تھ پچھ تبر کات عطافر مائے اور دستاویز خلافت میں لکھا'' بیتبر کات میرے بزرگوں سے حاصل ہوئے ہیں اور اب میں انھیں شیخ مسعود نروری کے سپر دکرتا ہول۔'' (نقش دوام ص ۲۷)

## (2) مولانا سليمان شاه ڪشميري رعياته

آپ حضرت علامہ انور شاہ کشمیری بُیالیہ کے چھوٹے بھائی تھے۔سلیمان شاہ بن معظم شاہ بن معظم شاہ بن عبد الکبیر شاہ صاحب بُیلیہ حضرت شاہ صاحب کشمیری بُیلیہ کے والدمولا نا معظم شاہ بُیلیہ ضلع مظفر آباد تحصیل کرناؤ میں بیدا ہوئے۔ یہ وادی کشمیر کے ایک جید عالم اور خانقاہ نشین بزرگ تھے۔ بزاروں کشمیر یوں نے ان کے دستِ حق پرست پر بیعت کی۔سہرورد یہ سلسلہ میں مجاز طریقت تھے۔ایک سو پندرہ سال کی طویل عمر میں وفات پائی اور اپنے نامور وفاضل روزگار بیٹے کے سانحہ وفات کا دلدوز منظر بھی اپنی آنکھوں سے دیکھا۔ حضرت شاہ صاحب بُرالیہ کی وفات کے بعد سالہ سالہ بقید حیات رہے۔ کشمیر میں داعی اجل کولبیک کہا اور وَرنو میں مزار پُرانوار ہے۔ سالہ اسال بقید حیات رہے۔ کشمیر میں داعی اجل کولبیک کہا اور وَرنو میں مزار پُرانوار ہے۔

حضرت معظم شاہ صاحب کے سات بیٹے تھے: (1) کیسین شاہ (2) عبداللہ شاہ (3) مجمد الله شاہ (3) مجمد الور شاہ (4) سلیمان شاہ (5) نظام الدین شاہ (6) سیف الله شاہ (7) محمد شاہ مولانا سلیمان شاہ رہے ہوئے سے کوچ کیا۔ آبائی وطن وادئ لولاب کشمیر ہے، بارہ مولد وفن ہیں۔ آپ کے 5 بیٹے ہوئے: (1) احمد سعید (2) عزیز الدین (3) عبدالرشید (4) عبدالمجید (5) محمد شاہ۔ (غاندانی روایت)

## (3) حضرت مولانا سيد مرتضى حسن جياند پورې ميشته

آپ ه ۲۸ باره کے لگ بھگ چاند پورضلع بجنور میں پیدا ہوئے آپ کے والد حسیم سید بنیادعلی قصبہ چاند پوری کے مشہور طبیب تھے۔ ابتدائی تعلیم گھر پر حاصل کی بے ۲۹ بھر میں دارالعلوم دیو بند میں داخلہ لیا اور مولانا محمد لیعقوب نانوتو کی پیٹیٹ سے دورہ حدیث پڑھ کر سند فراغت حاصل کی ۔ آپ کے اساتذہ میں مولانا محمد محمود مولانا محمود حسن شخ الہند مولانا ذوالفقار علی اور مولانا منفعت علی شامل سے۔ دارالعلوم دیو بند سے فراغت کے بعد حضرت مولانا رشید احمد گستگوبی پیٹیٹ کی خدمت میں گنگوہ حاضر ہوئے اور وہاں دوبارہ دورہ حدیث پڑھ کر سند فراغت حاصل کی فن معقولات سے خاص دلچیسی تھی اس لئے مولانا احمد حسن کی خدمت میں کانپور پہنچ اور وہاں ان سے معقولات کی اعلیٰ کتب پڑھیس فراغت والد کے ساتھ مطب میں کام کتب پڑھیس فراغت تعلیم کے بعد واپس وطن چاند پور آگئے اور اپنے والد کے ساتھ مطب میں کام کرنے گئے۔

اسی دوران مولانا منورعلی مُینات خلیفه مجاز حضرت حاجی امداد الله مهاجرمکی مُینات نے در بھنگہ کے قریب ایک مدرسہ'' امدادیہ' کے نام سے قائم کیا اور مولانا اشرف علی تھانوی مُینات سے ایک اعلیٰ مدرس کی فرمائش کی ،حضرت تھانوی مُینات کے ارشاد پر آپ طبی شغل جھوڑ کر در بھنگہ تشریف لے گئے اور وہاں ایک عرصہ تک بطور صدر مدرس رہے۔اس دوران میں آپ نے آریہ سماج کے ردّ میں کئی رسائل کھے اور بابورام چندر سے مشہور تاریخی مناظرہ کیا۔

1920ء میں حضرت مولا نامحمود حسن شیخ الہند میں الٹا سے واپسی دارالعلوم دیو بندآ جانے کو کہا چنا نچہ آپ وارالعلوم دیو بند پہنچ یہاں آپ کو ناظم تعلیم بنا دیا گیا۔ اس کے ساتھ تدریس کا شغل بھی جاری رہا اس دور میں آپ نے روّ قادیا نیت میں بہت سے رسائل تحریر فر مائے جو بہت مقبول ہوئے ۔ طبی مشغلہ کے دوران اپنے والد کے ہمراہ حج کیا۔ حضرت حاجی صاحب میشد کا قرب حاصل ہوا اور ان کی مجالس سے فیضیاب ہوتے رہے بعد فراغت حج آپ کے والد مدنیہ منورہ میں واصل بحق ہوئے اس دوران حاجی صاحب میشد آپ کو بہت تسلی دیتے رہے دوسرے حج کے میں واصل بحق ہوئے اس دوران حاجی صاحب میشن الہند کے ساتھ حج کیا حضرت شیخ الہند کے ساتھ حب کیا حضرت شیخ الہند کے ساتھ حج کیا حضرت شیخ الہند کے ساتھ حد کیا حضرت شیخ الہند کے ساتھ حب کیا حضرت شیخ الہند کے ساتھ حالے کیا حس سے واپس وطن آگئے۔

فراغت تعلیم کے بعد حضرت مولا نا شاہ رفیع الدین میشد خلیفہ حضرت شاہ عبدالغنی میشہ

سے بیعت ہوئے اور ان سے تعلیم و تربیت پائی، حضرت حاجی امداد اللہ مہا جرکی بھی ہے جسی استفادہ کیا حضرت شاہ رفیع الدین کے وصال کے بعد مولا نا رشید احمد گسنگوہی بھی بھی ہوئے، زمانہ قیام کانپور کے دوران مولا نافضل رحمٰن گنج مراد آبادی بھی ہوئے سے استفادہ کیا حضرت گنگوہی بھی بھی ہوئے کے وصال کے بعد پنے اُستاذ حضرت شیخ الهند بھی کی طرف رجوع کیا پھر حضرت شاہ عبدالرحیم را بپوری بھی ہر پرسی میں زندگی گزار نے گئے، ان کے انتقال کے بعد مولا نامحم علی مونگیری بھی ہوئے وصال کے بعد اور مربی بنایا، وہ بھی اللہ کو پیار سے ہوگے، آخر میں حکیم مولا نامخر علی مونگیری بھی تا اور مربی بنایا، وہ بھی اللہ کو پیار سے ہوگے، آخر میں حکیم اللہ کو بیار سے ہوگے، آخر میں حکیم الامت مولا نا انٹر نے علی تھا نوی بھی ہے بیعت ہوئے اور ' اجازت بیعت' سے نواز ہے گئے میں اللہ کو بیار سے ہوئے وصال ہوا۔ دارالعلوم دیو بسند میں مولا نام میں مولا نام میں دوبارہ ۲۲ سالے ہو تا ۱۳۳ ہو ہوئے وصال ہوا۔ دارالعلوم دیو بسند میں خدمات انجام دیں۔ (مشاہر علماء دیو بند جا ص ۵۸۳)

#### (4) حضرت مولا نا غلام محمد گھوٹوی عشاشہ

اسم گرامی غلام محمر، لقب شیخ الجامعه، شیخ الاسلام، محدث گھوٹو ک۔ آپ کا تعلق'' کنگ۔ جٹ' برادری سے ہے۔ آپ کے نتھیال'' وڑا گئے'' قوم سے ہیں۔سلسلۂ نسب نوشیر وال عب ادل بادشاہ تک منتهی ہوتا ہے۔قصبہ گھوٹے ضلع ملتان میں قیام کی وجہ سے'' گھوٹو گئ' معروف ہوئے۔ آپ کی ولادت باسعادت ماہ جمادی الاولی/ ۲۰ سیار ہمطابق جنوری/ 1885ء کوموضع'' گرائی' نزدمنگووال ضلع گجرات پنجاب، پاکستان میں ہوئی۔

حفظ قرآن ، فارس اور صرف ونحو کی کتابیں چکوڑی (گجرات) میں مولا نا محمد جراغ سے پڑھیں ، پھر قصبہ گھوٹہ (ضلع ملتان) میں سیبویہ زمانہ مولا نا حافظ محمد جمال پُرشین کی خدمت میں حاضر ہو کرقطبی اور میبنری تک کتابیں پڑھیں۔ بعد از ال مولا نا علامہ سید غلام حسین پُرشین کی خدمت میں موضع تلیری (مظفر گڑھ) حاضر ہوئے اور اکتساب علوم کیا ، پھر بمقام چکی (مضافات کیمل پور) مولا نا علامہ محمد زمان پُرشین کے یاس پہنچے۔

مولانا محمد زمان کوان کی قابلیت کا پہتہ چلا تو نہ صرف دا جسلے کی اجازت دی بلکہ انہمیں قرب خاص سے نوازا۔ وہاں کچھ عرصہ استفادہ کرنے کے بعد جامعہ نعمانیہ لا ہور چلے آئے اور مولانا علامہ غلام احمد حافظ آبادی ﷺ کی خدمت میں زانوئے تلمذتہ کیا، پھر علامہ زمن مولانا احمد حسن کانپوری ﷺ کے پاس جا کرفنون عالیہ کا درس لیا، ڈیڑھ سال بعد جب ان کا وصال ہو گیا تو آپ مدرسہ عالیہ رامپور میں مولا نافضل حق رامپوری ﷺ کے درس میں شریک ہوئے اور کسپ فیض کیا۔ طب اور صحاح کا درس حضرت مولا ناوزیر حسن رامپوری ﷺ سے لیا۔ حضرت پیرسیدم ہم علی شاہ گوڑوی ﷺ سے بیعت ہوئے۔ درس و تدریس سے قلبی لگاؤتھا۔ تمام فنون کی کتب کا درس جاری رہتا۔

جب 1911ء کو دیارِ حبیب سالتهٔ آلیکی کی زیارت سے مشرف ہوئے ، اور محبوب سالتهٔ آلیکی کی اللہ کی بارگاہ میں حاضری کا شرف حاصل ہوا۔ اس دوران آپ کے نصیب جاگے، اپنے شنخ کی معیب میں زیارتِ خیر الانام سالتهٔ آلیکی سے مشرف ہوئے۔ در بارِ رسالت سے آپ کو'' خدمتِ حدیث' پر مامور کیا جاتا ہے۔ پھر بقیہ تمام زندگی خدمتِ حدیث میں گزاری۔

(حيات شيخ الاسلام محدث گھوٹو ی، ص40)

آپ مذاہبِ باطلہ کےخلاف بالعموم اور قادیانیوں کےخلاف بالخصوص ساری زندگی معرکہ آراءرہے۔مقدمہ بہاولپوراس کی زندہ مثال ہے۔انتقت ال بروز پیر ۲۷/رہیج الثانی کا سے۔انتقت ال بروز پیر ۲۷/رہیج الثانی کا سے سابق 8/مارچ 1948ء کو ہوا۔ آپ کا مزار نورمحل کے قریب قبرستان ملوک شاہ ، بہاولپور میں مرجع خلائق ہے۔(ضاءطیب)

#### (5) حضرت علامه ڈاکٹر محمدا قبال میشد

برصغیر پاک وہند کے معروف ومقبول شاعر اور قیام پاکستان کے داعی علامہ محمد اقب ال مرحوم سا ذیقعدہ ۲۹۴ ہے اور الدکا نام نور محمد اور دادا کا محمد رفیق تھا۔ علامہ اقبال مرحوم نے مختلف کالجز اور یو نیورسٹیز میں تعلیم حاصل کر ہے، 1908ء میں لاہور چیف کورٹ میں وکالت شروع کی جس کا سلسلہ 1934ء تک جاری رہا، 1922ء میں حکومت برطانیہ نے ادبی خدمات کے صلہ میں سرکا خطاب دیا۔

علامہ اقبال کا اُ کابر علاء دیو بند سے گہراتعلق تھاخصوصاً حضرت علامہ انورشاہ صاحب کشمیری میشتہ سے بہت متاثر تھے، علامہ اقبال مُشتہ نے علامہ انورشاہ صاحب مُشتہ سے استفادہ بھی کیا تھا اور اُنہی کی ہدایت پر مرزائیت کے خلاف''اسلام اور احمدیت'' نامی رسالہ لکھا تھا۔ علامہ محمد اقبال مُشتہ کی خواہش تھی کہ علامہ انورشاہ صاحب مُشتہ کے ساتھ مل کرفقہ اسلامی کوجدید خطوط پر استوار کریں کسیکن اس کا موقع نہل سکا۔ علامہ اقبال مُشتہ کے اکابر علماء دیو بند سے تعسلق پر قاضی

افضل حق قریثی صاحب نے''اقبال کے ممدوح علماء'' کے نام سے ایک تفصیلی کتاب تحریر فرمائی ہے جو قابل مطالعہ ہے، ۲۰ صفر المظفر کے ۳۵ ایر کیا 1938ء میں علامہ اقبال مُشاہِد کی لاہور میں وفات ہوئی اور بادشاہی مسجد کے صدر دروازہ کے باہر بائیں جانب تدفین ہوئی۔ میں وفات ہوئی اور بادشاہی مسجد کے صدر دروازہ کے باہر بائیں جانب تدفین ہوئی۔ (بیار مجلس نفیس ٹیسٹی صفحہ ۲۵ م

# (6) شيخ الاسلام حضرت مولا نا سيدحسين احمد مدنى عشائلة

حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی نُوَّ رَ الله مرقده کا آبائی وطن موضع الله داد پورتخصیل ٹانڈه ضلع فیض آباد ہے، آپ کے والدِ محترم سید حبیب الله صاحب بُیالی بسلسلهٔ ملازمت ضلع اُنَّا وَ کے ایک قصبه بانگر مئو میں مقیم سے ، یہیں ۱۹ شوال المکرّم ۲۹۲ رہے/ 1879ء پیر اور منگل کی درمیانی شب میں حضرت مدنی بُیلی کی ولادت ہوئی، تاریخی نام'' چراغ محمہ'' رکھا گیا جسس سے تاریخ پیدائش نکلتی ہے۔

سات سال کے بعد جب وطنِ مالوف تشریف لے گئے تو والد ماجد شوقِ ہجب رہ۔ میں مدینۃ الرسول سالٹھ آلی ہی کے لئے رختِ سفر باندھ جیکے تھے، آپ بھی والدین کے ہمراہ روانہ ہو گئے۔روانگی حجاز سے قبل آپ حضرت شیخ الہند بیٹیڈ کے حکم پر حضرت گنگوہی بیٹیڈ سے بیعت ہو گئے تھے، مکہ مکرمہ میں بیرومرشد کی ہدایت کے بموجب بچھ عرصہ تک سیدالطا کفہ حضرت حاجی امداد اللہ صاحب بیٹیڈ سے کسبِ فیض کیا، بعدازاں والد ماجد کے ساتھ مدینہ منورہ میں مقیم ہو گئے، ہرچند آپ نے ہندوستان سے ہجرت کا قصد نہیں فرمایا تھا تاہم والدصاحب کی حیات تک ہندوستان واپس آنا پہند نہیں کیا۔ قیام مدینه منورہ کے زمانه میں تقریباً اٹھارہ برسس (کےاسلاھ/ 1899ء تا میں آنا پہند نہیں کیا۔ قیام مدیث کی خدمت تنگی اور عُسرت کے باوجد تو کلاً علی اللہ انجام دی ،عموماً روزانه ۱۲۔ ۱۲ گھنٹے تک درست و تدریس کا مشغلہ جاری رہتا تھا۔

استان رکول سے بغاوت کر کے انگریزول سے ال گیا۔ اُس نے آپ کوآپ کے دفقاء ہمیت حسین ترکول سے بغاوت کر کے انگریزول سے ال گیا۔ اُس نے آپ کوآپ کے دفقاء ہمیت انگریزول کے انگریزول کے حوالے کر دیا۔ حضرت مدنی مُیٹیٹ کو جب پتہ چلا تو آپ نے اپنے اُستاد کی خدمت کے جذبہ سے ازخود گرفتار کی پیش کر دی ، ۱۸ رئے الاوّل ۱۳۳۹ ھے/ ۱۳۳۹ ھے البند مُوٹیٹ کی معیت میں ہندوستان تشریف لائے۔ مالٹا سے والیسی کا زمانہ تحریک خلافت کے آغاز کا زمانہ تھا۔ آپ یہاں پہنچ کر حضرت شیخ الہند مُوٹیٹ کی قیادت میں ملک کی سیاست میں شریک ہوگئے۔

آپ عرصہ دراز تک جمعیت علماء ہند کے صدر رہے ، ۲۳۳ بھے | 1928ء میں جب حضرت علامہ انور شاہ صاحب تشمیری رئیلئے کے بعد دارالعلوم میں صدر مدرس بنے تو آپ کے زمانہ صدارت میں طلباء کی تعداد میں دوگئے سے بھی زیادہ اضافہ ہوا۔ تقریباً پونے دوسو حضرات آپ صدارت میں طلباء کی تعداد میں دوگئے سے بھی زیادہ اضافہ ہوا۔ تقریباً پونے دوسو حضرات آپ کا افالی سے احسان وسلوک کی تعلیم مکمل کر کے اجازت و حن لافت سے مشرونہ ہوئے ۱۲ جمادی الاولی کے سیا ھے / 5 دسمبر 1957ء بروز جمعرات آپ کا انتقال ہوا۔ شیخ الحدیث حضرت مولا نا محد زکریا صاحب رئیلئی نے نماز جنازہ پڑھائی اور خطہ صالحین قبرستانی قاسمی میں حضرت شیخ الهند رئیلئیگئی کے پہلو میں تدفین ہوئی۔

اپنے پیچھے کس قدر چھوٹی بڑی کتابیں اپنی یادگار کے طور پر چھوڑ گئے:

(۱) نقش حیات (خودنوشت سوانح حیایت) په (۲) مکتوبات شخ الاسلام مُیَالیُهٔ چار جلد (۵۸۲) مکتوبات شخ الاسلام مُیَالیُهٔ چار جلد (۵۸۲) مکتوبات کاعظیم ذخیره) په (۳) سفر نامه شخ الهند مُیَالیهٔ په (۳) الشهاب الثا قب علی المستر ق الکاذب (احمد رضا خان صاحب کے اکابر علماء دیوبند پر الزامات کا جواب ) په (۵) تعلیمی هند (په کتاب

اُردو۔عربی دونوں زبانوں میں شائع ہوئی)۔(۲) متحدہ تومیت اوراسلام۔(۷) مودودی دستور و عقائد کی حقیقت۔(۸) سلاسلِ طیبہ۔(۹) الخلیفۃ المہدی فی الاحادیث الصحیحۃ (بیرسالہء بیری ہے لیکن اب اُردوتر جمہ کے ساتھ شائع ہورہا ہے۔(۱۰) کانگریس، مسلم لیگ اور جمعیت علماء ہند کی سیاسی پوزیشن پر ایک تفصیلی مطالعہ۔(۱۱) مسلم لیگ کی آٹھ مسلم کُش سیاسی غلطیاں۔(۱۲) پاکستان سیاسی پوزیشن پر ایک تفصیلی مطالعہ۔(۱۱) مسلم لیگ کی آٹھ مسلم کُش سیاسی غلطیاں۔(۱۲) پاکستان کیا ہے؟ (۱۳) مسلم محمداوراس کی حقیقت۔۔(۱۳) اظہارِ حقیقت۔ لیا ہے؟ (۱۳) مسلم محمداوراس کی حقیقت۔۔(۱۵) وعیق رحمت لاعالمین سال مشکلات کاحل اور شاہراہ کامیابی۔ ولادت باسعادت سیدالکونین رحمت لاعالمین سالئی یاد کس طرح منائی جائے۔(۱۲) معراج جسمانی اور سائنس و فلسفہ تقلی و عقلی دلائل و براہین۔(۱۲) فقاؤی شیخ الاسلام ایک جلد۔(یہ فقاؤی حضرت مدنی پُولٹہ کی مختلف تحریرات سے جمع کر کے شائع کئے مفتی سلمان صاحب زید مجدہ نے حضرت مدنی پُولٹہ کی مختلف تحریرات سے جمع کر کے شائع کئے مفتی سلمان صاحب زید مجدہ نے حضرت مدنی پُولٹہ کی مختلف تحریرات سے جمع کر کے شائع کئے سلوک وطریقت کے مکا تیب کا انتخاب)۔

حضرت مدنی ٹیٹیٹ کی بہت سی تقراری اور مواعظ بھی مختلف بزرگوں نے منضبط کر کے شائع کئے تھے۔ جو تقاریر ومواعظ ناچیز کوطبع شدہ دریافت ہو سکے اُن کے نام درج ذیل ہیں:
(۱) ذکر (آسام میں کی گئی تقریر)۔(۲) سلوک وطریقت کے جواہر پارے ۔ احسان وتصوف کی تفسیر۔(۳) استغفار اور ذکر۔(۴) احسان وتصوف (مدارس میں کی گئی ایک اہم تقریر۔(۵) عشق حقیق کا ایک حبام۔ (۲) نزول الرب کی حقیقت جمع کردہ مولانا نیم احمد و سندی ٹیٹیٹے۔ حقیق کا ایک حبام۔ (۲) نزول الرب کی حقیقت جمع کردہ مولانا نیم احمد و بن کا تذکرہ۔(۵) انعامات خداوندی اور فرائض انسان۔(۸) عید، مستحبات عیداور تعسلیم دین کا تذکرہ۔(۹) انعامات خداوندی اور فرائض انسان۔(۸) عید، مستحبات عیداور تعسلیم دین کا تذکرہ۔(۱۱) تکبر اور

#### (7) حضرت مولا نا سيّد محمد سليمان ندوى رئيسة

آپ کا اصل نام انیس الحسن اور کنیت ابونجیب تھی بعد میں رنگون کے ایک تاجر سلیمان کے نام سے متاثر ہوکر آپ کے اہلِ خانہ نے آپ کا نام سلیمان رکھا، آپ ددھیال کی طرف سے سینی اور نھیال کی طرف سے زیدی حسینی سادات میں سے ہیں۔ آپ ۲۳ صفر ۲۰ سابھ ھ/ 22 نومبر 1884ء بروز جمعہ صبح کے وقت صوبۂ بہار کے ضلع پٹنہ میں مقام دیسنہ میں پیدا ہوئے، آپ کے والد

ماجد مولا ناحکیم ابوالحن صاحب ایک ممتاز عالم، بہترین طبیب اور سلسلۂ نقشبندیہ کے شیخ کامل تھے۔
ابتدائی تعلیم گھر ہی میں اپنے والد ماجد اور برادر بزرگ مولا نا ابوحبیب مجد دی سے حساصل کی،
1899ء میں بھلواری شریف ضلع پٹنہ بھیج دیئے گئے یہاں ایک برس میں مولا نامحی الدین صاحب
سجادہ نشین خانقاہ سے کچھ کتابیں پڑھیں۔ 1901ء میں ندوۃ العلماء کھنو میں واخلہ لیا اور 1906ء
میں سند فراغت حاصل کی، ندوہ میں آپ کو علامہ شبلی میں تربیت میسر آئی۔علامہ شبلی میں سند فراغت میسر آئی۔علامہ شبلی میں سند کی سیرت النبی صلاحی بہت بڑا فریضہ سرانجام دے دیا۔

علامہ ندوی ﷺ فارغ التحصیل ہونے کے بعد فوراً ہی''الندوہ'' جیسے بلند پاپیعلمی ماہنامہ کے ایڈیٹر مقرر ہوئے ، 1914ء میں علامہ شلی ﷺ کی وفات کے بعد آپ ہی کواُن کا جانشین بنایا گیا۔اس کے بعد آپ اعظم گڑھ تشریف لائے اور دارالمصنفین کا قیام عمل میں آیا اور آپ کی علمی شہرت کا شہرہ دور دور تک پھیل گیا۔

اگست 1938ء میں آپ حضرت تھانوی رحمہ اللہ کے دستِ حق پرست پر بیعت ہوئے، منازلِ سلوک طے کرنے کے بعد حضرت تھانوی پیشیئے نے آپ کو 22ے اکتوبر 1942ء میں سلاسلِ اربعہ میں خلافت واجازت مرحمت فرمائی۔ قیام پاکستان کے بعد 1950ء میں آپ کراچی تشریف لے آئے، ۱۲ رہے الاقل ساکے بیاھ/ 22 نومبر 1953ء بروز اتوار آپ کا انتقال ہوا، اسلامیہ کا لج کے احاطہ میں شیخ الاسلام حضرت علامہ شہیر احمد عثانی رحمہ اللہ کی قبر کے برابر میں تدفین ہوئی، رحمہ اللہ رحمة واسعة ۔

آپ نے بہت سی کتابیں یادگار چھوڑیں چندایک کے نام درج ذیل ہیں: (۱)سیرت النبی صلّ ٹائیلیّ (۲) سیرت عاکشہ ڈٹاٹھا (۳) خطبات مدراس (۴) تاریخ ارض القرآن (۵) عرب و ہند کے تعلقات (۲) خیام (۷) حیات شبلی مُیٹائیڈ۔ (بیابہ مجلس نفیس مُیٹائیٹ صفحہ ۱۱۴)

# (8) شيخ الاسلام حضرت علامه شبير احمد عثماني عِيلاً

شیخ الاسلام حضرت علامہ شبیر احمد عثمانی رحمہ اللہ، حضرت مولا نافضل الرحسمان میں ہیں۔ صاحبزاد ہے، مفتی عزیز الرحمٰن صاحب میں تھا صدر مفتی دارالعلوم دیو بند اور صاحب میں ہوں۔ صاحب میں ہم مہمم دارالعلوم دیو بند کے عکل تی بھائی، حضرت شیخ الهندر حمہ اللہ کے شاگر دِر سشید اور مرید تھے، ۱۰ محرم الحرام ۵۰ سالے ھا 1888ء میں بجنور میں پیدا ہوئے جہاں آپ کے والدمحرّم

ان دنوں ڈپٹی انسپکٹر تعلیمات کے عہدہ پر سرفراز تھے، سات سال کی عمر میں درجہ کر آن مجید میں داخل ہوئے، دارالعلوم کے اساتذہ سے ۲۵سایے ھا 1907ء میں علوم کی پخیل کی، فراغت کے بعد دہلی کے مدرسہ فتح پوری میں صدر مدرسس مقرر ہوئے وہاں سے ۲۸سایے ھا 1901ء میں آپ کو دارالعلوم بلالیا گیا یہاں عرصہ تک درجہ علیاء کی مختلف کتابیں پڑھائیں۔

علامہ عثانی بڑھ کے درس صحیح مسلم کو بڑی شہرت حاصل کھی۔ ۲۳ سیارہ / 1928ء میں دارالعلوم سے بعض اختلافات کے سبب حضرت علامہ انور شاہ صاحب کشمیری بڑھ اور حضرت مفتی عزیز الرحمٰن بڑھ اللہ وغیرہ کے ساتھ جامعہ اسلامیہ ڈابھیل تشریف لے گئے، حضرت شاہ صاحب بڑھ اللہ کی وفات کے بعد ۲۳ سیارہ / 1933ء میں جامعہ اسلامیہ ڈابھیل کے شنح الحدیث مقسر رہوئے، کی وفات کے بعد ۱937ء میں حضرت تھانوی بڑھ آئے اور بعض دوسرے اکابر کے ارشاد پر دارالعلوم تشریف لے آئے اور ۲۲ سیارہ / 1944ء تک بحیثیت صدرمہتم دارالعلوم کی خدمات انجام دیتے رہے اس دوران میں جامعہ اسلامیہ ڈابھیل سے بھی تعلق قائم رہا۔

آپ کی تحریراورتقریرعوام وخواص دونوں میں قدر کی نگاہ سے دیکھی جاتی تقسیں، عسلم الکلام، العقل والنقل، اعجاز القرآن، حجابِ شرعی اور الشہاب لرجم الخاطف المرتاب وغیرہ آ ہے کی معرکہ آ راء تصانیف ہیں۔حضرت شیخ الہند رئیلیا کے ترجمہ قرآن مجید پر علامہ عثمانی رئیلیا کے تفسیری حواثی کو بڑی شہرت حاصل ہے۔علم حدیث میں آپ کی گراں قدر عربی تصنیف '' فتح المہم'' حنی نقطہ نظر سے میچے مسلم کی پہلی شرح ہے۔

علامہ عثانی پڑھ نے خلافت کمیٹی کے ایک اہم رکن رہے۔ ۱۹۳۳ ہے/ 1914ء میں جنگ بلقان کی زمانے میں آپ نے ترکوں کے لئے چندہ جمع کرنے میں بڑی سرگرمی سے حصہ لیا۔ آپ سالہا سال تک جمعیت علاء ہند کی مجلس عاملہ کے رکن رہے۔ اختلاف پیش آیا اور آپ مسلم لیگ میں شامل ہوگئے، ۱۳۲۵ ہے/ 1946ء میں جمعیت علاء اسلام کے صدر منتخب کئے گئے، تقسیم ہند سے قبل رمضان ۱۳۲۹ ہے/ اگست 1947ء میں آپ پاکستان تشریف لے ائے اور کراچی مسیس مقیم ہوگئے، پاکستان کی دستور ساز آسمبلی کی رکن اور دستور ساز کمیٹی کے صدر مقرر ہوئے۔

جامعہ عباسیہ بہاولپور جوایک قدیم دینی درسگاہ ہے اس کا انتظامی اور تعلیمی نظام کے لئے بہاولپور تشریف لے گئے۔ وزارت ِ تعلیم سے ابھی گفتگو شروع ہی ہوئی تھی کہ احپ انکے۔ اس مفر

19<mark>۳۱</mark>ھ/ 13 دسمبر 1949ء کو چند گھنٹے کی مختصر علالت کے بعد داعیِ اجل کولبیک کہا، جنازہ بہاو لپور سے کراچی لے جایا گیا اور اسلامیہ کالج جشید روڈ کے احاطہ میں تدفین ہوئی۔

(بيابه مجلس نفيس عن صفحه ۱۳۳)

#### (9) شيخ الهند حضرت مولا نامحمود حسن مشاللة

حضرت شیخ الهند رئیسینی ، دارالعلوم دیوبند کے سب سے پہلے شاگر دہیں آپ ہی کی نسبت کہا گیا ہے کہ جس نے سب سے پہلے یہاں اُستاذ کے سامنے کتاب کھولی وہ محمود تھا، آپ کی پیدائش کہا گیا ہے کہ جس نے سب سے پہلے یہاں اُستاذ کے سامنے کتاب کھولی وہ محمود تھا، آپ کی پیدائش سادب کے دالد ماجد مولا نا ذوالفقار علی رئیسینی صاحب سرکاری محکمہ تعلیم سے وابستہ تھے۔ ابتدائی تعلیم اپنے مشہور عالم چچا مولا نا مہتاب علی رئیسینی سے حاصل کی ۔قدوری اور شرح تہذیب پڑھ رہے تھے کہ دارالعلوم کا قیام عمل میں آیا۔ آپ اس میں داخل ہوگئے نصاب دارالعلوم کی بحکیل کے بعد حضرت نانوتوی رئیسینی کی خدمت میں رہ کرعلم حدیث کی تحصیل کی ۔فنون کی بعض اعلی کتابیں والد ماجد سے پڑھ سیں۔ مواج اور ایوالی مدرس جہارم کی حیثیت سے نانوتوی رئیسین کے دست مبارک سے دستار فضیلت حاصل کی اور اسی سال مدرس جہارم کی حیثیت سے نانوتوی رئیسین کے منصب پر نافتوی رئیسین کے منصب پر فائز ہوئے۔ ظاہری علم وضل کی طرح باطن بھی آراستہ تھا، حضرت حاجی امداد اللہ مہا جرم کی رئیسین سے فائز ہوئے۔ ظاہری علم وضل کی طرح باطن بھی آراستہ تھا، حضرت حاجی امداد اللہ مہا جرم کی رئیسین سے فائز ہوئے۔ ظاہری علم وضل کی طرح باطن بھی آراستہ تھا، حضرت حاجی امداد اللہ مہا جرم کی رئیسین سے خلافت حاصل کی تھی تا معاسل کی تھی۔ فلافت حاصل کی تھی۔

حضرت شیخ الہند رئیسٹی نے ہندوستان سے برطانوی حکومت کے اقتدار کوختم کرنے کے لئے ایک اسکیم تیار کی، یہ وسال ہے 1913ء کا زمانہ تھا، جوتحریک ریشمی رومال کے نام سے مشہور ہوئی۔ مجوزہ پلان کوعملی جامہ بہنانے کے لئے نہایت سرگرمی اور جاں بازی کے ساتھ کوشش کی، شاگردوں میں مولا نا عبیداللہ سندھی رئیسٹیہ مولا نا محمد میاں منصور انصاری رئیسٹیہ اور دوسرے بہت سے تلا ندہ اس میں شامل تھے، اس کے لئے سپاہ اور اسلحہ کی ضرورت ہے، ان چیزوں کی فراہمی کے لئے سافان اور ترکی کا انتخاب کیا گیا۔

حضرت شیخ الہند مُیٹیٹے نے اپنی مجوزہ اسکیم کو کامیاب بنانے کے لئے بیرانہ سالی کے باوجود سسس اللہ کے اللہ میں جاز کا سفر فرما یا، اچا نک جنگ عظیم کے دوران میں شریف حسین والی مکہ نے انگریز حکام کے ایماء پر آپ کو گرفتار کر کے اُن کے حوالہ کر دیا، حضرت شیخ الہند مُیٹیٹ کے

ساته مولا ناحسین احمد مدنی میشد، مولا نا عزیرگل میشد، حکیم نصرت حسین میشد، اور مولا نا وحید احمد میشد. ک گرفتاری بھی عمل میں آئی ، آپ کو پہلے مصراور پھروہاں سے مالٹالے جایا گیا، جنگ کے ختم ہونے یر آپ کو ہندوستان آنے کی اجازت ملی اور ۲۰ رمضان المبارک ۱۳۳۸ مر 1920ء کو آپ نے ساحلِ جمبئ پر قدم رنجه فرمایا، ۱۸ رئیج الاول و <mark>۳سا</mark>ه ﴿ 30 نومبر 1920 ء کی صبح دائ اجل کولبیک کہا، جنازہ دیو بندلایا گیااورا گلے روز حضرت نانوتوی ﷺ کی قبر مبارک کے قریب تدفین ہوئی۔ کچھ تصانیف آپ کی یادگار ہیں جن کے نام اور مختصر تعارف ذیل میں درج کئے جارہے ہیں: (۱) ترجمہ قرآن کریم مع فوائد موضح فرقان: حضرت شیخ الہند میلیا نے اُسارتِ مالٹا کے دوران پورے قرآن کریم کا ترجمہ لکھا پھر حاشیہ پراس کے فوائد لکھنے شروع کئے۔ ابھی آپ سور ہُ فاتحہ سے سورۂ نساء تک لکھ یائے تھے کہ رہائی کا پروانہ آگیا ، رہائی کے بعد بہت جلد آپ کا انقال ہو گیا۔ (۲)الابواب والتراجم: بخاری شریف کے تراجم اُبواب کے مقاصد کی اُردو میں تشریح وتوضیح۔ (٣) أَدِلَّهُ كَامِلَهُ: اس كا دوسرا نام اظهار الحق ہے، بیختصر رسالہ غیر مقلدین كی جماعت كے سرخسيل مولا نامحمر حسین بٹالوی کے دس سوال برمشتمل اشتہار کا جواب ہے۔ (س) اِیُضَاحُ الاُ دِلَّهُ: اَدله کا مله کا جواب'' مصباح الادله لدفع الادلة الا ذلة'' كا جواب لكها اوراييا لكها كه غير مقلدين آج تك اس كا جواب نہیں لکھ سکے۔(۵) افاداتِ محمود: اس کا دوسرا نام'' مقالات شیخ الہند ﷺ ''ہے، اس میں حضرت شیخ الہند ٹیشڈ کے دومقالوں کو جمع کیا گیا ہے ۔ (۲) کلیات شیخ الہند ٹیشڈ: پیرحضرت شیخ الہند ﷺ کے منظوم کلام کا مجموعہ ہے جسے آپ کے شاگر درشید حضرت مولا نا سیداصغر حسین میں ا جع کر کے شائع کیا تھتا۔ (۷) حاشیر مختصر المعانی: مختصر المعانی کا پیر حاشیہ معرون و مت داوَل ہے۔(۸) تھیجے ابی داؤ د: ابوداؤ د دشریف مختلف نسخوں کوسامنے رکھ کرعبارت کی تصحیح اور کتابہ۔ کی اُغلاط درست فر ما ئیں۔ آپ کی اِنہی کوششوں کی بدولت ابو داؤ د دشریف کا ایک صحصیح ترین نسخہ وجود میں آ گیا۔ (9) انفیض الجاری بشرح صحیح البخاری (عربی):یہ آپ کی بخاری شریف کی درسی تقریر ہے۔(۱۰) النورالساری علی صحیح البخاری: یہ بھی بخاری شریف کی درسی تقریر ہے۔(۱۱) الور دالشذی علی جامع الترمذی ( اُردو ): بیتر مذی شریف کی درسی تقت ریر ہے۔(۱۲ ) تقاریر تر مذی و ابوداؤ د ( اُردو ): بيرتر مذي وابو داؤ د شريف كي درسي تقارير ہيں \_ (بيامجلس نفيس مُيَّلَيُهُ صفحه ٣٧٨)

# (10) حضرت مولا ناخلیل احمد سہار نپوری مہاجر مدنی میشات

آپ ۱۲۲۹ ھے کم دسمبر 1852 ء کوانبیٹھ (انبیٹھ ضلع سہار نپور کاایک قدیم اور تاریخی قصبہ ہے جو سہار نپور سے ۱۴ میل کے فاصلے پر جنوب میں ہے)ضلع سہار نپور میں علی بن شاہ احماعلی کے گھر پیدا ہوئے۔سلسلۂ نسب صحابی رسول حضرت ابوا یوب انصاری ڈٹاٹٹر پرمنتهی ہوتا ہے۔

پانچ سال کی عمر میں آپ کے نانا مولا نامملوک علی صاحب نے آپ کو بہم اللہ خود ہی شروع کرائی۔اس کے بعد قصبہ کے ایک مکتب میں قرآن مجسید پڑھا۔ابتدائی عربی و فاری کی تعلیم اپنے قصبہ انبیٹھ اور نانو تہ میں مختلف اساتذہ سے پائی۔اپنے چچامولا ناانصار علی صاحب کے ہمراہ گوالیار بھی گئے چند کتابیں ان سے بھی پڑھیں پھر انبیٹھ واپس آکرمولا ناسخاوت علی صاحب سے کافیہ تک کی کتابیں پڑھیں۔

سر ۱۳۸۳ کے اور کافی کی بنیا در کھی گئی تو آپ وہاں چلے گئے اور کافی کی تو آپ وہاں چلے گئے اور کافی جماعت میں شریک ہوئے چند ماہ بعد مظاہر العلوم سہار نپور میں آ کر مخضر المعانی والی جماعت مسیں داخلہ لے لیا اور باقی کتب (مع دورہ حدیث) مظاہر العلوم سہار نپور ہی میں پڑھسیں۔ ۱۳۸۸ کے داخلہ لے لیا اور باقی کتب (مع دورہ حدیث) مظاہر العلوم سہار نپور ہی میں پڑھسیں سند فراغت حاصل کی صحاح کی اکثر کتب آپ نے اپنے حقیقی ماموں مولا نامجم مظہر صاحب مدرس اوّل مظاہر العلوم سے پڑھیں (دار العلوم دیونبد کے صدر مدرس حضرت مولا نامجم مظہر صاحب بڑھیں دونوں آپ حضرت مولا نامجم مظہر صاحب بڑھیں دونوں آپ کے حقیقی ماموں اور استاد ہیں)۔

ان کے علاوہ آپ کو شخ احمد زحلان المہاجر مکی میشینہ ،مولانا شاہ عبدالغی مہاجر مدنی میشینہ ، مولانا سید احمد البرزنجی مُیشیئہ اور مولانا عبدالقیوم بڈھانوی میشیئہ سے بھی اجازت حدیث حاصل تھی۔ فراغت کے فوراً بعد مظاہر العلوم میں بطور معین مدرس آپ کا تقرر ہوا۔ ۸ جمادی الاخری سماسیا ھے میں مظاہر العلوم میں بطور صدر مدرس آپ کا تقرر ہوا۔

ابتداء سے لے کرصحاح ستہ تک کتب آپ کے زیرِ درسس رہیں۔ اسمبال ہیں مظاہر العلوم کے سرپرست بنا دیئے گئے۔ کامل اس سال تک مظاہر العلوم میں کیسوئی کے ساتھ گزار کرعلوم دینیہ کی خدمت میں صرف کرکے ہم سمبال ہو میں ساتویں جج کے لئے تشریف لے گئے۔ تقریباً دو سال وہاں قیام فرما کر ۵۱ رہے الاخر السمبال ہے چہار شنبہ کومد بینہ منورہ میں انتقال فرما یا اور ''جنت

البقیع'' میں فن کئے گئے۔

آپ نے قطب الا قطاب مولا نا رشید احمد گنگوہی مُیْنَدُ سے بیعت ہوئے اور پیمیل سلوک کرے حضرت گنگوہی مُیْنَدُ کے پہلے خلیفہ ہونے کا اعزاز حاصل کیا۔ آپ کو کے 11 ھ میں حضرت حاجی امداد اللہ مہا جرمکی مُیْنَدُ نے بھی خلافت عطا فرمائی اور پھر آپ نے اس سلسلہ کو آگے بڑھ سایا، آپ کے خلفاء میں مولا نا محمد یکی صاحب کا ندھلوی مُیْنَدُ شخ الحدیث مظاہر العلوم سہار نپور، حضرت مولا نا محمد الیاس کا ندھلوی مُیْنَدُ (تبلیغی جماعت)، مولا نا محمد زکریا مُیْنَدُ شخ الحدیث مظاہر العلوم، حافظ مرالعلوم، حافظ مرالدین مُیْنَدُ امام مسجد سہار نپور، مولا نا عبداللہ گنگوہی مُیْنَدُ (صاحب الکمال اشیم) حاجی محمد سین حبثی مُیْنَدُ (ملہ مین مُیْنَدُ اللہ مین مُیْنَدُ شام مسجد سہار نپور، مولا نا عبداللہ گنگوہی مُیْنَدُ (صاحب الکمال اشیم) حاجی محمد سین حبثی مُیْنَدُ (ملہ معظمہ)، حاجی فخر الدین مُیْنَدُ شام میں۔

تصنیفی خدمات: (۱) "ہدایات الرشیدالی افحام العنید" روافض کے رد میں ایک عجیب کتاب ہے۔ (۲) "مطرقة الکرامت علی مراة الامہ، یہ بھی روافض کے رد میں ہے۔ (۳) "مفسیط الآذان فی تحقیق محل آذان" خطبہ جمعہ کی آذان فی المسجد کے جواز کوشتے کیا گیا ہے۔ (۴)" المهند علی المفتد" اس کتاب کا معروف نام تصدیقات لِدُ فع التلبیسات ہے۔ بریلویت کر و مسیں ہے۔ المفتد" اس کتاب کا معروف نام تصدیقات لِدُ فع التلبیسات ہے۔ بریلویت کر و مسیل ہے۔ (۵) براہین قاطعہ علی ظلام الانوار الساطعة یہ کتاب مشہور مولوی عبدالسیع رامپوری کی "انوار ساطعة" کا ملمی جواب ہے۔ (۲) "اتمام النعم" (عبرت وموعظت سے بھریور) یہ" تبویت الحکم" کا اردو ترجمہ ہے جو آپ نے ساسیا ہو میں حضرت حاجی امداد اللہ مہاجر مکی بھریوں کے میں تعالیہ حضرت تا جی میں حضرت کے ایک خصوص اہمیت رکھتی ہے۔ فن تصوف کی یہ تقانوی بھریش کے ہاں یہ کتاب سالکین کی تربیت کے لئے مخصوص اہمیت رکھتی ہے۔ فن تصوف کی یہ حدیث کی پانچ جلدوں پرمشتمل ہے جس کی تالیف میں آپ کے دس سال صرف ہوئے یہ ابوداؤد کی عربی شرح ہے۔

 ہمراہ مدینہ منورہ تشریف لے گئیں اور آپ کے وصال کے بعد بھی زندہ رہیں۔

ممتازترین تلامذه: (۱) شیخ آلحدیث مولا نامحمه زکریا کا ندهسلوی (۲) مولا نامحمه ادریس کا ندهلوی (۳) مولا نا ظفر احمد عثمانی میشانه (۴) حضرت مولا ناسید حسین احمد مدنی میشانه (۵) مولا نا بدر عالم میرشمی میشانه (۲) مولا نا عبدالرحمٰن کاملپوری میشانه (۷) مولا نامحمه زکریا قدوس (۸) مولا نامفتی جمیل احمد تھانوی (۹) مولا نا عبدالحق مدنی میشانه (۱۰) مولوی روش دین بهاولپوری (۱۱) مولوی محمه دین تشمیری (۱۲) مولوی غلام الرحمٰن تبتی وغیر ہم۔

مولا نا عاشق الہی میرٹھی تحریر فرماتے ہیں:

"آپ کا سلسلۂ نصب چند پشت پر حضرت امامِ ربانی (مولانا رشید احمد گنگوہی سُلا فیک قدس سرۂ سے ملتا ہے اور نیز ایک سلسلہ سید شاہ ابوالمعالی سُلا کیک سلسلہ سید شاہ ابوالمعالی سُلا کیک سلسلہ سید شاہ ابوالمعالی سُلا کیک سیمتصل ہے۔''

حضرت گنگوہی ﷺ نے ایک مرتبہ آپ کے بارہ میں فرمایا کہ''جو میں ہوں وہ مولوی خلیل احم''۔(مشاہرعلاء دیوبندج اص۱۲۷)

# (11) حكيم الامت حضرت مولا نا انثرف على تفانوى وَمُثَالِثَةً

کیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی ۵ ربیج الثانی م ۲۱ اوق اور نبدھ تھانہ بھون میں پیدا ہوئے تاریخی نام ''کرم عظیم'' ہے، آپ ددھیال کی طرف سے فاروقی اور نھیال کی طرف سے علوی تھے، قرآن پاک حافظ حسین علی میشیئے سے حفظ کیا ، فارسی اور عربی کی ابتدائی کی طرف سے علوی تھے، قرآن پاک حافظ حسین علی میشیئے سے بڑھیں جو دارالعلوم دیو بند کے اولین قراء کیا ہیں وطن میں حضرت مولانا فتح محمد تھانوی میشیئے سے بڑھیں جو دارالعلوم دیو بند میں داخلہ میں سے تھے، هو 1878 ہے کے اواخر میں تکمیل علوم کی غرض سے دارالعلوم دیو بند میں داخلہ لیا، 1879 ھیں دارالعلوم سے فراغت حاصل کی ، تجوید وقراءت کی مشق مکہ مکرمہ میں قاری محملہ لیا، 1974 ھیں دارالعلوم سے فراغت حاصل کی ، تجوید وقراءت کی مشق مکہ مکرمہ میں قاری محملہ عبداللہ مہا جرکلی میشیئے سے گی، اسلام میں اولاً مدرسہ فیض عام کانپور میں صدر مدرس مقرر ہوئے پھر مدرسہ جامع العلوم کان پور کی مسندِ صدارت کو زینت بخشی ، کان پور میں آپ کے درس حدیث کی مشہرت سن کر دور دور سے طلباء کھنچ حیلے آتے تھے ہاسیا ھے 1897ء میں ملازمت ترک کر کے خانقاہ امداد یہ تھانہ بھون میں متوکلاً علی اللہ قیام فرمایا ، جہاں تا دم واپسیں 47سال تک تبلیغ وین ، نور کیئر نفس اور تصنیف و تالیف جیسی عظیم الثان اور گراں قدر خدمات انجام دیں جس کی مثال اِس دور ترکیئر نفس اور تصنیف و تالیف جیسی عظیم الثان اور گراں قدر خدمات انجام دیں جس کی مثال اِس دور ترکیئر نفس اور تصنیف و تالیف جیسی عظیم الثان اور گراں قدر خدمات انجام دیں جس کی مثال اِس دور

کی کسی دوسری شخصیت میں نہیں ملتی۔

وین کا کوئی شعبہ الیا نہیں جس میں آپ کی تصانیف موجود نہ ہوں۔ آپ کی چھوٹی بڑی تصانیف کی تعدادساڑھے تین سوے قریب ہے اِن کے عسلادہ تین سوسے زائد وہ مواعظ ہیں جو چپ چپ چپ چپ بیں، تیس جلدوں میں آپ کے ملفوظات مرتب ہوئے ہیں، جوملتان سے شائع ہو چپ ہیں۔ بوسٹے ہیں، تیس جلدوں میں آپ کے ملفوظات مرتب ہوئے ہیں جوملتان سے شائع ہو چپ ہیں۔ برسٹے رکھے کھے مسلمانوں کے کم گھرالیے ہوں گے جہاں آپ کی کوئی تصنیف موجود نہ ہو، اِن میں بہتی زیور کی مقبولیت کا تو یہ عالم ہے کہ ہرسال مختلف مقامات سے ہزاروں کی تعسداد میں چپتی ہے اور ہاتھوں ہاتھ نکل جاتی ہے، حضرت تھانوی پڑھٹ کی یہ امتیازی خصوصیت ہے کہ آپ میں چپتی ہوں ہے جس کہ بی اور ایس کے حقوق طبع عام تھے جس کا بی تصانیف سے بھی ایک پیسے کا فائدہ حاصل نہیں کیا ، تمام کتابوں کے حقوق طبع عام تھے جس کا جی تصانیف سے آپ کی بیعت وارشاد کا سلسلہ بہت وسیع ہے ، حکیم الامت کے لقب سے آپ کی شہرت ہے ، کا جی اور ایس کی شہرت ہے ، کا جی اور اور جب آپ کی بیعت وارشاد کا سلسلہ بہت وسیع ہے ، حکیم الامت کے لقب میں آپ کی شہرت ہے ، کا جی وقف کر دہ قطعہ میں تدفین ہوئی ، حمۃ اللہ علیہ ورحمۃ واسعۃ ۔ ایک باغ میں کی قبر ہے اور اس پر کتبہ بھی نہیں ہے۔ (بیا بجل نفیں پوئی ، حمۃ اللہ علیہ ورحمۃ واسعۃ ۔ ایک باغ میں کی قبر ہے اور اس پر کتبہ بھی نہیں ہے۔ (بیا بجل نفیں پوئی ، حمۃ اللہ علیہ ورحمۃ واسعۃ ۔ ایک باغ میں کی قبر ہے اور اس

## (12) حضرت مولا نامفتی عزیز الرحمٰن دیو بندی میشد

آپ ۵۷۲ بے ۵ کو دیو بند میں پیدا ہوئے۔ تاریخی نام ظفر الدین تھا۔عثانی شیوخ کے خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔مولا نافضل الرحمٰن کے بڑے صاحبزادے اور علامہ شبیراحمدعثانی کے بڑے بھائی تھے۔مولا نامفتی عزیز الرحمٰن بجنوری لکھتے ہیں کہ تعلیم وتربیت آپ کی اکابرین دیو بند کی آغوش میں ہوئی ہے اور حضرت مولا نامجہ لیعقوب صاحب اور حضرت مولا نامجہ قاسم صاحب بُیالیٰ سے بیشتر کتابیں پڑھیں۔ ۲۹۸ بے میں آپ فارغ انتحصیل ہوئے۔

فراغت کے بعد دارالعلوم دیو بند میں بلاتخواہ مدرس مقرر ہوئے ، اس کے بعد مدرسہ عالیہ رامپور بغرض تدریس تشریف لے گئے اور وہ سالے ہے تک آپ وہاں بمشاہرہ دس روپیہ ماہوار مدرس رہے، وہ سالے ہیں آپ کو دارالعلوم ریو بند کا نائب مہتم بنایا گیا اور سالے ہیں آپ کو دارالعلوم دیو بند کا نائب مہتم بنایا گیا اور سالے ہیں آپ کو دارالعلوم دیو بند کا مستقل مفتی بنا دیا گیا۔مفتی اعظم کا پندرہ سالہ فناوی کا ریکارڈ دیکھنے سے معلوم ہوتا ہے کہ اس دوران آپ کے تحریر فرمودہ فناوی کی مجموعی تعداد ۲۵۱۹ سے جو ۲۵۲۱ خطوط کی صورت

میں روانہ کئے گئے۔

کا جمادی الثانی ہے ۳۳ اھے رسمبر 1928ء کو دائ اجل کولبیک کہا اور قبرستان قاہمی میں دفن ہوئے۔حضرت مولا نامفتی عتیق الرحمٰن صاحب عثانی رکن مجلس شور کی دارالعلوم اور جناب قاری جلیل الرحمٰن صاحب استاذ تجوید دارالعلوم آپ کے صاحبزادگان ہیں۔حضرت مولا ناشاہ رفیع الدین صاحب قدس سرمہتم اوّل دارالعلوم سے بیعت وخلافت حاصل تھی۔آپ نے مولا نامملوک عسلی صاحب اورمولا نافضلِ رحمان گنج مراد آبادی مُشِیدہ اورمولا نارشیدا حمدصاحب گنگوہی مُشِیدہ سے ظاہر و ساطن کا فیض اٹھایا تھا۔ (مشاہر علاء دیو بندج اص ۳۵۸)

#### (13) حضرت مولا ناسيد تاج محمود امروٹی مشاتلہ

ابوالحسن حضرت مولانا سیدتاج محمود امروٹی ٹیٹیڈ، حضور سید العارفین ٹیٹیڈ حافظ محمد میں کیے ہے۔ کہ چونڈی کے اکابر خلفاء میں سے ہیں۔حضرت دین پوری ٹیٹیڈ کے ساتھ برا درانہ تعلقات رکھتے سے منہ بولے بھائی شے ۔ایک دوسرے کو''اڈا (بھائی) کہہ کر پکارتے تھے۔ایک بڑی مدس۔ دونوں مرشد حضور مرشد ٹیٹیڈ کی صحبت میں ایک ساتھ رہے تھے۔ بعد میں بھی پیتعلق قائم رہا، بلکہ بڑھتا چلا گیا۔

آپ گوٹھ دیوانی (ضلع خیر پور میرس سندھ) کے ایک مشہور سید گھرانے میں پیدا ہوئے والدمحترم سیدعبدالقادر شاہ اپنے وقت کے بہت بڑے عالم و فاضل سے ن ولادت صحیح طور پر معلوم نہیں ہے۔ایک اندازہ کے مطابق آپ کی ولادت غالبًا 1759ء میں ہوئی ہوگی ابتدائی تعلیم معلوم نہیں ہے۔ایک اندازہ کے مطابق آپ کی ولادت غالبًا 1759ء میں ہوئی ہوگی ابتدائی تعلیم اپنے والدمحترم سے حاصل کی۔اور پھرمولا ناعبدالقادر پھنواری بیشی پنو عاقل ضلع سھرکے پاس چلے گئے۔ وہاں ان سے تمام ظاہری علوم کی تحمیل کی۔شری وعصری تعلیم سے فارغ ہوکر باطنی علوم کی محمیل کی۔شری وعصری تعلیم سے فارغ ہوکر باطنی علوم کی طرف متوجہ ہوئے تو خوش قسمتی سے حضور سید العارفین بیشیئی کے حمم سے امروٹ شریف علاقہ گڑھی یاسین لینے کے بعد آپ نے حضور مرشد سید العارفین بیشیئی کے حکم سے امروٹ شریف علاقہ گئے ہوگی یاسین میں مستقل قیام فر ماکر خانقاہ کی بنیاد ڈالی۔سندھی زبان کے قادر الکلام شاعر بھی تھے۔"پریت میں مستقل قیام فر ماکر خانقاہ کی بنیاد ڈالی۔سندھی ترجہ کے علاوہ آپ نے قرآن مجید کا سندھی ترجہ بھی کیا تھا۔ سندھ میں انگریز کے سب سے بڑے دشمن سے مولانا عبیداللہ سندھی ٹور تھی مولانا عبیداللہ سندھی ٹیسی فرمائی۔ سندھ میں انگریز کے سب سے بڑے دشمن سے مولانا عبیداللہ سندھی ٹیسی قرمائی۔

ان کی شادی بھی آپ نے ہی کرائی تھی۔ مولا نا سندھی پیشٹ کو ایک مدت تک اپنے پاس تھہرا یا اور اسلامی بیشٹ کے ذریعے سے حضرت شخ الہند محسود الحسن پیشٹ سے تعلق استوار ہوا آپ دو دفعہ دیو بند تشریف لے گئے تھے۔ پہلی دفعہ حضرت دین پوری بھی ہمراہ تھے اور یہ دیو بند کے بچاسویں دستار بندی کے جلسہ کا موقع تھا، حضرت شخ الہند پیشٹ بڑی درس حدیث میں شریک ہوئے تو دیو بند ہی میں قیام کا ارادہ فرما لیا۔ حضرت دین پوری پیشٹ بڑی مشکل سے سمجھا بچھا کرواپس لے آئے۔ دوسری دفعہ اسارت مالٹا سے رہائی کے بعد شن الہند کے الہند کے الہند کیا تھا کہ الہند کیا تھا کہ کا ایک ٹوپی بھیجی جس پر'' تاج محہ'' کے لفظ کڑھے ہوئے تھے۔ شخ الہند پیشٹ کی تحریک رہائی ہیں ایک ٹوپی بھیجی جس پر'' تاج محہ'' کے لفظ کڑھے ہوئے تھے۔ شخ الہند پیش کی تحریک رہائی ہیں بڑی امداد کی۔ امروٹ شریف اس زمانے میں اس تحریک کا درست مرکز تھا اور جہاد آزادی کے لئے وہاں کمل تیاری تھی آپ کے پاس بھی ریشی خط آ یا تھا ۔ زردست مرکز تھا اور جہاد آزادی کے لئے وہاں کمل تیاری تھی آپ کے پاس بھی ریشی خط آ یا تھا۔ افشائے راز کے بعد آپ کو بھی گرفائی شروت نہ ملنے کی وجہ سے آپ کو افغانستان کی بیا تھا۔

تحریک خلافت اور تحریک ترک موالات، تحریک ہجرت میں بھی آپ نے زبردست کام
کیا تھا اور خود بھی ہجرت کی تھی مگر افغان حکومت کی منافقانہ پالیسی سے بددل ہو کر واپس تشریف
لے آئے۔ آپ جمعیۃ العلمائے ہند میں با قاعدہ شامل ہو کر تاعمرسیاسی کام کرتے رہے۔ انگریز
دشمنی اور حذبہ جہاد کے بعد تبلیخ دین (غیر مسلموں میں اسلام کی اشاعت) آپ کی زندگی کا سب
سے بڑا نصب العین تھا۔ مشہور ہے کہ آپ کے دست حق پرست پرسات ہزار غیر مسلم مشرف سب
اسلام ہوئے تھے۔ آپ جلالی شان کے بزرگ تھے۔

انگریزوں نے کسی شقی القلب کے ہاتھوں آپ کو زہر دلا دی تھی جس کے اثر سے آپ کے تمام جسم مبارک پر پھوڑ ہے پھنسیاں نکل آئیں اور خارش کی نکلیف رہنے لگی۔ آخر زہر کے اس اثر سے 5 نومبر 1929ء کی درمیانی شب (ایک بجے رات)مطابق ۳ جمادی الثانیہ ۸سم ۱۱۰ساء) کو اپنے خالقِ حقیقی سے جالے۔ اِنا للہ وانا الیہ راجعون۔

آپ نے اپنے پیچھے کوئی اولا دنہ چھوڑی، ایک بچہ جسن شاہ ﷺ عین عنفوان شاب میں فوت ہو گیا تھا۔ آپ کے بعد آپ کے بھیتیج میاں نظام الدین شاہ سجادہ نشین ہوئے۔ان کے بعد اب ان کے فرزند حضرت سید محمد شاہ مدخلہ العالی جماعت کی روحانی تربیت فرماتے ہیں۔ محن لص وبا خدا جوان ہیں۔ آپ کا سیاس تعلق بھی جمعیۃ علاء اسلام سے ہے۔ صوبہ سندھ میں آپ اس کے امیر ہیں۔ حضرت امرو ٹی کے مشہور خلفاء کے نام یہ ہیں:

(۱) حضرت شیخ التفسیر مولا نااحمر عسلی لا ہوری وکیشیئی ۔ (۲) حضرت مولا نا محمد صالح وکیشیئی (بائی جی شریف) ۔ (۳) حضرت مولا نا عبدالعزیز وکیشیئی (تھریجائی شریف) ۔ (۴) حضرت مولا نا حماد الله وکیشیئی (ہالجی شریف)، (ماخوذید بیضاء) ۔ (تذکرہ اولیائے دیو بندص ۲۸۵)

#### (14) حضرت مولانا حافظ محمد احمد قاسمي مُثالثة

آپ حضرت مولانا محمہ قاسم نانوتوی رئیاتیا کے فرزند ہیں۔ 1863ء کو 'نانوتہ'' میں پیدا ہوئے۔قصبہ رام پورمنہیارال ضلع سہار نپور کے جید حافظ نورمحمہ صاحب سے ۹ ''نانوتہ'' میں پیدا ہوئے۔قصبہ رام پورمنہیارال ضلع سہار نپور کے جید حافظ نورمحمہ صاحب سے اسمال کی عمر میں قرآن مجید حفظ کیا، پھر والد صاحب نے مدرسہ اسلامیہ گلاؤھی ضلع بلند شہر میں ابتدائی تعلیم کی غرض سے بھیج دیا، وہاں آپ مولانا عبداللہ انبیٹھوی سے پڑھتے رہے، پھر''مدرسہ شاہی'' مراد آباد میں واخلہ لیا یہاں اپنے والد کے نامور شاگر دمولا نا احمد حسن امر وہی محدث رئیاتیا سے مختلف علوم وفنون کی کتابیں پڑھیں۔ پھر والد صاحب نے خود تعلیم دینے کے لئے دیو بند بلالیا، تھوڑ سے علوم وفنون کی کتابیں پڑھیں۔ پھر والد صاحب نے تعلیم دارالعلوم دیو بند میں پوری کی ، حضرت شخ عصرت شاہد مولا نا محمود حسن رئیات سے معقول وادب کی اعلیٰ کت بیں پڑھیں، حضرت مولا نا محمد یعقو بے خدسبق پڑھے۔

دورہ حدیث حضرت مولانا رشید احمد گئنگوہی پیٹیٹوسے پڑھ کر فراغت حاصل کی۔ سن سلاھ/ 1886ء میں بحیثیت مدرس دارالعلوم دیو بند میں آپ کا تقرر ہوا اور مختلف علوم وفنون کی کتابیں پڑھانے کی نوبت آئی۔ ساسلاھ/ 1896ء میں حضرت گنگوہی پیٹیٹو کے مشورے سے دارالعلوم کا اہتمام آپ کے سپر دکیا گیا۔

رطانوی گورنمنٹ کی طرف سے آپ کو''نمس العلماء کا خطاب دیا گیا مگر دارالعلوم کے حریت پبندانہ مسلک کی بناء پر آپ نے حکومت کا خطاب یا فتہ ہونا پبندنہیں کیا چنانچہ خطاب واپس کردیا گیا۔ نظام دکن کی درخواست پر آپ وہاں''مفتی اعظم'' کے منصب پر ونسائز ہوئے، حکومتِ آصفیہ کے اس سب سے بڑے دینی منصب پر آپ اس باھے/ 1923ء سے ۱۳۲۴ھے/

1926ء تک فائز رہے۔

پھر دارالعلوم دیوبند واپس آگئے، دوبارہ کے ۳ سازھ/ 1929ء میں آپ نظام صاحب کو لینے حیدرآ باد پہنچ واپسی پرٹرین جب نظام آباد اسٹیشن پر پہنچی تو آپ اللہ تعالیٰ کے پاس پہنچ گئے۔ وفات کے وفت زبان پر اللہ تعالیٰ کا ذکر جاری تھا، اللہ کے لفظ کے ساتھ روح پرواز کرگئی۔ یہ ۳ جادی الاولیٰ ہے ۳ ساتھ روح پرواز کرگئی۔ یہ ۳ جادی الاولیٰ ہے ۳ ساتھ اور جنازہ تیار کیا گیا، حضور نظام میر عثان علی خال کا حکم پہنچا کہ جنازہ حیدرآباد لایا جائے۔نظام آباد اور حیدرآباد لایا جائے۔نظام آباد اور حیدرآباد میں متعدد مرتبہ نماز جنازہ اداکی گئی۔ اگلے دن ۴ جمادی الاولی عصر سے کھی پہلے مخصوص قبرستان میں متعدد مرتبہ نماز جنازہ اداکی گئی۔ اگلے دن ۴ جمادی الاولی عصر سے کھی پہلے محصوص قبرستان میں تعزیق تقریر کرتے ہوئے نہایت تاسف کے ساتھ پر پُراثر جملہ ون سرمایا کہ 'افسوسس کہ وہ میں تعزیق تقریر کرتے ہوئے نہایت تاسف کے ساتھ پر پُراثر جملہ ونسرمایا کہ 'افسوسس کہ وہ میں تو کینے آئے جھے گرخود یہیں رہ گئے۔'

آپ حضرت حاجی امداد الله مهاجر کلی مُنالهٔ کے خلیفه مجاز تھے،مصروفیت کی وجہ سے بیعت کا سلسلہ بہت وسیعے نہ تھا۔ آپ کی اولاد میں حضرت مولانا قاری محمد طیب قاسم مہتم دارالعلوم دیو بند اور مولانا قاری محمد طاہر قاسمی ہیں۔ (مشاہر علاء دیو بندج اس ۴۳۳)

# (15) حضرت مولانا حبيب الرحمٰن عثمانی ديوبندی مُشِيَّة

فرماتے ہیں کہ

''حضرت مولانا حافظ محمد احمد صاحب رئیاتی کے بعد حضرت مولانا حبیب الرحمٰن صاحب رئیاتی این دانش پر دارالعلوم کے چھٹے مہتم ہوئے ہیں۔ آپ 17 سال ھے/ 1907ء میں مہتم بنائے گئے تھے۔مدوح نے اپنے خداداد تدبر سے دارالعلوم کے انتظامات کونہایت اعلیٰ پیانے پر منظم کیا۔ آپ کا زمانہ اہتمام شعبان ۴۷ سال ھے/ 1930ء تک رہا۔''

''مطالعہ کے شوق نے آپ کونہایت وسیع المعلومات بنا دیا تھا،حضرت شاہ صاحب مُنالیہ (مولانا انور شاہ کشمیری مُنالیہ) فرمایا کرتے تھے کہ''اگر مجھ پر

تحسی کے علم کا اثر پڑتا ہے تو وہ مولا نا حبیب الرحمٰن ہیں۔''

عربی ادب اور تاریخ سے خاص ذوق تھا اور ان علوم کی وسیع النظری مشہورِ زمان کھی، مندرجہ ذیل تصانیف علمی یادگار چھوڑی ہیں: (۱) قصیدہ لامیۃ المعجز ات (عربی): رسول الله صلّ تُظایّاتی کی نعت میں تقریباً تین سواشعار پر مشتمل ہے۔ (۲) اشاعت اسلام: دنیا میں اسلام کیوں کر پھیلا؟ (۳) تعلیماتِ اسلام: اس کتاب میں اسلام کے طرزِ حکومت کو بیان کیا گیسا ہے۔ (۴) رَحْمَهُ اللّٰ عَلَمِینُن: سیرت طیبہ صلّ تُظایّی ہے۔ (۵) حاشیہ مقاماتِ حریری (۲) حاشیہ تفسیر جلالین۔ اللّٰ علمینُن: سیرت طیبہ صلّ تُظایّر کے دیاں کا ماشیہ مقاماتِ حریری (۲) حاشیہ تفسیر جلالین۔

حضرت حافظ (محمراحمہ) مُشِلَّة کے انتقال کے ٹھیک چودہ ماہ کے بعد ہم رجب ۴ مسلاھ/ 1930ء کی شب میں اس جہانِ فانی سے رحلت فر مائی۔ (مشاہر علاء دیوبندج اص ۱۲۷)

(16) مفتی اعظم ہند حضرت مولا نامفتی کفایت الله دہلوی ﷺ تحریک آزادی کے نامور سپوت اور شیخ الہند حضرت مولا نامحمود حسن قدس سرۂ کے تلمیذ

أجل حضرت مولا نامفتی کفایت الله د ہلوی رحمہ الله شاجهان پور (روہیل کھنڈ) کے محلہ س زئی میں <u> ۲۹۲ ب</u>ھ/ 1875ء میں پیدا ہوئے، آپ کے والد کا نام شیخ عنایت اللہ تھا۔ آپ کا سلسلۂ نسب شیخ جمال یمنی سے ملتا ہے جومو تیوں کی تجارت کرتے تھے، قدرت نے انہیں ہندوستان پہنچا دیا تھا اور وہ یہیں کے ہوکر رہ گئے تھے۔حضرت مفتی صاحب تناشہ مختلف مقامات پر تحصیل علم کے بعد دارالعلوم ديوبند پنچے، تين سال دارالعلوم ميں پڙها، <u>١٥ ساز</u>ه/ 1897ء ميں سندِ فراغت حاصل کی، دارالعلوم سے فراغت کے بعد آپ اپنے وطن شاہجہان پورتشریف لے گئے اور اپنے اسستاذ مولا نا عبیدالحق کے مدرسہ میں پڑھاتے رہےان کے انتقال کے بعداینے دیرینہ ساتھی مولا ناامین الدین کے اصرار پر مدرسہ امینیہ د ، ملی تشریف لے آئے اور تاحیات اسی مدرسہ سے وابستہ رہے ، آپ اپنے دور کے مفتی اعظم تھے، تاریخ شاہد ہے کہ بھی آپ کو اپنے کسی فتوے سے رجوع نہیں کرنا پڑا۔ آپ نے تحریک آزادی ہندمیں قائدانہ کر دارا داکیا۔ آپ جمعیت علماء ہند کے صدر تھے اور آ ہے۔ کی قیادت وسیادت پرسب کا اتفاق تھا، سیاست میں قیادت *کے ساتھ ساتھ تدریس و* اِفتاء اور تصنیف و تالیف کا سلسلہ بھی جاری رہا، آپ کے فتاوی نوجلدوں میں کفایت المفتی کے نام سے طسیع ہوئے، آپ کی تصانیف میں تعلیم الاسلام نے غیر معمولی شہرت حاصل کی۔ ۱۳ ربیع الثانی ۲<u>۲ سا</u>ھ/ 1952ء میں تقریباً اسی سال کی عمر میں آپ کا انتقال ہوا اور مہر ولی میں حضرت خواجہ قطب الدین

بختیار کا کی رحمہ اللہ کے جوار میں آپ کی تدفین ہوئی۔رحمہ اللہ رحمة واسعة ۔

(بيابه مجلس نفيس بية صفحه ٥٦٧)

## (17) حضرت مولا نا عاشق الهي ميرهمي وعلية

عاشق اللی بن یاد اللی بن رخم اللی ۵ رجب ۱۹۹۸ ه قرحون / 1881ء بروزجمعه پیدا ہوئے۔ چارسال کی عمر میں الف با شروع ہوئی۔ ۴۰ سابھ میں جب کہ آپ کی عمر چھسال کی تھی قرآن پاک ناظرہ اور کچھ کتابیں پڑھ لی تھیں۔ ۵۰ سابھ میں عربی شروع کی ، اس کے بعد انگریزی سکول میں دوسال تعلیم پائی ، جمادی الثانیہ اسابھ میں تیرہ سال کی عمر میں مدرسہ قومی میر تھی میں داخلہ ہوئے اور ابتداء سے میزان وغیرہ شروع ہوئی ، ۱ سابھ میں مشکوۃ شریف شروع ہوئی جب کہ عربی شروع کئے ہوئے صرف دس مہینے ہوئے تھے، دوسال میں جملہ کتب صحاح و دینیات مستم ہوگئیں اور حضرت مولا نا میرحسن امروہی رئیسی نے دستار بندی فرمائی ، اس وقت آپ کی عمر ۱۹ سال کی تھی۔ کی تھی۔

رئیج الثانی ۱۳۱۵ هیں آپ کا نکاح ہوا اور اس سال رجب میں لا ہور''مولوی فاضل' کی تعلیم کے لئے چلے آئے اور اعلیٰ نمبر کی کامیا بی حاصل کی۔ ۲ محرم ۲ اسلام کو کامیا بی کا انعام لینے کے لئے لا ہور روانہ ہوئے تو راستہ میں حضرت مولا نا رشید احمد گنگوہی بُرات سے بیعت کی ، ایک شب قیام کے بعد لا ہور روانہ ہوگئے۔ واپسی پر کے اسلام میں ندوۃ العلماء کھنو کی طلب پر ملازمت پر گئے اور ۲۲ محرم کے اسلام کو ندوۃ میں ۲۵ روپے ماہوار پر بطور مدرس دوم آپ کا تقرر ہوا، لیکن آب وہوا کی عدم موافقت اور اکابر کی عدم پہندیدگی کی وجہ سے آخر رجب میں واپسی ہوگئی۔

کچھ رو پیہ قرض لے کرصفر ۱۳۱۸ ہے میں'' خیر المطائع'' کے نام سے مطبع کھولاجس سے اجرت پر کتابیں طبع کرانے لگے اور ساتھ ہی مفید کتابوں کے تراجم میں مصروف ہو گئے اور سب اجرت پر کتابیں طبع کرانے و میں ترجمہ کسیا اور 19سابھ میں بصورت حمائل اس کو طبع کرایا۔ و ۲سابھ میں اس کا دوسراایڈیشن طبع کرائی ان ان محت کرائی ، ان سے اتنا نفع ہوا کہ آپ کا قرض بھی ادا ہو گیا اور آپ پر جج بھی فرض ہوگیا۔

رجب اسمایھ کومع اپنی والدہ کے حج کے سفر کے لئے روانہ ہوئے ،محرم <mark>۳۲۳ ا</mark>ھ میں واپسی ہوئی اور اپنے سابقہ تجارتی کام میں مشغول ہوگئے <u>سسم س</u>اھ میں دوسرا حج جو اپنے والد کی طرف سے جج بدل تھا کیا اور رئیج الاوّل ۱۳۲۳ ہے میں واپسی ہوئی۔ ۲۲ میل ہے میں تذکرۃ الرشید شاکع کی۔ ۸۲ میل ہے میں حضرت مولا ناشاہ عبدالرحیم رائے پوری ﷺ اور حضرت مولا ناخلیل احمد صاحب سہار نپوری ﷺ ویری ﷺ ویری ﷺ اسی سفر صاحب میں شام ،فلسطین اور مصر کا بھی سفر کیا۔

الاس المرس المرس

(مشاہرعلماء دیوبندج اص۲۴۲)

#### (18) حضرت مولا نامحمه صادق بهاولپوری میش

آپ قبیلہ لاڑ کے ایک جلیل القدرعلمی و دینی گھرانے کے چثم و چراغ تھے۔جسس کے مورث اعلیٰ حضرت مولا نا حافظ محمد لعل دین بن مولوی نورمحمد رئیشیا خطہ بہاولپور کے رہنے والے

تھے۔ وہ حضرت خواجہ محکم الدین سیرانی بیستہ (م مے 1783ء) کے مستر شد سے اور صاحب وجد و حال ہزرگوں میں شامل سے۔ ان کے بیٹے حضرت مولانا نور محمد بیستہ (م 20 مجا اھر 1859ء) سے ، جواب زمانے کے معتبر و بہر عالم دین ، صاحب کمالات روحانی اور ولی کامل سے ۔ وہ حضرت خواجہ محمد عاقل بیستہ (م 1779ھ / 1881ء) کے شاگر دان رشید میں شامل سے اور ان کے ہاتھ پر بیت بھی سے ۔ اپنی زندگی کے آخری ایام میں حجاز مقدس کا سفر کیا اور نبی کریم میں شاہل ہے اور ان کے ہاتھ پر بیت بھی سے ۔ اپنی زندگی کے آخری ایام میں حجاز مقدس کا سفر کیا اور نبی کریم میں شاہل ہے شہر مقدس مدینہ منورہ میں مستقل قیام کرلیا۔ وہیں عالم بھا کا سفر اختیار کیا اور بھر جنت نظیر خاک پاک میں محبو استراحت ہوئے ۔ حضرت مولانا نور محمد بیاتھ کے بیٹے حضرت مولانا محمد عبداللہ جامی بیٹھ کی مشہور کتاب قدوری کی عام فہم اور مفصل شرح تصنیف کی تھی ، جو پنجاب بھر مسیس مقبول رہی فقہ کی مشہور کتاب قدوری کی عام فہم اور مفصل شرح تصنیف کی تھی ، جو پنجاب بھر مسیس مقبول رہی ہے ۔ علاوہ ازیں '' تعویذ بہاول خانی شرح قصیدہ محبوب سجانی'' اور گی دوسری عرفانی کتب ان سے یادگار ہیں ۔ آپ انہی مولانا محمد عبداللہ جامی بیٹھ کے فرزند ار جمند سے ۔ آپ کے دوسرے دو بھائیوں کے نام مولوی عاشق محمد بھائی شاکر محمد بیٹھ سے ۔ آپ کے دوسرے دو بھائیوں کے نام مولوی عاشق محمد بھائی شاکر محمد بیٹھ سے ۔

آپ ۶۹۔ ۸۰ ۱۱ هـ/ ۱891ء میں حضرت مولا نا محمد جامی رئیستات (م ۲۳ ۱۱ هـ/ 1906ء) کے گھر بہاولپور میں پیدا ہوئے۔آپ نے ابتدائی تعلیم و تربیت اپنے والد بزرگوار حضرت مولا نا محمد عبداللہ جامی رئیستات (م ۲۳ ۱۱ هـ/ 1906ء) کے زیر سایہ حاصل کی اور علاقے کے ممتاز علماء و فضلاء سے دینی علوم کسب واخذ کئے۔ بعداز اس برصغیر پاک و ہندگی معروف دینی درسگاہ دارالعلوم دیو بند (ہندوستان) میں وارد ہوئے اور محدث کبیر حضرت علامہ سیدمحمدانور شاہ کشمیری رئیستات (م ۲۵ ۱۹۵۲ھ/ ۱۹۵۸ھ/ ۱۹۵۸ء) اور اُس وفتت کے دوسرے ممتاز و شہیراسا تذہ سے اعلیٰ دینی علوم حاصل کئے اور سندِ فراغت پائی۔

فارغ التحصیل ہونے کے بعد آپ نے درس و تدریس کاشغل اختیار فرمایا۔حب معہد اسلامیہ، بہاولپور قائم ہوا تو آپ اس سے وابستہ ہوگئے۔ اپنی خداداد صلاحیتوں کی بدولت شیخ الجامعہ کے منصب عالی پر فائز ہوئے۔ آپ کو جامعہ عباسیہ کے روحِ رواں کی حیثیت حاصل تھی۔ آپ جامعہ اسلامیہ، بہاولپور سے ریٹائر ہونے کے بعد محکمہ امور مذہبیہ، بہب ولپور کے ناظم مقسرر ہوئے۔ 1952ء میں بہاولپور اسمبلی کے ہونے والے انتخابات میں مسلم لیگی امید وار کے

مقابلے میں شہری حلقے سے انتخاب لڑا۔

''افسوس ہے کہ اس الیکن کا نتیجہ مولانا کے حق میں برآ مدنہ ہوا، وہ اپنے علم و فضل کے باوجود ایک ایسے امیدوار سے شکست کھا گئے جو ہر لحاظ سے ان سے حیثیت میں کم تھا۔''

سا محرم هی سیاھ/ 24 جولائی 1926ء کوڈسٹر کٹ جے ضلع بہاول نگر، ریاست بہاولپور کی عدالت میں مولوی الٰہی بخش سکنہ احمہ پورشر قیہ نے ایک مقدمہ دائر کیا، جس میں انہوں نے اپنی مسلمان لڑکی کے خاوند کے مرزائیت اختیار کر کے مرتد ہوجانے پر شیخ نکاح کی با قاعدہ ڈگری (فیصلہ) صادر کرنے کی استدعا کی۔ اس مقدمے کا شریعتِ اسلامی کے مطابق فیصلہ کرانے کے لئے برصغیریاک و ہندکی کئی عظیم ودینی شخصیات نے گہری دلچسپی لی۔

حضرت مولانا محمد صادق بہاولپوری رئیسی کی خدمت سنہری الفاظ میں لکھنے کے قابل ہیں۔دوسر نے فریق کے مالی وسائل اورسرکاری اثر رسوخ سے میدمقدمہ کئی برس چلتا رہا۔حضر سے مولانا سید محمد انور شاہ محدث تشمیری رئیسی جب بیار ہوئے تو انہوں نے شدتِ جذبات میں آکر حضرت مولانا محمد صادق بہاولپوری رئیسی کو بیدوصیت فرمائی:

''اس مقدمے کا فیصلہ میری زندگی میں ہوگیا تو میں خود سن لوں گا، اگر میری وفات کے بعد ہوا تو میری قبر پر آ کر سنا دینا، تا کہ میری روح کوتسکین پہنچے۔''

مورخہ ساذی قعدہ سوسی سے ساتھ اس کا کیا گیا تکاح منسوخ کردیا۔ اس وقت حضر سے میں فیصلہ دیتے ہوئے مرزائی شخص کے ساتھ اس کا کیا گیا نکاح منسوخ کردیا۔ اس وقت حضر سے مولا ناسید محمد انورشاہ محدث تشمیری وَاللهٔ وفات پاچکے سے، لہذا حضرت مولا نا محمد صادق وَاللهٔ نے بعد ازاں جب ۱۹۲۳ الله الم 1945ء میں شیخ الاسلام حضرت مولا ناسید حسین احمد مدنی وَاللهٔ (م کے کے ساتھ ازاں جب ۱۳۲۳ الله الله کا الاسلام حضرت مولا ناسید محمد انورشاہ محدث مولا ناسید محمد انورشاہ محدث کشمیری وَاللهٔ کی قبر کی نشاندہ می کے لئے کوئی طالب علم بند کے ساتھ روانہ فرمادیں تو حضرت مولا نا مجاہد الحسین صاحب نے اس خدمت کے لئے خود کو پیش کیا۔ پھر دونوں حضرات حضرت مولا نا مجاہد الحسین صاحب نے اس خدمت کے لئے خود کو پیش کیا۔ پھر دونوں حضرات حضرت مولا نا سیدمحمد انورشاہ محدث کشمیری وَاللهٔ کی قبر پر پہنچ۔ حضرت مولا نا صادق وَاللهٔ پر روقت طاری ہوگئ۔ سیدمحمد انورشاہ محدث کشمیری وَاللهٔ کی قبر پر پہنچ۔ حضرت مولا نا صادق وَاللهٔ پر روقت طاری ہوگئ۔ انہوں نے بھرائی ہوئی آواز میں «اکسیلا کھ عَلَیْ کُھ یَا اَھُی الْقَدُودِ « کہنے کے بعدمقدمہ بہاولپور انہوں نے بھرائی ہوئی آواز میں «اکسیلا کھ عَلَیْ کُھ یَا اَھُی الْقَدُودِ « کہنے کے بعدمقدمہ بہاولپور

کے فیصلے کی خوشنجری سناتے ہوئے حضرت مولا ناسید محمد انور شاہ محدث تصمیری بھیلیے کی خدمت میں مبارک بادپیش کی اور پھر ایصالِ تواب کیا۔

آپ نے قضائے الہی سے ۳۰ جمادی الاوّل ۱۳۸۳ ھے/ 1964ء کور حلت فر مائی اور قبرستان ملوک شاہ، بہاو لپور میں آ خری آ رام گاہ یائی۔

( تذکرہ علمائے اہل سنت و جماعت، پنجاب ۲۶ ص۲۱۳)

## (19) حضرت مولا نامفتی محر شفیع د یو بندی و طلبته

آپ ۲۰ اور ۲۱ شعبان ۱۳۳۲ هرمطابق 1897ء کی درمیانی شب میں قصبه دیو بند ضلع سہار نپور میں پیدا ہوئے ، خاندانی اعتبار سے آپ عثانی تھے۔ آپ کے والد ما جدمولانا محدیل بین دیو بندی رکھاتھ ایک جید عالم دین اور صاحب نسبت بزرگ تھے۔ پانچ سال کی عمر میں حافظ محدظیم صاحب رئے اللہ کی عمر میں حافظ محدظیم صاحب رئے اللہ تھے۔ پانچ سال کی عمر میں حافظ محد کتابیں اپنے والدمحرم سے وارالعلوم میں پڑھیں حساب وفنون ریاضی کی تعلیم اپنے چچا مولانا منظور احمہ صاحب رئے اللہ سے حاصل کی ،سولہ سال کی عمر میں وارالعلوم کے درجہ عربی میں واحسل ہوئے ، اور کہا تھا ہے الرحمٰن عثانی رئے التی ابتدائی کتب صاحب رئے التی نارغ التھیل ہوئے ۔حضرت مولانا حبیب الرحمٰن عثانی رئے التی ابتدائی کتب کی تعلیم کے لیے استاذ مقرر فرما دیا پھر بہت جلد درجہ عالیہ کے استاذ ہو گئے ، اور تقریباً ہم علم وفن کی تعلیم کے لیے استاذ مقرر فرما دیا پھر بہت جلد درجہ عالیہ کے استاذ ہو گئے ، اور تقریباً ہم علم وفن کی عماعتوں کو پڑھایا۔ دارالعلوم میں تدریس کا یہ سلسلہ تا سال ھے تک جاری رہا۔ اس ۲۷ سال کے عرصہ میں انڈ و نیشیا، سنگا پور ، بر ما ، برصغیر ، افغانستان ، بخارا، سمرقند ، وغیرہ کے تقریباً تیس ہزار طلباء نے ان سے شرف تلمذ حاصل کیا۔

دارالعلوم دیوبند میں تدریس کے دوران مفتی اعظم ہند حضرت مولا ناعسنریز الرحمٰن عثمانی نے فتو کی کے سلسلہ میں آپ سے کام لینا شروع کیا وہ سوالات کے جوابات خود کھتے اور آپ سے کھواتے اور اصلاح وتصدیق کے بعد بیروانہ کر دیئے جاتے ہم سمبلاھ میں وہ مستعفی ہوگئے، ارباب دارالعلوم نے مختلف صورتوں سے دارالا فتاء کا کام چلایا۔ مگر وسم سبلاھ میں بیکام مستقل آپ کے سپر دکر دیا گیا۔ آپ حضرت شخ الہندمولا نامحمود الحسن دیوبند بُراللهٔ سے 1920ء میں بیعت ہوئے پھران کی وفات کے بعد الاسمبلاھ میں حکیم الامت حضرت مولا نا اشرف علی تھانوی بُراللهٔ سے بیعت ہوئے۔ وسم سبل ھانوی بُراللهٔ سے بیعت ہوئے۔ وسم سبل ھانوی بُراللهٔ سے بیعت ہوئے۔ وسم سبل ھانوی بُراللهٔ سے نوانوی بُراللهٔ سے نام کو اپنا خلیفہ اور مجاز بیعت قرار دے دیا۔ آپ ہوئے۔ وسم سبل ھانوی بُراللهٔ سے دیا۔ آپ

تقریباً ہیں سال تک حضرت حکیم الامت میں زبردست حصہ لیا، اور تھلم کھلامسلم لیگ کی جمایت فرماتے تھانوی میں نہا ہوئے ہیں اور تھلم کھلامسلم لیگ کی جمایت فرماتے رہے۔ جس سے قائدا عظم بہت متاثر ہوئے، پھر ان علائے حق نے با قاعدہ تحریک پاکستان مسیس حصہ لیا اور ایک تنظیم'' جمعیت علائے اسلام'' کے نام سے تشکیل دی، جس کے پہلے صدر علامہ شہیرا حمہ عثانی ، اور نائب صدر مولا نا ظفر احمہ عثانی منتخب ہوئے اور آپ اس کے ناظم اعلیٰ مقسرر ہوئے۔ عثانی ، اور نائب صدر مولا نا ظفر احمہ عثانی کی وفات کے بعد جمعیت علاء اسلام کے مرکزی صدر منتخب ہوئے ۔ 1949ء میں حضرت شیخ الاسلام علامہ عثانی کی وفات کے بعد جمعیت علاء اسلام کے مرکزی صدر منتخب ہوئے ۔ 1953ء میں علامہ سید سلیمان ندوی کی وفات کے بعد تعلیمات اسلامی بورڈ کے صدر منتخب ہوئے اور 1958ء میں علامہ سید سلیمان ندوی کی وفات کے بعد تعلیمات اسلامی بورڈ کے صدر کے عالم میں ایک مدرسہ کراچی میں قائم کیا۔ جو صرف چند ماہ کے بعد ایک مرکزی دار العلوم کی شکل اختیار کر گیا۔ دار العلوم کی نظامت آپ کے صاحبزا دول خصوصاً مولا نا محمد رفیع عثانی اور مولا نا محمد شی عثانی سنجالے ہوئے ہیں۔

حافظہ بڑاغضب کا تھا اور عربی ادب کے شاعر تھے۔ ۹، اور ۱۰ شوال المکرّم ۱<mark>۹سیار</mark>ھ مطابق 5، 6 اکتوبر 1976ء کی درمیانی شب کوآپ نے رحلت فرمائی ایک لاکھ سے زائد مسلمانوں نے آپ کے جنازہ میں شرکت کی اور حضرت ڈاکٹر عبدالحی صاحب عار فی مدخلہ، نے نمازِ جن ازہ پڑھائی۔ (تذکرہ اولیاء دیو بندص ۱۱۱)

## (20) حضرت مولا نا عبداللطيف مظفر نگرى مُثالثة

آپ پور قاضی ضلع مظفر نگر میں مولانا جمعیت علی صاحب کے گھر پیدا ہوئے۔ قرآن مجیداینے وطن میں حافظ امانت علی صاحب سے حفظ کیا، ابتدائی فارس کی کتابیں

شریف مولا ناعنایت الٰہی سے پڑھ کر فارغ ہوئے۔

مولانا شاہ عبدالرحیم مُٹِینی کی تجویز پر ۳۳سابے میں مظاہر العلوم میں تدریس کا آغاز کیا۔ اس سال پہلا اور ۲۸سابے ہیں دوسرا حج کیا۔ ۳۳سابے میں ناظم مقرر ہوئے۔ و۳سابے ہیں استاذ حدیث مقرر ہوئے۔ ۴۴سابے ہیں مستقل طور پر مدرسہ کے ناظم بنائے گئے۔کامل ۲۹سال تک مدرسه کی خدمات مخلصانہ طور پرانجام دیں۔ ۲ ذی الحجہ سے سے سالے ہے 1954ء دوشنبہ کو وصال ہور سے کا گست 1954ء دوشنبہ کو وصال ہوا اور حاجی شاہ کے قبرستان میں دفن کئے گئے۔ وصال کے وقت عمر ۵۵ سال کے قریب تھی۔ ترجیح درسِ نظامی کے نام سے ایک غیرمطبوعہ پمفلٹ مدرسہ کے نوا درات زیرنمسبر ۲۷۷ / امیں محفوظ ہے۔ (مشاہر علاء دیوبندج اص ۳۳۰)

#### (21) حضرت مولا نامحمر اسعد الله مثلثة

آپ کا وطن اصلی رامپور ہے۔ وہیں ۴ اساھ میں مولوی رشید احمد بن مفتی بشارت اللہ کے گھر پیدا ہوئے۔ابتدائی تعلیم رامپور میں حاصل کی ، پھر تھانہ بھون میں مولا نا عبداللہ صاحب گنگوہی سے درمیانے درجے تک کی پچھ کتابیں پڑھیں ، پچھاسباق حکیم الامت مولا نا محمد اشرف علی صاحب سے بھی پڑھے۔

سسس اله میں مظاہر العلوم سہار نپور میں داخلہ لیا اور س سسال ہو میں مولانا محمہ یجی ، مولانا خابت علی ، مولانا عبد اللطیف سے دورہ حدیث پڑھ کر فراغت حاصل کی جب کہ دوسری کتب مولانا عبد الوحید ، مولانا ظفر احمد عثمانی اور مولانا عبد الرحمٰن کا ملپوری سے پڑھیں۔ فراغت کے بعب دایک سال تک کتب فنون پڑھتے رہے ، پھر''ہدایۃ الرشید'' کے ناظم مقرر ہوئے کے سسال ہم مناہر میں مظاہر میں مطاہر میں مطاہر کتب طور معین مدرس اور شوال ۱۳۳۸ ہے میں با قاعدہ مدرس مقرر ہوئے ، درسِ نظامی کی تمام کتب آپ نے کئی بار پڑھا نمیں۔

1929 \_ 30 \_ 1929 ور 1936 \_ 37 و چھوڑ کر (ان سالوں میں ناظم مدرسہ راندیریہ قیام رہا) ہمیشہ مظاہر سے تعلق رہا ۔ کیم صفر ۱۹۵۵ سیار سے مظاہر العلوم کے نائب ناظم اور کیم محرم مہم سیار سے کو ناظم اعلی مقرر ہوئے ۔ زمانہ طالب علمی میں حضرت مولا نا اشرف علی تھت نوی ﷺ کے ہاتھ پر سیعت ہوئے اور تحکیل سلوک کے بعد انہوں نے آپ کو چاروں سلسلوں میں خلافت عطا فرمائی ۔ آپ اردو، فارسی اور عربی کے اچھے شعراء میں سے ہیں ۔

تصانیف: (۱) اسعاد النوشرح نحو میر (اردو)، (۲) التحفة الحقیرة فی نسبة سبع العشیرة (علم بهیئت)، (۳) القطائف من اللطائف، صفحات ۴۳، اس میں لطائف سته کے متعلق مفید بحث ہے۔ (۴) ایک فیصله (مطبوعه وادرالنوادر)، (۵) رساله المسالمه فی شرح المکالمه (مطبوعه بوادرالنوادر)، (۲) بفت اختر، حضرت تھانوی میشاند کے مواعظ کا مجموعه (۷) بخمیل العرفان فی شرح بوادرالنوادر)، (۲) ہفت اختر، حضرت تھانوی میشاند کے مواعظ کا مجموعه (۷) بخمیل العرفان فی شرح

حفظ الا یمان ، غیر مطبوعہ (۸) شرح التقصیر فی التفسیر (غیر مطبوعہ)، (۹) حاشیہ برطحاوی (غیر مطبوعہ)، (۱۰) تقریر بخاری (غیر مطبوعہ)، (۱۱) اشکالات طحاوی کے جوابات (غیر مطبوعہ)، (۱۲) عروض با قافیہ (غیر مطبوعہ)، (۱۳) شرح جماسہ (غیر مکمل)، (۱۲) فتنهٔ ارتداد اور مسلمانوں کا فرض ۔ بیر سالہ شدھی تحریک کے دوران بار بارطبع ہوتا رہا۔ (۱۵) صحائف اسعد۔ بیہ حضرت تسکین کے نام مکا تیب کا مجموعہ ہے جو مکا تیب جگر کے ساتھ طبع ہو چکا ہے۔ (۱۲) کلام اسعد حصہ اوّل و دوم، مطبوعہ، سالِ طباعت ۱۹۳ سے۔ (۱۳) کلام اسعد حصہ اوّل و

### (22) حفرت خواجه عزيز الحسن مجذوب عطيلية

حضرت خواجه عزیز الحن مجذوب مجالت ۱۲ شعبان المعظم ال الله الم الله 12 جون 1884ء میں او رکی ضلع جالون میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی عصری تعلیم وطن ہی میں حاصل کی، اعسلی انگریزی تعلیم کے لئے علی گڑھ کالج میں داخلہ لیا اور بی اے کا امتحان پاس کر کے ایل ایل بی کی سیاری کے لئے اللہ آباد آئے، چونکہ گھر کا ماحول مذہبی تھا اس لئے مذہبی کتابوں سے دلچیں بچپین ہی سے رہی اور پھر چونکہ آپ کے والدشخ عزیز اللہ مرحوم کو حضرت حاجی صاحب بھا ہے کہ قااس لئے فطر تا آپ کی شش اُن کے خلیفہ حضرت مولا نا اشرف علی تھا نوی بھا ہے کی تصنیفات کی طرف ہوئی۔ حضرت تھا نوی بھا ہوگے، بیعت کے بعد قانون جھوڑ کر پہلے آبکاری میں ملازمت کی پھر ڈپٹی کلکٹر ہوئے پھر کوشش ہوگے، بیعت کے بعد قانون جھوڑ کر پہلے آبکاری میں ملازمت کی پھر ڈپٹی کلکٹر ہوئے پھر کوشش کی ہوگے، بیعت کے بعد قانون جھوڑ کر پہلے آبکاری میں ملازمت کی پھر ڈپٹی کلکٹر ہوئے پھر کوشش شامری میں کہی ہوئے پھر کوشش شاعری میں کسی سے تلمذ کر کے اپنا تبادلہ تعلیمات میں کرالیا۔ خواجہ صاحب بھا نے قطری شاعر جھے، شاعری میں کسی سے تلمذ کی خواجہ کی کھر ڈپٹی کلکٹر ہوئے پھر کوشش شی خواجہ کی کھر کوشش شاعری میں کسی میں کسی میں کسی سے تلمذ کی خواجہ کی کہائی سب مل ملاکر ان کی سے عربی اپنی تبین بیل ملاکر ان کی سے عربی اپنی نہیں بیل ہوئے کی کہائی سب مل ملاکر ان کی سے عربی اپنی نہیں میں جگ بیتی نہیں بلکہ اپنی کہائی سب مل ملاکر ان کی سے عربی اپنی نہیں میں جسی میں ہی جسی دوست ہو گئی

ہر تمنا دل سے رخصت ہو گئ اب تو آ جا اب تو خلوت ہو گئ

فرمایا تھا کہ''میرے پاس ایک لا کھروپیہ ہوتا تو آپ کواس شعر پر دیتا'' آپ حضرت تھانوی میں تھانوی میں آپ کی زندگی میں آپ کی سوانح حیات''انٹرف السوانخ'' کے نام سے کھی تھی، آپ کو حضرت تھانوی میں تھانے سے عاشقانہ تعلق

تھا۔ اُن کی وفات کے بعد بے چین رہنے گئے تھے حتیٰ کہ اُن کی وفات کے ایک سال بعد 17۔ اگست 1944ء میں آپ کا انتقال ہو گیا۔ رحمہ اللّٰہ رحمۃً واسعۃً ۔

حضرت خواجہ صاحب بُینیائی نظم ونثر میں اپنی کئی تصنیفات یادگار چھوڑی ہیں۔ آپ کا منظوم کلام'' کشکولِ مجذوب' کے نام سے ملتان سے طبع ہو گیا ہے۔ اس طرح اشرف السوانح چار جلد اور ملفوظات حسن العزیز بھی ملتان سے شائع ہو چکے ہیں۔ (بیا ہمجلس نفیس بُینیائی صفحہ ۴۰۰۵)

(23) حضرت مولا نا شاہ عبدالقادر رائے بوری مشتر

حضرت مولا نا شاہ عبدالقادر رائے پوری رحمہ اللہ کے آباء واُجداد کا اصلی وطن تھو ہامحرم خان ضلع اٹک ہے، حضرت کے والد ماجد حضرت حافظ احمد بیشیۃ اپنے تین بھائیوں کے ہمراہ تھو ہامحرم خان سے موضع ڈھڈیاں ضلع سرگودھا میں آ کرآباد ہوئے تیہیں حضرت مولانا سے اوعبدالقادر رائے پوری رئینی کی 197<u>4 ھ/ 1878ء کے قریب ولادت ہوئی، حضرت کے تایا</u> مولانا کلیم اللہ رئینی کھیوڑہ ضلع جہلم میں رہائش رکھتے تھے، اِنہی کے پاس رہ کرحضرت نے سب سے پہلے قرآن مجید حفظ کیا اور اِنہی سے فاری کے چندرسالے پڑھے، صرف ونحو کی کت بیں مولا نامجہ دونسیق صاحب ٹیسڈ سے پڑھیں جوحفزت گنگوہی ٹیسڈ کے شاگر دیتھے اور جھاوریاں میں مقیم تھے، بچین ہی میں مزید تعلیم کے لئے ہندوستان کالمباسفر کیا اور مختلف مقامات سے ہوتے ہوئے رام پور پہنچے یہاں درس نظامی کی کچھ کتب پڑھیں پھر پانی پت سہار نپور اور دبلی کے مقامات پر قیام کر کے درسِ نظامی کی تکمیل کے بعد آپ نے با قاعدہ طور پر طب یونانی کی تحصیل کی ، ضلع بجنور کے ایک قصبے افضل گڑھ میں مطب بھی کیا، کچھ عرصہ بریلی اور دوسرے مقامات پر رہ کر قر آن وحدیث کا درس بھی دیا۔خداطلبی کا جذبہ طبیعت میں شروع سے موجزن تھا جوآپ کوچین نہیں لیسنے دیتا تھا ، چنانچہ آپ تمام مشاغل کو چھوڑ کر دیوانہ وار تلاشِ حق میں نکل کھڑے ہوئے اور ایک عرصہ تک سرگر دال رہے ، آخرعنایتِ ربانی نے دشکیری فرمائی اور آپ حضرت شاہ عبدالرحیم صاحب رائے پوری ﷺ کی خدمت میں پہنچے پہلی ملاقات میں ہی حضرت کے اُخلاق کو دکھے کراس قدر متاثر ہوئے کہ ہمیشہ کے لئے انہی کا ہور ہنے کی تمنا کا اظہار کیا اور بیعت ہونے کی درخواست کی ، اُس وفت حضرت گنگوہی میشاہ بقیدِ حیات تھے اس لئے حضرت میں نے آپ کو گنگوہ جانے کا مشورہ دیالیکن آپ نے عرض کیا کہ مجھے جناب ہی سے پوری مناسبت ہے میں کہیں اور جانانہیں چاہتا ، فرمایا: ، اچھا اتنی جلدی کیا ہے

استخارہ وغیرہ کر کے اپنی طبیعت کا اطمینان کر لیں چنانچہ ذکر وغیرہ بتلا کر آپ کو رخصت کر دیا، آپ استخارہ وغیرہ کر کے دوبارہ ہندوستان کا سفر کیا اور رائے پور اسپنے وطن تشریف لے آئے حضرت رائے پوری میسٹنے نے آپ کو بیعت فر مالیا اور ذکر اَذکار کی تلقین فر مائی۔ تشریف لے گئے حضرت رائے پوری میسٹنے کی خدمت میں رہ کر اور سخت مجاہدات کر کے سلوک چودہ پندرہ سال مسلسل حضرت رائے پوری میسٹنے کی خدمت میں رہ کر اور سخت مجاہدات کر کے سلوک کی انتہائی منزلیس طے کیں اور چاروں سلسلوں کے فیوض و برکات حاصل کئے، کے سابلا ھی میں حضرت عالی رائے پوری میسٹنے کا انتقال ہوا تو آپ مسند ارشاد پر حب لوہ افروز ہوئے اور پورے پینتالیس سال تک تلقین وارشاد کی رونق کا باعث بنے رہے، بڑے بڑے بڑے اکا برعلاء آپ کے حلقہ بیعت سے سرفراز ہوئے، بیعت سے سرفراز ہوئے، بیعت سے سرفراز ہوئے، بیعت سے سرفراز ہوئے، میں انتقال ہوا، جنازہ وُھڑ یاں شریف لے جایا گیا وہیں آپ کی مسجد کے پہلومیں تدفین ہوئی، رحمہ میں انتقال ہوا، جنازہ وُھڑ یاں شریف لے جایا گیا وہیں آپ کی مسجد کے پہلومیں تدفین ہوئی، رحمہ اللار حمۃ واسعۃ ۔ (بیا بجلس نفیں میشٹہ صفحہ ۲۵ کیا تھیں تو اسعۃ ۔ (بیا بجلس نفی میش میشٹہ کے بہلومیں تدفین ہوئی، رحمہ اللار حمۃ واسعۃ ۔ (بیا بجلس نفیں میشٹہ صفحہ کے پہلومیں تدفین ہوئی، رحمہ واسعۃ ۔ (بیا بجلس نفیں میشٹہ سے بیا تھیں ہوئی، وسلم کیا وہیں تو کو میا کیا تھیں ہوئی، رحمہ واسعۃ ۔ (بیا بجلس نفیں میشٹہ کے بیا تھیں ہوئی، رحمہ واسعۃ ۔ (بیا بجلس نفیس میشٹہ کے بیا تو ہوں کا میا کھیں کیا کہ کیا کیا کہ کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کیا کہ کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا

## (24) حضرت منشى رحمت على جالند هرى وشاللة

سے مشرف فرمایا۔اللہ تعالیٰ نے آپ کوعلم لدّ نی سے نواز اتھا۔ آپ سکول میں اساذ تھے۔

عربی، فارسی اور انگریزی پر ویسے ہی اچھا عبور ہوگیا تھا۔ آپ کو جب اجازت وخلافت ملی تو حضرت اقدس مولا نا شاہ عبدالقادر قدس سرۂ نے حضرت مولا نافضل احمد میشیئی اور حضرت مولا نا عبدالعزیز رائے پور میشیئی اور دیگر دوستوں سے فر ما یا کہ حضرت منشی صاحب کی ہرفتم کی مدد کریں کیونکہ ان کی چھوٹی قوم ہے۔ اس لئے خطرہ ہے کہ لوگ اُن کی سخت مخالفت کریں گے۔ کہ میراثی ہوکر پیری مریدی کرتا پھرتا ہے اور پیراور مرشد بن جیٹھا ہے۔

ایک دفعہ آپ رائے پورسے حضرت پیران پیر بیٹیا کی تصنیف فتو آ الغیب لے گئے۔
اعلی حضرت بیٹیا نے دریافت فرمایا تو عرض کیا گیا کہ حضرت منثی صاحب بیٹیا لے گئے ہیں تو فرمایا
کہ ان کو کیا ضرورت ہے وہ تو خود فتو ح الغیب ہیں۔ آپ و ۳۵ بیاھ میں دارالعلوم دیوبند کے ممبر
صرف ایک سال رہے تھے۔ دارالعلوم میں پچھا ختلاف سا ہوگیا تو آپ کے پاس حضرت مولانا
قاری مجمد طیب بیٹیا خود حاضر ہوئے۔ اور آپ کو دیوبند لے گئے اور عرض کیا کہ ان باتوں مسیں
سروست اختلاف ہے اس پر آپ بھی پچھارشاد فرمائیں۔ آپ نے فرمایا میں اس پر کیا عرض کروں
ایک عامی اور جابل آ دمی ہوں۔ حضرت مہتم صاحب مدظلہ کے اصرار پر ایک جامع تقریر فرمائی۔
جس سے سب اختلافی مسائل عل ہو گئے اور سب حضرات نے آپ کی رائے پر اتفاق فرمایا۔ اس
کے علاوہ آپ نے اپنے پیرومرشد حضرت عالی رائے پوری قدس سرۂ کے مشن کے مطابق کئی مدرسے
عربی محلوائے تھے اور کئی ایک مدرسوں کے سر پرست تھے مثلاً رائے پور گجراں، ضلع جالت دھراور
سر پرست اول جامعہ رشید بیضلع ساہوال۔ آپ صاحب کشف وکرامات بھی تھے۔
سر پرست اول جامعہ رشید بیضلع ساہوال۔ آپ صاحب کشف وکرامات بھی تھے۔

اپنے گاؤں ویراں میں ہی فالج کا شدید حملہ ہوا اور زبان بند ہوگئ۔حضرتِ اقد سس رائے پوری قدس سرۂ اطلاع ملتے ہی ویراں پہنچ اور علاج کے لئے جالندھر لے گئے۔سسرکاری ہسپتال کے ڈاکٹر انچارج آپ کے مرید تھے۔انہوں نے ایک وسیع کمرہ خالی کرے آپ کو گھہسرا ویا۔مگر آپ کی طبیعت وہاں نہ گئی اور بے چین ہوگئے اور حضرت رائے پوری ﷺ کا ہاتھ پکڑ کر دیر تک اپنے سینے سے لگائے رکھا اور ہاتھوں سے اشارہ کیا کہ مجھے یہاں سے لے جاؤ، حضرت سے سیتال ہی میں رکھ کر علاج کرانا چاہے تھے مگر آپ کی بے چینی اور اصرار دیکھ کرمولا نا غلام رسول صاحب مرحوم کی مسجد میں لے گئے جہاں آپ کا قیام تھا۔ وہاں بہت خوش ہوئے وہیں آپ کا بعمر صاحب مرحوم کی مسجد میں لے گئے جہاں آپ کا قیام تھا۔ وہاں بہت خوش ہوئے وہیں آپ کا بعمر

۵۱ سال ۲۱ جمادی الثانی شب یکشنبه (اتوار ) و ۱۵سال هر بمطابق 25 - اکتوبر 1930 ء میں وصال ہوا جنازہ میں بے پناہ اجتماع تھا،حضرت رائے پوری پُٹھٹٹ کے حکم سے،حضرت مولانا شاہ عبدالعزیز پُٹھٹٹ نے نماز جنازہ پڑھائی اور جالندھر ہی میں مزار ہے - (احوال العارفین ص ۱۷۷)

## (25) حضرت شيخ مولا ناالله بخش بهالنگري ميشة

ولادت باسعادت ۱۲۸۴ ه یا ۲۸۵ ه ه مین بمقام گلوبودله تحصیل ضلع بهاولنگر ریاست بهاولپور مین ہوئی۔ دیپالپورضلع ساہیوال کے قریب قصبہ پنجریاں سے نقل مکانی فسنسرما کر بمقام کلوبودله، قمر بودله تحصیل وضلع بهاولنگر، ریاست بهاولپور مین آباد ہوئے۔ آپ نے ابتدائی تعلیم بستی سمجھو میں حضرت مولانا کرم الدین صاحب بیش سے حاصل کی۔ مزید تعلیم کے لئے دہلی تشریف لئے گئے۔ وہاں تکمیل کر کے جو ہری بازار کی ''مسجد مہرکن' کے خطیب ہو گئے۔ آپ نے استخارہ فرمایا کہ یا اللہ میرے شیخ کی مجھے زیارت کرادے۔ رات کواللہ تعالی نے حضرت شیخ کی مجھے زیارت کرادے۔ رات کواللہ تعالی نے حضرت شیخ کی سیمی کی سیمی اظمینانِ قلب اور فرحت جان حاصل ہوئی کچھ عرصہ زیارت سے مشرف فرمایا اور عالم بیداری میں اظمینانِ قلب اور فرحت جان حاصل ہوئی کچھ عرصہ انتظار میں رہے۔

حضرت اقدس مولا نا شاہ عبدالرجیم صاحب رائے پوری قدسس سرہ دہلی بغرض عسلاح تشریف لائے ،لیکن نماز باجماعت کے خیال سے سی مسجد کے قریب رہائش فرما نا چاہتے تھے، راؤ عبدالعزیز خان اور حافظ عبدالرشید صاحب آپ کے پاس آئے اور درخواست کی کہ اگر آپ ایک کمرہ ہمیں عنایت فرمادیں تو از حدم ہربانی ہوگی۔آپ نے اپنا حجرہ خالی کرکے راؤ صاحب کی سپر دکر دیا اور خودم جدمیں بستر جمالیا۔حضرت مُعِیَّتُ تشریف لائے جب آپ زیارت سے مشرف ہوئے تو زبانِ عشق پکاراُٹھی کہ بیتو میرے شیخ ہی تشریف لائے ہیں حضرت مُعِیَّتُ کا علاج شروع ہوا اور آھی مبارک سے استفادہ کرتے رہے۔

دیوانہ وار درخواست بیعت عرض کی۔حضرت پیکیٹی نے فرمایا کہ استخارہ کرلو۔آپ نے عرض کیا حضرت استخارہ تو کر چکا ہوں حضرت پیکیٹی چند دنوں کے قیام کے بعد والیس رائے پورتشریف لے گئے۔دل کی بے قراری اتن بڑھی کہ رائے پور دیوانہ وار روانہ ہو گئے۔ رائے پور پہنچنے پر معلوم ہوا کہ حضرتِ اقدس پیکٹیٹ لودھی پورتشریف لے گئے ہیں جو رائے پور سے مغرب کی طرف قریباً دو کوس کے فاصلہ پر آباد ہے وہیں حاضر خدمت ہوکر بیعت کے لئے عرض کیا۔

چونکہ طلب صادق دیکھنی مقصودتھی، چنانچہ حضرت نے چاروں سلسلوں میں بیعت فر ماکر سلسله سلوک ذکر واذ کارتلقین فرمائے۔حضرت اقدس عبدالقادر رائے پوری قدس سرہ فنسر ماتے تھے کہ میرے سے یانچ سال پہلے حاضر ہوکر بیعت ہوئے تھے یعنی قریباً کا ۲ اِھ میں بہرحال آپ عالی ہمت کے ساتھ ذکر واذ کارعبادت وریاض، اور مجاہدہ میں مشغول ہو گئے ۔حضرت است دسس رائے بوری قدس سرۂ فرمایا کرتے تھے کہ اللہ تعالی نے آپ کو پانچویں روز فتوح باب نصیب فر ما یا۔حضرت عالی مُنظِید نے پہلے آپ کوسلسلہ عالیہ قادر بیر میں اجازت فر مائی۔ کچھ عرصہ کے بعب مد چاروں سلسلوں میں اجازت فرمائی۔آپ معمولات کے بہت سخت پابند تھے۔اپنے وطن تشریف . لائے اور چک نادرشاہ تحصیل وضلع بہاولنگر قیام فر ما ہوئے اور ایک مسجد میں امام وخطیب ہو گئے اور درس وتدریس کے ساتھ ساتھ ذکر وفکر میں محور ہتے اور ارشاد وتلقین کا سلسلہ بھی جاری فر مایا۔ کچھ عرصہ کے بعد بعض وجوہات کی بنا پر انقباض ہو گیا۔تو گاؤں کے باہر شورہ کوٹھی میں پچھ مکان بھی تیار کرائے۔ایک دفعہ حضرت اقدس رائے پوری قدس سرۂ بہمر اہی حضرت مولا نا جمعیت علی ﷺ وغیرہ حضرات کا چک نادرشاہ سے اس جنگل سے گزر ہوا۔ جہاں آج کل دین پورشریف آباد ہے۔ حضرت ﷺ وہاں کھٹرے ہو گئے اور عصا مبارک گاڑ ویا اور چاروں طرف نظر مبارک اٹھا کر ویکھا اور فرما یا۔مولا نا بیہ جنگل تو بڑا مبارک ہے اور انوارات برس رہے ہیں اس لئے بحب ئے شورہ کوٹھی کے یہاں قیام فرمائیں۔

آپ نے اس جنگل میں ایک ٹیری ڈال لی اور متو کلانہ بیٹھ گئے، مقامی لوگ اس جگہ کو چاہ جو والا عام طور پر کہتے تھے۔آپ نے یہاں درس و تدریس اور ارشاد و تلقین کا سلسلہ جاری فرمایا۔
آپ کا بیسلسلہ اس قدر مقبول و منطور ہوا کہ آپ کے شخ حضرت مولا ناشاہ عبدالرحیم میسائٹ نے اپنی فرزند ارجمند الحاج مولا نا حافظ عبدالرشید میسائٹ کو اور حضرت مولا نا حافظ عبدالحکیم میسائٹ کو اور حضرت مولا نا محمد اشفاق احمد میسائٹ کو کتب عربی کی تحصیل کے لئے رائے پورشریف سے یہاں آ ہے کی خدمت میں بھیجا تھا اور آپ نے با قاعدہ طور پر ۲۵ بیا ہو میں مدرسہ اسلامیہ رحیمیہ انوار الہدایت کی مدرسہ میں مربر پرسی حضرت میسائٹ وصال تک فرماتے رہے۔ مدرسہ تجوید القرآن خیر پورٹامیوالی اور ہارون آباد میں اور جامع مسجد بہاوئنگر اور مدرسہ تعلیم القرآن اور مدرسہ ریلو ہے مسجد میں حب اری فرمائے۔ بعمر ۲۲ یا ۲۷ سال رات منگل ۱۰ رجب بات سال مطابق 21۔ اکتوبر 1933ء کو وصال

فرمایا۔ مزارمبارک دین پورشریف متصل شہر بہالنگر میں ہے۔ (احوال العارفین ص ۱۶۳) ۲۵۰۰ - دور میں مصل شہر بہالنگر میں ہے۔ (احوال العارفین ص ۱۶۳)

# (26) حضرت مولانا حا فظ محمد صالح جالند هرى مُشِينة

آپعظمت بن روش دین کے فرزند ہیں، رائے پورتحصیل نگو درضلع جالندھر ہیں 9کم باھے کے لگ بھگ پیدا ہوئے۔ گجر برادری سے تعلق رکھتے تھے۔ مولانا محمد ساکن کوٹ بادل خان سے تعلیم پائی۔ اور پھر تدریس کرتے رہے۔ مولانا محمد انوری میسلید کھتے ہیں کہ میرے والد مجھے حضرت حافظ صاحب کی خدمت میں چھوڑ آئے تھے، میں حضرت کے گھر میں رہتا تھا، حضرت مجسم شفقت تھے، بہت کم گوہر وقت چپ رہتے تھے۔ تھوڑی سی بات کر کے خاموش ہو حب تے تھے مضرت کی عبادت کا ایک چھوٹا حجرہ گھر میں بنا ہوا تھا، جس میں ان کی چار پائی اور ایک طرف چوک پر جائے نماز بچھی رہتی تھی، اکثر دروازہ بند کر ایت کے حاموش کے بعد کھولتے اور خدام کو تلقین فرماتے۔

حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی پُینٹیٹ نے فرمایا تھا کہ پنجاب کے لوگ میرے پاس کیوں آتے ہیں جب ان کے پاس حافظ محمد صالح پُینٹیٹ موجود ہیں۔ محمد صالح بھی رشید احمد ہی ہے۔اللہ اکبر، بڑا ہی اعتاد تھا۔ حضرت مولانا شاہ عبد الرحیم رائے پوری پُیٹٹیٹ کے دوسرے رحج میں ان کے ہمراہ تھے،حافظ صاحب جہاز میں ہروقت الگ بیٹے ہوئے پڑھنے میں مشغول رہتے تھے۔

مولا ناعبداللہ فاروقی نے مجھے بتایا کہ میں ایک بارگنگوہ حاضر ہوا' حضرت حافظ صاحب کا پیتہ کیا معلوم ہوا کہ فلال مسجد میں رہتے ہیں۔ وہاں پہنچا تو حافظ صاحب ذکر کر رہے تھے۔الااللہ کی ضرب اتنی زور سے لگاتے تھے' لگتا تھا کہ تمام مسجد کانپ رہی ہے۔جب فارغ ہوئے تو حاضری دی فوراً اٹھے اور سینے سے لگالیا۔

جامعہ رشید بیہ جالندھر کے موسس آپ ہی ہیں۔ چھ شوال 1<u>۳۳9 ھ</u> کوآپ کا وصال ہوا اور اپنے گاؤں سے تقریبا تین میل کے فاصلہ پر دوسرے گاؤں دوسکھ تحصیل بچلورضلع جالندھر میں وفن کیے گئے اور وہ اس وجہ سے کہ اپنے گاؤں میں دریا کی وجہ سے سطح زمین مرتفع نہ تھی۔وصال کے وقت عمر تقریباً ساٹھ سال تھی۔

اولا دنرینه میں دوعالم و فاضل فرزند(۱)مولانا عبدالعزیز رُئیسیّی ( چک ۱۱ چیچه وطنی ) اور (۲)حضرت پیرجی عبدالطیف رئیسیّه ( چیچه وطنی شهر ) ہیں ۔مولانا عبدالعزیز صاحب ۲ اسلام میں پیدا ہوئے۔ دورہ حدیث دارالعلوم دیوبند میں امام العصر مولانا محمد انور کشمیری پُوالیہ اور دیگر اساتذہ سے برخ سا۔ حضرت مولانا عبدالقادر رائے پوری پُوالیہ کے ہاتھ پر بیعت کی اور ان کے مجاز ہوئے۔ قیام پاکستان پر چک نمبر ۱۱،۱۱ ایل چیچہ وطنی ساہیوال میں قیام کیا اور وہاں مدرسہ صابر ہی کی بنیاد رکھی۔ مولانا پیر جی عبداللطیف پُوالیہ، حافظ صاحب کے دوسرے فرزند ہیں تعلیم والدصاحب اور مدرسہ رشید ہیہ جالندھر میں پائی، ساتذہ میں مولانا فقیراللہ صاحب پُوالیہ اور مولانا فضل احمد صاحب پُرالیہ اور مولانا فضل احمد صاحب پُرالیہ عاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ حضرت مولانا عبدالقاور رائے پوری پُرالیہ سے بیعت ہوئے اور تعکیل سلوک کر کے خلافت حاصل کی۔ قیام پاکستان پر چیچہ وطنی کو وطن بنایا، وہاں مدرسہ تجو یدالقرآن قائم سلوک کر کے خلافت حاصل کی۔ قیام پاکستان پر چیچہ وطنی کو وطن بنایا، وہاں مدرسہ تجو یدالقرآن قائم کیا جس کا فیض بہت عام ہے۔ ۱۵ رجب کو سیاھ / 6 جولائی 1977ء کو وصال ہوا۔

### (27) حضرت مولانا عبدالعزيز محدث سهالوي ميشة گوجرانواله

آپ 1884ء کو پنڈسہال ضلع راولپنڈی میں پیدا ہوئے۔ والدصاحب کا نام قاضی نور محمد تھا۔ قومیت کے لحاظ سے ''اعوان' تھے۔ابتدائی تعلیم گھر پر حاصل کی، پھرنوشہرہ کے متاضی صاحب سے پڑھتے رہے، پھرانبی ضلع گجرات کے مولا نا غلام رسول صاحب (م 1831ء سے درسِ نظامی کی اکثر کتابیں پڑھیں۔اعلی تعلیم کے لئے دارالعلوم دیوبند میں داحنلہ لیا اور کے ۲۳ااھ 1920ء میں شیخ الہند مولا نامحمود حسن رہائے سے دورہ کا حدیث پڑھ کر سند فراغت حاصل کی۔ کے ۲۳ااھ فراغت کے بعد مدرسہ نعمانیہ لا ہور میں ایک سال، رجمیہ نیلا گنبد میں ایک سال اسلامیہ فراغت کے بعد مدرس عربی ۲ سال تدریس کی۔اس کے بعد ۲۳۳اھ 1918ء جامع متحرشیرانوالہ باغ گوجرانوالہ میں امام وخطیب مقرر ہوئے۔

تشریف لائے اورانہی کے نام کی مناسبت سے مدرسے کا نام انوار العلوم قرار پایا۔

آپ جمعیۃ علماء ہند سے وابستہ تھے اور اِس کی مرکزی ورکنگ ممیٹی کے رکن تھے۔

1930ء (۵۲ء (۵۳۔ ۱۵۳ هے) میں '' قرائتِ خلف الامام'' کے موضوع پر حضرت مولانا ثناء اللہ امرتسری مُنطقة (م کے ۱۳۹ هے/ 1948ء) سے آپ کا تحریری مناظرہ ہوا، بالآخر دونوں صاحبان نے حضرت مولانا سیّد سلیمان ندوی مُنطقة (م سرے سال هے/ 1953ء) کو اپنا تھم بنایا تو مولانا ندوی مُنطقة نے آپ کے حق میں فیصلہ دے دیا۔

تحریک آزادی پاکستان میں بھر پور حصہ لیا اور اس سلسلے میں قید و بند اور قید بامشقت کی سزاسے واسطہ پڑا۔ تحفظ ناموسِ رسالت مآب صلّ اللّیٰ آیکی کے جذبہ سے سرشار تنے اور تحریک ختم نبوت میں پیش پیش رہے۔ ۹ م ہر ۱۹۳۸ھ / 1930ء میں انجمن خدا م الدین لا ہور کے سالانہ اجلاس میں حضرت مولانا سیدمحمد انور شاہ محدث کشمیری مُیٹائیڈ (م ۱۳۵۲ھ / 1934ء) نے ''امیر شریعت کم کئے حضرت مولانا سیدعطاء اللہ بخاری مُیٹائیڈ (م ۱۸۳۱ھ / 1961ء) کا نام تجویز فرمایا تو آپ نے سب سے پہلے حضرت مولانا سیدعطاء اللہ بخاری مُیٹائیڈ سے بیعت کے لئے اپنا ہاتھ آگے بڑھا دیا۔ (تذکرہ علاء اہل سنت و جماعت پنجاب جا ص ۳۲۳)

تصنیفی خدمات: (۱) بغیة الالمعی حاشیه نصب الرایه للزیلعی میسین تا کتاب الحج (۲) نبراس الساری فی اطراف البخاری (عربی) دوجلدوں میں، مقیاس الواری کے نام سے حاشیہ بھی ہے۔ (۳) بتویب مند احمد (غیر مطبوعہ)، (۴) رجال طحاوی (غیر مطبوعہ)، (۵) حاشیہ طحاوی (غیر مطبوعہ)، (۲) فہرست مند ابن صنبل (غیر مطبوعہ)۔ ان کے علاوہ چند رسائل بھی کھے ہیں جن میں مسئلہ تقلید، مسئلہ قراءۃ خلف الا مام وغیرہ خصوصیت سے قابلِ ذکر ہیں۔

بیعت کا تعلق حضرت مولا ناحسین علی صاحب مُنظینی سے تھا اور اُن سے مجاز بھی تھے۔ سمضان 2<u>9سار</u>ھ/ 5اکتوبر 1940ء بروز ہفتہ بوقت چاشت،سہال، میں بلڈ پریشر سے وفات پائی اور وہیں اپنے والد کے پہلو میں فن کئے گئے۔

اولا دمیں احمد سعید ،عبدالحی ، رفیع الدین ،نتی الدین ،عبیداللہ المعروف اظہار الحق شامل ہیں۔مولا نا صوفی عبدالحمید سواتی کھتے ہیں کہ گوجرانوالہ میں 1919 ء میںانگریز کے خلاف بغاوت کے جذبات شدت سے جب ابھرے تو اس کے نتیجہ میں لوگوں نے گوجرانوالہ کاسٹیشن جلا دیا۔اس وقت مارشل لاء نافذ کردیا گیا۔مولا ناعبدالعزیز بھی اس ز مانہ میں قید ہوئے اور قید بامشقت کی سزا انہیں دی گئی۔(مشاہر علاء دیوبندج ا ص ۴۰ س)

### (28) حضرت مولا نامفتی فقیر اللّدرائے بوری ﷺ

آپ''باہمنیاں''ضلع جالندھر میں <mark>1790ی</mark>ھ /1878ء کو پیدا ہوئے۔

ابتدائی تعلیم جامعہ رشید بیرائے پور کے بانی اور حضرت مولا نارشید احمد گسنگوہی ﷺ کے خلیفه ارشدمولانا حافظ محمر صالح سے حاصل کی ، ایک سه ماہی میں قرآن مجید حفظ کیا ، پھر کوٹ بادل خان کے مولانا محمد صاحب سے بھی بڑھتے رہے۔ پھرلدھیانوی علماء سے بڑھنے کے بعد دارالعلوم نعمانی<sub>ہ</sub> لا ہور میں کچھ عرص<sup>ت</sup>علیم حاصل کی ،اس دوران غزنوی حضرات سے بھی استفادہ کرتے رہے۔ اعلیٰ تعلیم کے لئے دارالعلوم دیو بند میں داخلہ لیا اور علامہ شبیراحمد عثمانی ﷺ کے ساتھ ہی شیخ الہند مولانا محود حسن رہے ہے ہے ہے ہے ہے اور اور اور اور ماریث پڑھ کر سند فراغت حاصل کی۔ فراغت کے بعداینے استاد حضرت شیخ الہند ٹیٹا کے ہاتھ پر بیعت ہوئے اورانہی سے تکمیلِ سلوک کرے خلافت حاصل کی مگر بیعت نہیں کرتے تھے، فرمایا کرتے تھے کہ'' میں توفقیر ہوں پیزہیں۔'' فراغت کے بعد مدرسہ جامعہ رشید بیرائے پورضلع جالندھر میں تدریس کا آغاز کیا اورایک عرصه تک اعلیٰ تدریسی خدمات انجام دیں۔آپ اس مدرسہ کےمفتی اورصدر مدرس تھے۔ سینکڑوں علماءان میں مولا نا رشید احد سلفی مدینه منوره ، مولا نا خیرمجمه جالندهری ، مولا نا حبیب الرحمٰن لدهیانوی ، مولا نامجمه على جالندهري،مولا ناعبدالجبار حصاروي،مولا نامجمه انوري لائلپوري،مولا ناعسنريز الدين عظامی ہوشیار پوری، قاری تاج محمداورمولا نا حافظ محمر عبدالله صاحب شیخ الحدیث جامعه رشید ہے۔ ساہیوال خصوصیت سے قابل ذکر ہیں۔آپ کے تلامذہ میں سے ہیں۔آپ کی تدریسی زندگی بچاس سال کے قریب بنتی ہے۔

جامعہ رشید یہ، ساہیوال کے بانی بھی آپ ہی ہیں۔آخر وقت تک تدریبی خدمات انجام دے کر ۲۱ رمضان ۲۸۳بارھ/ 11 فروری 1963ء کو واصلِ بحق ہوئے، اور ساہیوال میں دفن کئے گئے۔ اولا دمیں آپ کے تین فرزندمولانا الحاج حافظ محمد عبداللہ رئیشنیہ (شیخ الحدیث جامعہ رشید بیہ ساہیوال)،مولانا حافظ قاری لطف اللہ شہید رئیشنیہ،مولانا حبیب اللہ فاضل رشیدی رئیشنیہ۔

۵ سالہ مدت تدریس میں ۱۵ سے ۱۷ روپے تک تدریبی الاؤنس لیتے رہے، مستغنی

مزاج تھے۔ آپ نے اپنے زمانۂ درس میں درسِ نظامی کی جملہ کتب ابتداء سے لے کرانہ اء تک پڑھا ئیں۔ آپ کے مضامین بعض رسائل میں خصوصاً ''العدل'' (گوجرانوالہ) میں شائع ہوتے رہتے ہیں۔ (مشاہرعلاء دیوبندجا ص۴۰۲)

## (29) حضرت مولا نافضل احمد رائے پوری میشاند

آپرائے پورگوجراں، ضلع جالندھ (ہندستان) میں پیدا ہوئے اور وہیں پرورش پائی۔

1947 ھے/ 1947ء میں مملکت خداداد پاکستان کے معرض وجود میں آنے کے بعد پاکستان آگئے اور

پر منافر منافر کی میں مملکت خداداد پاکستان کے معرض وجود میں آنے کے بعد پاکستان آگئے اور

پر منافر منافر منافر کی میں مقیم ہوگئے۔ آپ نے ابتدائی تعلیم و تربیت

اپنے آبائی علاقہ رائے پورگوجراں، ضلع جالندھ (ہندوستان) میں پائی اور بعد دازاں پانی بہت (ہندوستان) میں پڑھتے رہے۔ یہاں قطب عالم حضرت مولا نا شاہ عبد دالقا در رائے پوری میں بھی (م: ۱۹۵۷ء) آپ کے ہم درس تھے۔ کچھ عرصہ آپ سہار نپور (ہندوستان) میں بھی زیرتعلیم رہے۔

آپ درس نظامی کی کتب کی پیمیل کے بعد حدیث کی تعلیم کے لئے مدرسہ عبدالرب، دہلی (ہندوستان) میں داخل ہوئے اورعلم حدیث کی پیمیل حضرت مولانا عبدالعلی بھی ہوئے (م ۲۵۔ ۲۳سیاھ/ 1906 - 7ء ہے پہیں دہ کر کی۔ مدرسہ عبدالرب، دہلی (ہندوستان) سے فارغ التحصیل ہونے کے بعد آپ ہاپوڑ (ہندوستان) کی جامع مسجد کے مدرسہ میں مدرس ہو گئے، اورایک عرصہ پہال درس و تدریس میں مصروف رہے۔ بعدازال وہال اختلافات ہو گئے تو ملازمت چھوڑ کر گھر چلے گئے۔

آپ قطب الارشاد حضرت مولانا رشیداحمد گنگوہی (م ۲۳۳سیاھ/ 1905ء) سے بیعت سے ان کے وصال کے بعد قطب عالم حضرت مولانا شاہ عبدالقادررائے پوری بھی (م ۲۸۳یاھ کو اپنے مدرسہ کے بعد قطب عالم حضرت شاہ عبدالقادررائے پوری بھی کو اپنے مدرسہ کے بعد میں مدرسہ بنیا تو حضرت مولانا مفتی فقیر اللہ بھی تھی وہاں تشریف لائے۔ ای طرح مرشد کامل و اکمل حضرت شاہ عبدالقادررائے پوری بھی ہوگی دورائے ہوری بھی کے بعد سے عبدالرجیم رائے پوری بھی دہاں تشریف لائے۔ ای طرح مرشد کامل و اکمل حضرت شاہ عبدالقادر رائے پوری بھی وہاں تشریف لائے۔ ای طرح مرشد کام عبدالقادر رائے پوری بھی ہوگی ہوگی ہوگی کے مدرسہ بس تشریف لائے اور تین دن یہاں قیام فرمایا۔

مجمل رائے پور گوجراں میں آپ کے مدرسہ میں تشریف لائے اور تین دن یہاں قیام فرمایا۔

آپ کی عمر نوے برس کے قریب پہنچی۔ بدھ کی رات ۲ رجب المرجب سے مرسی سے اللہ جب سے مرسی سے قریب پہنچی۔ بدھ کی رات ۲ رجب المرجب سے مرسی سے اللہ جب سے مرسی سے اللہ جب سے مرس کے قریب پہنچی۔ بدھ کی رات ۲ رجب المرجب سے مرسی سے اللہ جب سے مرسی سے قریب پہنچی۔ بدھ کی رات ۲ رجب المرجب سے مرسی سے قریب پہنچی۔ بدھ کی رات ۲ رجب المرجب سے مرسی سے اللہ جب سے مرسی سے قریب پہنچی ۔ بدھ کی رات ۲ رجب المرجب سے مرسی سے قریب پہنچی ۔ بدھ کی رات ۲ رجب المرجب سے مرسی سے قریب پہنچی ۔ بدھ کی رات ۲ رجب المرجب سے مرسی سے قریب پہنچی ۔ بدھ کی رات ۲ رجب المرجب سے مرسی س

نومبر 1964ء نماز تہجد کے لئے وضوفر مارہے تھے کہ اچانک پیام اجل آگیا اور قصائے الٰہی سے آپ عالم بقا کی جانب رحلت فر مائی۔ اناللہ واناالیہ راجعون۔ چک نمبراا۔ ایل، چیچہ وطنی، ضلع سامیوال ہی میں نمازِ ظهر کے بعد آپ کی نمازِ جنازہ پڑھی گئی اور وہیں تدفین ہوئی۔

(تذكره علائے اہل سنت و جماعت، پنجاب ج۲ص ۵۲)

#### (30) امام انقلاب حضرت مولانا عبيد الله سندهى مُينالية

حضرت مولانا عبیداللہ سندھی رحمہ اللہ ۱۲ محرم الحرام ۲۸۹ اور آل مارچ 1872ء میں صلع سیالکوٹ کی تخصیل پسرور کے ایک گاؤں چیانوالی میں پیدا ہوئے، آپ کے والدین سکھتے، اللہ تعالی نے آپ کو دولتِ اسلام سے نوازا، اور سیدالعارفین حضرت حافظ محسد سندی و اللہ بن سکھ تھے، ہمر چونڈی کی خدمت میں پہنچا دیا، آپ کو حضرت حافظ صاحب و اللہ سے بیعت کا شرف حاصل ہوا اور آپ کی دعاؤں کی بدولت آپ اعلیٰ تعلیم کے حصول کے لئے دیو بند پہنچ ۔ کو سیاھ / 1889ء میں دورہ حدیث شریف پڑھ کر سند فراغت حاصل کی، آپ حضرت شنخ الہند و بیائی گزاری۔ سارمضان میں دورہ حدیث شریف پڑھ کر سند فراغت حاصل کی، آپ حضرت شنخ الہند و بیائی گزاری۔ سارمضان اور آپ کی تحریک ریشی رومال کے روحِ رواں تھے، تیس برس جلا وطنی کی زندگی گزاری۔ سارمضان المبارک سال سیاھ کی 22۔ اگست 1944ء میں دین پور میں انتقال ہوا اور وہیں فن ہوئے۔ المبارک سال سیا پھر میں و نین پور میں انتقال ہوا اور وہیں فن ہوئے۔ (بیابہ بجلس نفیس و نیشین و میں و میں کر بیابہ بیان نفیس و نیشین و میں و ک

# (31) شيخ التفسير حضرت مولا نا احمد على لا مورى مشاللة

شیخ التفسیر حضرت مولانا احمد علی لا ہوری رئیلیہ کی ولادت باسعادت ۲ رمضان المبارک سیارے کو مئی 1887ء بروز جمعہ گوجرانوالہ کے جلال نامی قصبہ میں ہوئی، آپ نے ابتدائی تعلیم (ناظرہ قرآن پاک) والدہ ما جدہ سے حاصل کی۔ اعلی تعلیم کے لئے حضرت مولانا عبیداللہ سندھی رئیلیہ جوآپ کے والد ماجد شیخ حبیب اللہ کے دوست تھ آپ کو اپنے ساتھ لے گئے اور مختلف مقامات پر تھہرتے ہوئے گوٹھ پیر جھنڈا حیدر آباد پہنچ وہاں حضرت سندھی رئیلیہ نے اپنا مدرسہ میں حضرت لا ہوری رئیلیہ نے چھ سال کے عرصہ میں منام علوم مروجہ متداولہ میں پوری مہارت حاصل کرلی۔

یہیں پر حضرت سندھی پُیٹیٹ کے حکم سے مسلسل تین سال تک تدریس کے فراکض انجام دیتے رہے۔انہی دنوں حضرت سندھی پُیٹیٹ نے اپنی صاحبزادی سے حضرت لا ہوری پُیٹیٹ کا نکاح کردیا، ان زوجه محترمه سے ایک صاحبزادہ پیدا ہوئے جن کا نام حسن رکھا گیالیکن بیصاحبزادے سات دن بعدانقال کر گئے اور اس ہے اگلے دن اس نیچے کی والدہ کا بھی انتقال ہو گیا۔حضر سے سندهى مُثِلَثِهُ آپ كوا بني جَلَّه جِيموركر ديو بند چلے گئے اور وہاں ايك عالمگيرتحريك كي''جمعية الانصار'' کے نام سے بنیاد ڈالی لیکن یہاں آپ کو نامساعد حالات کا سامنا کرنا پڑا اور یہاں سے دہلی حیلے آئے، یہاں آکرآپ نے جامع مسجد فتح پوری کے شالی کمروں میں سے ایک کمرہ کرایہ پر لے کر ''نظارة المعارف القرآنييٰ' كي بنيا در كلي اوراس جگه آپ نے علماء اور گريجوايث حضرات كي ايك مخلوط جماعت تیار کی جن کوحالات حاضرہ کے تقاضوں کے مطابق تبلیغی مشن چلانے کی تربیت دی جانے لگی، 1914ء میں پہلی جنگ عظیم کے موقع پر حضرت سندھی ﷺ کابل ہجرت فر ما گئے اور اپنی جگہ حضرت لا ہوری میشیہ کو چھوڑ گئے۔ کچھ عرصہ بعد حکومت نے حضرت لا ہوری میشیہ کو گرفتار کرلیا، مختلف مقامات پرآپ کو پابندِ سلاسل رکھا گیا۔ پھر لا ہور لا کر دوحضرات کی ضانت پر رہا کردیا گیا۔ شیرانوالہ دروازہ میں آپ نے رہائش اختیار کی اور پہیں پرمخلوق کی رشد و ہدایت کا کام کرتے رہے، چالیس برس تک درس قرآن دیا، ۱۷ رمضان المبارک <u>۸ سا</u>ره/ 23 فروری 1962 ء جمعه اور ہفتہ کی درمیانی شب انتقال ہوا، اگلے دن ظہر کے بعد یو نیورٹی گراؤنڈ میں نماز جنازہ ہوئی اور قبرستان میانی صاحب میں تدفین ہوئی، تدفین کے موقع پر آپ کی قبر سے تیزنتم کی خوشبوئیں پھوٹیں جنہوں نے سارے قبرستان کومعطر کر دیا۔

حضرت لاہوری بُرَالیّہ کی دوسری شادی، حضرت مولا ناابو محمد احمد تلمیذر شید حضرت رہے۔
گنگوہی بُرالیّہ وحضرت شیخ الہند بُرالیّہ کی صاحبزادی سے محرم وسسال ھا جنوری 1912ء میں ہوئی۔
دیو بندگی چھتہ مسجد میں حضرت مشیخ الہند بُرالیّہ نے نکاح پڑھایا۔ آپ کی تمام اولادانہی اہلیہ سے ہے۔(۱) مولا نا حبیب اللّٰد مہاجر مکی بُرالیّہ (۲) حضرت مولا نا عبیداللّٰدانور بُرالیّہ (۳) حافظ حمید اللّٰد بُرالیّہ ناس بُرالیّہ صفحہ ۴۲۰)

## (32) حضرت مولانا شاہ عبدالرحیم رائے پوری میشاند

حضرت مولا نا شاہ عبدالرحیم صاحب رائے پوری مُنظیّت اپنے دور کے مشہور بزرگ، خانقاہ رائے پور کے محتر م شیخ طریقت اور حضرت مولا نارشید احمد گنگوہی مُنظیّت کے خلیفہ تھے، آپ شیخ الہند حضرت مولا نامحمود حسن مُنظیّۃ کے گہرے دوست اور رفیق تھے، جنگ عظیم شروع ہو جانے پر جب شیخ الہند مُنِيَّةُ ملکِ جَاز جانے گئے تو اہم اُمور کے سلسلہ میں آپ کو اپنا قائم مقام بنا یا اور تمام کارکنوں کو ہدایت کی کہ آپ کے مشورہ کے بغیر کوئی قدم نہ اُٹھا یا جائے ، حضرت رائے پوری مُنِیْنَہُ نے پورے استقلال، عالی ہمتی اور انہائی راز داری کے ساتھ تحریک سے متعلق سارے اُمور انجام دیے۔

۲ کے ۲ اِنھ/ 1855ء میں تگری ضلع انبالہ میں آپ کی ولادت ہوئی، بعد میں رائے پورضلع سہارن پور میں ستقل سکونت اختیار کی پہلے شاہ عبدالرحیم سہار نپوری مُنِیْنَہُ سے بیعت ہوئے جوسلسلہ قادر پینششند میہ مجدد میں کر بڑے شیخ تھے۔ وہ قطب سوات اخوز اوہ عبدالغفور مُنِیْنَہُ کے مجاز شے بعد میں باشارہ میں حضرت مولا نا رشید احمد گنگوہی مُنِیْنَہُ سے بیعت ہوئے، آپ کا شار حضرت گنگوہی مُنِیْنَہُ سے بیعت ہوئے، آپ کا شار حضرت گنگوہی مُنِیْنَہُ سے میں بوتا ہے۔ ۲۲ رہے الثانی کے ۱۳۲ ہوئی القادر رائے پوری آپ مُنیْنَہُ کے آجل خلفاء میں موتا ہے۔ ۲۲ رہے الثانی کے ۱۳۲ ہوئی کے ذریعہ سے پھیلا ہے۔
وفات ہوئی اور وہیں تدفین ہوئی، حضرت شاہ عبدالقادر میں ایوری آپ مُنینہُ سے میں اور آپ کا سلسلہ حضرت شاہ عبدالقادر میں ایور میں اور آپ کا سلسلہ حضرت شاہ عبدالقادر میں کے ذریعہ سے پھیلا ہے۔

### (33) حضرت علامه سيّد محمد ليُوسف بنوري عِيليّة

مقدس کا سفر کیا ۔

اوران کے علاوہ جن کتابوں پرآپ نے مقد مے تحریر فرمائے ہیں وہ بحب ئے خودایک تصنیف ہیں ان میں سے'' فیض الباری شرح بخاری'' مطبوعہ مصر مقدمة مشکلات القرآن معتدمه عبقات ، مقدمه عقیدة الاسلام بنزول عیسی علیاتیا مطبوعه کراچی''مقدمه نصب الرابه لتخریج الهدائی' مطبوعه قاہرہ مقدمه مقالات الکوثری مطبوعہ قاہرہ خصوصیت سے قابلِ ذکر ہیں۔

آپ حضرت مولا نااشرف علی صاحب محت انوی رئیستا کے '' مجاز صحبت'' ہیں ذی الحجہ اسکا ہوکو کمہ کرمہ تشریف لے گئے وہاں حاجی امداد اللہ مہاجر مکی رئیستا کے خلیفہ حضرت مولا نا محمہ شفیع اللہ بن مگینوی کے ہاتھ پر بیعت ہوئے اور خلافت سے نواز ہے گئے۔مولا نا محمہ منظور نعمانی رئیستا کا کہنا ہے کہ حضرت مولا نا سید حسین احمد مدنی رئیستا کی طرف سے بھی آپ کو اجازت بیعت' حاصل کھی ۔ علامہ طنطاوی مصری صاحب تفسیر طنطاوی پر آپ نے مصنف کے روبرونفذ تبصرہ جسس میں خودمصنف متاثر ہوئے اور بہت می تنقیدات کو انصاف پیندی کے ساتھ اُنہوں نے قبول کیا اور میں خودمصنف متاثر ہوئے اور بہت می تنقیدات کو انصاف پیندی کے ساتھ اُنہوں وفد پاکستان کی میں خودمصنف میں رئیس وفد پاکستان کی

حیثیت سے آپ کو بلایا گیا۔ آپ نے کراچی میں ایک مثالی دارالعلوم قائم فرمایا۔

اولا دیمیں بچیوں کے علاوہ آپ کے دوفٹ رزند تھے بڑے مولانا محسد بنوری ہولائا اور دمیں بچیوں کے علاوہ آپ کے دوفٹ رزند تھے بڑے مولانا سلمان بنوری (نائب مہتم بنوری ٹاؤن) ہیں۔ آپ 5۔ اکتوبر کو'' اسلامی مشاورتی کونسل' کے اجلاس میں شرکت کی غرض سے اسلام آباد آئے ہوئے تھے کہ اسی دوران دل کی تکلیف ہوئی سی ایم ایچ داخل کروا دیئے گئے اُور پیرکی صبح 17۔ اکتوبر 1977ء کواپنے رب سے جالمے۔

جامعہ اسلامیہ کشمیرروڈ راولپنڈی میں عسل دیا گیا ور تجہیز وتکفین ہوئی، تین ہج بعد نماز ظہرشنج الحدیث مولا نا عبدالحق اکوڑہ خٹک کی اقتداء میں مسلمانوں کے ایک جم غفیر نے نماز جن زہ پڑھی، اس کے بعد تابوت بذریعہ جہاز کرا چی لے جایا گیا۔اورنو ہج کے بعد مدرسہ عربیہ اسلامیہ اُورآپ کی بنوائی ہوئی جامع مسجد کے ایک جانب آپ کواللہ تعالیٰ کی رحمت اور اس زمین کے سپُر د کر دیا گیا جو بنی آ دم کا آخری ٹھکانا ہے۔'' (مشاہر علاء دیو بندج اص ۲۳۵)

## (34) مولا ناعتيق احمه صديقي عشالة

آپ کے بارے میں مولانا مفتی محر شفیع میں تی سروں میں کہ ناظرین المفتی یہ خبر حریث وافسوس کے ساتھ سنیں گے کہ مولاناعتیق احمد صاحب صدیقی سابق مدیر الانصار دیو بسند و مدیر قاسم العلوم دیو بندتین چار ماہ کی طویل علالت کے بعد ۲۵ رئیج الاوّل کے ۳۵ الوهشب چہار شنبہ (بدھ) میں انتقال فرما گئے۔ مرحوم ایک فاضل عالم قابل ایڈیٹر ہے ہمدرد اہل اسلام ، صالح اور با احت لاق بزرگ تھے۔ ہمیشہ بذریعہ اخبار ورسائل عقائد حقہ اور مضامین مفیدہ کی اشاعت ان کا مشغلہ رہا حق تعالی قبول فرمائے اور ایپ جوار رحمت میں جگہ عطا فرمائے ۔ آمین ۔ مرحوم کا ایک شخلہ رہا حق تعالی قبول فرمائے اور اپنے جوار رحمت میں جگہ عطا فرمائے ۔ آمین ۔ مرحوم کا ایک تجول اور تجارتی کُتب خانہ بھی تھا ، افسوس ہے کہ ان کے ورشہ میں اس وقت سوائے چھوٹے چھوٹے بچول اور ایک بیوہ اور بوڑھے ضعیف العمر والد کے کوئی ایسانہیں جو اس کو سنجال سکے لیکن چونکہ ان بچوں کے لئے کوئی فرریعہ معاش بھی دوسر انہیں اس لئے کوشش کی جارہی ہے کہ گتب خانہ بدستور جاری رکھا جائے۔ (مشاہیر علماء دیو بند ج س ۲۰۰۷)

#### (35) حضرت مولا نامجمه کریم بخش میشته

حصرت مولا نا محمد کریم بخش نیشهٔ ایم اے، فاضلِ دیوبند، پروفیسر عربی گور نمنٹ کالج لا ہور، آپ کا اصل وطن''مونڈ کا''تحصیل وضلع مظفر گڑھے تھا، اسی نسبت سے آپ خود کومظفر گڑھی لکھا کرتے تھے، حضرت مولانا محد سر فراز صاحب صفدر رحمہ اللہ آپ کے بارہ میں تحریر فرماتے ہیں کہ

"آپ بڑے محقق، نکتہ رس، دیانت داراور خوف خدار کھنے والے بزرگ تھے، آپ بڑے تخلیہ پند
اور صوفی مزاج تھے، نام وشہرت کوزیادہ اہمیت نہیں دیتے تھے، (چہل مسئلہ حضرات بریلویہ صند، ۲۰۵۰) شاید یہی وجہ ہے کہ تلاش بسیار کے باوجود آپ کے حالات دستیاب نہیں ہو کے، تاہم کچھ حالات بریگیڈیئر قاری فیوض الرحلن نے اپنی کتاب "معاصرین اقبال" میں درج کئے ہیں،
اُن سے پہ چاتا ہے کہ آپ پرانی انارکلی میں ٹوئٹن مارکیٹ سے ذرا آگے بائیں جانب کی ایک گل کے ایک مکان میں رہا کرتے تھے، یہ جگہ دھونی منڈی کہلاتی ہے۔

حضرت مولانا كريم بخش صاحب بيسي كتابين بهى تحرير فرمائي تقسين جن كتابين بهى تحرير فرمائي تقسين جن كتاب درج ذيل بين: (۱) كتاب الحج والزيارة (۲) أركانِ اربعه (۳) حقيقة الايمان (۲) صلاة المونين من كلام رب العالمين (۵) جزاء الاحسان (۲) شرح اذكار الصلاة (۷) نور البشر (۸) ذكر الرسول صلافي اليم (۹) ضرورت حديث (۱۰) خزانة الاسرار (۱۱) قول محمود در مسئله سود (۱۲) الكلمة العليا في حقائق الرؤيا (۱۳) احسن المقالات في ضيافة الاموات (۱۲) احسن تقويم ليني سالانه دائي جنتري (۱۵) شعار الاخيار في الدعوات والاذكار (۱۲) جبل مسئله حضرات بريلويه (۱۷) كشف النقاب عن مسئلة العجاب -

آخری چار کتابیں راقم الحروف کے پاس بھی ہیں باقی کی زیار نے ہم ہوسکی، بریکیڈیٹر فیوض الرحمٰن صاحب نے یہ بھی تحریر فرمایا ہے کہ حضرت مولانا کریم بخش صاحب میلیڈ میر فیوش الرحمٰن صاحب نے یہ بھی تحریر فرمایا ہے کہ حضرت گنگوہی مُٹِیشیڈ کے خلیفہ شاہ محمد لیسین نیکنو کی مُٹیشیڈ (م: ۲۷ساز ھا/ 1941ء) کے خلیفہ مجاز تھے، کا جمادی الاخری ۱۳۹۵ء کے خلیفہ مجازتھے، کا جمادی الاخری ۱۳۵۵ء کے آبائی وطن مونڈ کا ضلع مظفر گڑھ میں تدفین ہوئی۔ (بیا مجلس نفیس مُٹیشیڈ صفحہ ۲۷م)

#### (36) حضرت مولانا سيداحمد رضا بجنوري رميشة

سیداحمد رضا بن پیر جی شبیرعلی کی پیدائش جنوری ۱۹۰۷ء بمقام بجنور میں ہوئی، ددھیال سیتا پوراور نھیال جہاں آباد ضلع بجنور ہے۔خودتحریر فرماتے ہیں کہ،احقر کی ابتدائی فارسی وغیرہ کی تعلیم بجنور میں ہوئی، ۱۰ سال کی عمر میں عربی کے لیے سیوہارہ کے مدرسہ فیض عام میں داحن ہوا۔غالباً 1918ء تک وہاں رہا۔ 1919ء تا 1922ء میں مدرسہ عربیہ قادر بی<sup>حس</sup>ن پورجا کر تعلیم جاری رکھی، وہاں حضرت مولانا ولی احمد صاحب کیمل پوری (تلمیذ حضرت شیخ الہذ ﷺ) کی تعلیم وتربیت سے مستفید ہوا۔

1923ء تا 1926ء دارالعلوم دیوبند میں رہا۔اس چارسالہ قیام میں زیادہ تعلق حضرت شاہ صاحب کشمیری بُیّات حضرت مفتی صاحب بُیّات اور مولا نا اعز از علی بُیّات سے رہا۔ ۲۷۔ ۵۷ سارھ جس میں دورہ حدیث تھا۔ اصلاحی تحریک کی تائید میں طلبہ نے دوبار تعلیمی معت اطعہ کیا۔ حضرت شاہ صاحب چند ماہ تر مذی پڑھا چکے تھے، پھر مستعفی ہو گئے، اور دوسرے اکابر اساتذہ نے بھی ترک تعلق کیا، حضرت شاہ صاحب بُیّات کے ترک تعساق پر حضرت شنخ الاسلام مولا نا مدنی بُیّات نے باتی تعلق کیا، حضرت شاہ صاحب بُیّات کے ترک تعساق پر حضرت شنخ الاسلام مولا نا مدنی بُیّات نے باتی ترمذی شریف و بخاری شریف پڑھائی، دوسری اسڑائک ہوئی تواحقر نے عدم شرکت اور تعلیم پوری کرنے کو ترجیح دی، جس کے لئے حضرت شاہ صاحب بُیّات سے بھی اجازت حاصل ہوگئ۔

اس طرح دورہ کا سال بورا کر کے احقر تبلیغ کالج کرنال چلا گیا وہاں تین سال اور چند ماہ رہ کر تبلیغی ضرورت کے لئے انگریزی پڑھی ، ادب عربی کے خصص کا نصاب پورا کیا اور کتب مذاہب وملل کا مطالعہ ، مشق تقریر ، تحریر اور مناظرہ کا سلسلہ رہا۔ وہاں سے فارغ ہو کر 29ء میں ڈائجیل پہنچا اور تجلس علمی سے تعلق ہوا جو 45ء تک باقی رہا ، اس کے بعد رفتہ رفتہ ایسے حالات پیدا ہوگئے کہ مجلس کو مستقل طور سے کراچی منتقل کرنا پڑا۔ حضرت مخدوم ومحترم مولانا محمد بن موسی میاں صاحب بانی وسر پرست مجلس نے احقر کو وہاں بھی بلانا چاہا۔ بعض وجوہ سے ترک وطن کو ترجیح نہ ہو سے را بھی بلانا چاہا۔ بعض وجوہ سے ترک وطن کو ترجیح نہ ہو سے ڈائجیل کے قیام میں آپ کے آخری دوسال کے درس بخاری شریف میں شرکت واستفادہ کی نعت غیر مترقبل گئی۔

38ء 39ء میں فیض الباری ونصب الرابیہ وغیرہ طبع کرانے کی غرض سے رفیق محترم مولا نا المکرّم علامہ بنوری کے ساتھ حرمین ومصروترکی کاسفر ہوا۔ نو دس ماہ قیام مصرمیں علامہ کوثری سیالت کے ساتھ حرمین ومصروترکی کاسفر ہوا۔ نو دس ماہ قیام مصرمیں علامہ کوثری سیالت کے سیالت اللہ کے اول وآخر جوابیخ محبوب ترین روحانی مراکز مکہ معظمہ و مدینہ طیبہ کی حاضری و حج و زیارات کی نعمت و سعادت اور دونوں بارطویل قیاموں میں علاء حرمین سے تعلق و استفادہ معاہد و مکا تب حرمین کی زیارات ، بیرہ فعمت میں ہیں جن سے او پر کسی نعمت کا تصوراس دنیوی زندگی میں نہیں ہوسکتا۔

دارالعلوم سے فراغت کے بعد بیعت سلوک کی طرف رحجان ہوا۔حضرت شاہ صاحب میشاہ

سے استشارہ کیا کہ کس سے بیعت ہوں تو حضرت بیسیہ نے حضرت شیخ وقت مولانا حسین علی میانوالی بیسیہ کا مشورہ و یا۔ احقران کی خدمت میں حاضر ہو کر بیعت ہوا اور تاحیات استفادہ کرتا رہا۔ چندسال قبل حضرت شیخ ومرشدمولا نا عبداللہ شاہ خلیفہ حضرت مولا نا احمد خان بیسیہ کندیاں ضلع میانوالی سے پہلے ذریعہ مکا تبت اور پھر سر ہند شریف میں وقت زیارت مشافہۃ شرف بیعت حاصل کیا۔ آپ کی وفات کے بعد بھی اسی طرح آپ کے جانشین حضرت شیخ ومرشدمولا نا خان محمد بیسیہ سے پہلے ذریعہ مکا تبت پھر گذشتہ سال وقت تشریف آوری دیوبند مشافہۃ بیعت سے مشرف ہوا۔ واللہ المہو فق مکا تبت پھر گذشتہ سال وقت تشریف آوری دیوبند مشافہۃ بیعت سے مشرف ہوا۔ واللہ المہو فق کہا تھے بھو میں ، زمانہ تعلق مجلس علمی ڈابھیل میں کہ کہ سال تک کتب درسیہ بھی جامعہ ڈابھیل میں ہیا حاسل تک کتب درسیہ بھی جامعہ ڈابھیل میں معلقہ وغیرہ پڑھا ئیں۔ حضرت مولا نا احمد ہزرگ صاحب بیسیہ جس زمانہ میں افریقہ گئے شے تو تو ہم معلقہ وغیرہ پڑھا ئیں۔ حضرت مولا نا احمد ہزرگ صاحب بیسیہ درکر گئے تھے۔ دیوبند سے فارغ ہوکر احقر اہتمام جامعہ بھی احقر ومولا نا مفتی بسم اللہ صاحب کو سپر دکر گئے تھے۔ دیوبند سے فارغ ہوکر احقر نے دمولوی فاضل کی بیجاب یو نیورسٹی کے امتحان میں اعلیٰ نمبروں سے کامیابی حاصل کی تھی اور چار سال تک مولوی فاضل کے پرچر جواب مضمون عربی کامتحن بھی رہا۔

46ء سے 52ء تک احقر کا قیام بجنور رہا جس میں مطب کا مشغلہ اور کچھ پڑھنے کا کام بھی اہتمام بیتیم خانہ اسلامیہ بجنور کے ساتھ رہا۔ 53ء سے 59ء تک دہلی قیام رہا۔ جس میں دفتر روز نامہ الجمیعة اور الجمیعة پریس سے انتظامی تعسلق رہا۔ 47ء میں احقر کا عقد نکاح حضرت شاہ صاحب سیسیا کی چھوٹی صاحبزادی سے ہوا (نکاح حضرت علامہ مولا ناشبیر احمد عثانی سیسی سے تعلق مے جس میں ججۃ الاسلام تھا)۔ اب دوسال سے دار العلوم دیو بند کے شعبہ نشر واشاعت سے تعلق ہے جس میں ججۃ الاسلام حضرت مولا نامجہ قاسم قدس سرہ کی تصانیف کی تسہیل ،عنوان بندی وضیح اغلاط مطبعی وغیرہ کا کام سپرد حضرت مولا نامجہ قاسم قدس سرہ کی تصانیف کی تسہیل ،عنوان بندی وضیح اغلاط مطبعی وغیرہ کا کام سپرد ہے۔ (انوار الباری ۲۶ ص ۵۵۷)

آپ نے ۹۴ سال کی عمر میں مختصر سی علالت کے بعد انتقال فرما گئے۔ انا ملہ و انا الیہ داجعوں۔ ۲۲ / رمضان المبارک ۱۹۸ ہے مطابق ۲۲ / جنوری ۱۹۹۸ء کو حضرت مولا نا احمد رضا بجنوری کا انتقال ہوا۔ حضرت مولا نا احمد رضا بجنوری کا تعلق ، واسطہ اور رابطہ ادارہ ندوۃ المصنفین اور رسالہ برہان سے روز اوّل ہی سے رہا۔ ان کی عربی زبان اور اردوزبان میں زبردست تصانیف بیں۔ ان کی مشہور ومعروف کتاب 'انوار الباری' (کئی ضخیم جلدوں میں) اعلیٰ درجہ کی علمی کت ابول

میں شار ہوتی ہے۔حضرت مولا نا احمد رضا بجنوری کے پانچ صاحبزادے اور پانچ صاحبزادیاں ہیں۔ (وفیات بُرہان ص ۲۵۰)

## (37) مولانا محمه بن موسىٰ افر لقى مِثالثة

آپ کا آبائی وطن ضلع سورت میں قصبہ سملک تھا، گر چند پشتوں سے اُن کے حن اندان نے جنوبی افریقہ کے شہر جو ہانسبرگ کو وطن اقامت بنالیا تھا، وہیں تقریباً ۲۲ بیارے/ 1904ء میں پیدا ہوئے، ابتدائی تعلیم کے لئے والد ماجد نے ہندوستان بھیج دیا، یہاں پالن پور میں مولا نا نذیر احمد پالن پوری سے پڑھا، ۲۲ بیارے میں دارالعلوم دیوبند میں داخلہ لیا، اور ۲۲ بیارے میں فراغت حاصل کی، دارالعلوم میں آنے کے ساتھ ہی حضرت مولا نا انورشاہ کشمیری میں آنے کے حلقۂ ارادت میں شامل ہوگئے اور ہو بہوا پنے استاذ کا نمونہ بن گئے تھے، دولت مند ہونے کے باوجود مزاج اور رہن ہیں انتہائی سادگی اور تواضع تھی۔ عربی، فارسی اور اردو کے علاوہ انگریزی اور فرانسیسی زبان بھی بخولی جانجے۔

تعلیم سے فارغ ہوکر جوہانسبرگ چلے گئے، وہاں اپنے وسیع ترین تحبارتی کاروبار کے ساتھ بڑے پیانے پر دینی خدمات بھی انجام دیتے رہے، اسلامی اورعصری عسلوم کی تعسیم کے لئے جوہانسبرگ میں واٹر فال اسلامی انسٹی ٹیوٹ قائم کیا، اس کے لئے عالیشان ممارت تعمیر کرائی، انسٹیٹیوٹ کے تمام مصارف اپنے پاس سے پورے کرتے تھے، دارالعسلوم دیوب ند کے طریقے کے مطابق مفت تعلیم کے ساتھ طلباء کے خوردنوش کا انظام بھی ان ہی کی جانب سے تھا، جمعیۃ العلماءٹرانسوال کے ہمیشہ صدر رہے، جامعہ اسلامیہ ڈاجیل کی تعمیر وترقی میں ان کی زبر دست مالی امداد کا بڑا حصہ ہے۔ علمی کا موں سے بھی ہمیشہ شغف رہا، ڈاجیل میں مجلس علمی کے نام سے ایک مصارف اپنے ذریح رکھے، علام ظہیر احسن شوق نیموتی (وفات ۲۲ سیاھ) کی کتاب آ ٹاڑ السنن پر مصارف اپنے ذریح رکھے، علام ظہیر احسن شوق نیموتی (وفات ۲۲ سیاھ) کی کتاب آ ٹاڑ السنن پر حصرت علامہ محمد انور شاہ صاحب ٹیکٹ کے دست خاص سے لکھے ہوئے حواثی کی مائیکر وفلم لے کر اہلِ علم کے لئے اس کے نیخ شائع کئے حضرت مولانا حبیب الرحمٰن اعظمی نے مصنف ابن عبد الرران قائم کیا۔

آپ نے 16۔ اپریل 1963ء (۲۱ ذی قعدہ ۸۲ سالھ) کوجو ہانسبرگ جنوبی افریقہ

میں وفات یائی۔ (تاریخ دارالعلوم دیو بند صفحہ ۱۵۲)

### (38) حضرت مولا نا از ہرشاہ قیصر میشد (بڑے شاہ جی )

آپ حضرت علامہ انور شاہ تشمیری میں کے بڑے فرزند تھے۔ عادل صدیقی صاحب نے صحیح ککھا ہے کہ'' ایک اندازہ کے مطابق انہول نے اپنی مدت العمر میں تقریباً چار ہزار مضامین مختلف ادبی ، دینی، سیاسی ، اور ساجی موضوعات پر لکھے ہیں۔ تقریباً ۳۳ برس سے دارالعلوم کے ماہ نامہ'' رسالہ دارالعلوم'' کے ایڈیٹر رہے۔ دیو بند سے شائع ہونے والے اخبار استقلال ، ماہنا مہانا مہادی ، ماہنامہ خالد، کے ایڈیٹر رہے اس طرح انہوں نے سات یا آٹھ مختلف رسائل اور اخبارات کی ادارت سنجالی ہے۔

اگرکسی مجلس میں شعروشاعری کا ذکر آجا تا توعربی و فارسی اور اردو کے پچاسوں منتخب اشعار سنا دیتے تھے۔کسی خاص موضوع سے متعلق کتابوں کا ذکر آجا تا تو بیسیوں مطبوعہ اور مخطوط۔ کتابوں کا نام بتا دیتے اور ساتھ ہی ساتھ مصنف کا تعارف اور کتابوں کی محاس وعیوب پر فاضلانہ ومحققانہ روشی بھی ڈالتے جاتے تھے۔ شاہ جی کی مشہور تصانیف .....''یا دگار زمانہ ہیں یہ لوگ۔''' سفینہ وطن کے ناخدا'''' متفرقات' اور حیات انور'' وغیرہ ہیں۔ آپ کے مخلصانہ تعلقات اور گہر سے سفینہ وطن کے ناخدا'''' متفرقات' اور حیات انور' وغیرہ ہیں۔ آپ کے مخلصانہ تعلقات اور گہر موابط ہر مکتب فکر کے لوگوں سے یکسال طور پر تھے خصوصاً شخ الاسلام مولا ناست بیراحمہ عثانی ، مولا نا مناظر احسن گیلا نی ، مولا نا سندھی ، مجاہد ملت مولا نا حفظ الرحمٰن مولا نا حبیب الرحمٰن لدھیانوی ، عطاء مناظر احسن گیلا نی ، مولا نا ظفر علی خان ، جگر مراد آبادی احسان دانش ، سیماب اکبرآبادی ، روشن صدیقی ، مولا نا مظہر علی اظہر ، غلام محمد صادق غلام رسول مہر جیسی بین الاقو می شخصیتوں سے گہر سرے روابط و دیرینہ مراسم تاحیات قائم رہے۔

موصوف'' آل انڈیاریڈیو' کی دعوت پر دہلی تشریف لاتے حب معدر حیمیہ میں قیام فرماتے شیر میوات صاحب کے خصوصی مہمان ہوتے۔آخری دفعہ 7 ستمبر 1983ء کوآل انڈیاریڈیو کی دعوت پر دہلی تشریف لائے غالباً سیرت نبوی یا فلسفہ قرآنی پرتقریر ٹیپ کرانی تھی۔ شاہ جی 27 نومبر 1985ء کوراہی ملک عدم ہو گئے۔ (دُنیائے اسلام کی چندعظیم شخصیتیں ص ۸۱)

مولا نااز ہر شاہ صاحب نے یکے بعد دیگر سے دو نکاح کئے تھے دونوں سے آپ کواللہ نے اولا دعطا فر مائی ہے۔ آپ کے چار فرزنداور تین صاحبزادیاں ہیں، صاحبزادوں کے نام سے۔ ہیں۔محمد اطہر،محمد راحت،محمد نیم اورمحمد وجاہت۔

### (39) حضرت مولا نا سيرمجمه انظرشاه تشميري مثلثة

پیدائش شب براء ہ ہے ہم سابھ ہے۔ آپ امام العصر حضرت مولانا سید محمد انور شاہ تشمیری میسائی سے چھوٹے صاحبزاد ہے تھے۔ ساب سابھ میں دارالعلوم دیو بند سے فراغت کے بعد تقریباً تیس سال بخاری شریف جلد ثانی کی تدریس کی۔ سمبابھ سے تاحیات دارالعلوم دیو بند وقف میں شخ الحدیث کے منصب پر فائز رہے۔ پہلی بیعت حضرت شخ الاسلام مولانا سید حسین احمد مدنی میسائیہ سے کی۔ ان کے بعد حضرت مولانا محمد انوری میسائیہ سے کی۔ ان کے بعد حضرت مولانا محمد انوری میسائیہ نے اجازت وخلافت سے نوازا۔ اس کے علاوہ دیگر مشائ سے بھی اجازت وخلافت سے نوازا۔ اس کے علاوہ دیگر مشائ سے بھی اجازت وخلافت مولانا خواجہ خان محمد اسلام خلیفہ مجاز حضرت مولانا خواجہ خان محمد میسائی میسائیہ سے بھی قاری محمد طیب قاشی میسائیہ (2) حضرت مولانا خواجہ خان محمد میسائیہ کے بہلو میس شریف (3) حضرت مولانا خواجہ خان محمد میسائیہ کے بہلو میس میسائیہ کے بہلو میس جگہ ملی۔ حضرت مولانا شاہ ابرار الحق ہردوئی میسائیہ کے بہلو میس جگہ ملی۔

خلافت دینے کے بارے میں بہت مختاط تھے۔مشہور مجازین کے اساء گرامی ہے۔ ہیں: (1) مولا نامحمہ ایوب الرحمٰن انوری بُرِیَٰنیہ بن حضرت مولا نامحمہ انوری بُرِیٰنیہ فیصل آباد (2) حاجی سہیل شیخ صاحب (3) جناب شعیب ملا صاحب انگلینڈ (4) مفتی محمہ خالد صاحب بر پیمھم (5) صاحبزادہ حضرت مولا ناسید احمد خضر شاہ مدّ ظلۂ اور کچھ حضرات کشمیر کے بھی ہیں۔

حضرت شاہ صاحب میشاہ کا ایک بیٹا اور چھ بیٹیاں ہیں۔صاحبزادہ حضرت مولا ناسیدا حمد خضرت شاہ صاحب مدخلہ نے 1979ء میں قدیم دارالعلوم دیو بندسے دورہ حدیث کیا اسی وقت سے تدریس کے شعبہ سے منسلک ہیں، اپنے والدگرامی سے اجازت حدیث بھی ہے اور اجازت ِطریقت بھی۔ آپ دارالعلوم وقف دیو بند میں شیخ الحدیث ہیں اور اپنے والد کے قائم کردہ مدرسہ جامعۃ الامام سیدانور شاہ کے حمہتم ہیں۔ آپ کا ایک صاحبزادہ حافظ سید محمہ ہمدان شاہ اور تین صاحبزادیاں ہیں۔ (حات انوری صفحہ 197)

# (40) حضرت مولا نا سيّد محمد ا دريس سكروڙ وي مِثالة

ضلع سہار نیور میں بھگوان پور کے قریب ایک بستی ''سکروڑ ہ'' نامی ہے۔ بیمسلم راجپوت اور سادات کی مشتر کہ آبادی ہے۔موصوف یہیں کے باشندے تھے۔ دیو بندیڑھنے کے لئے آئے

تومولا نا حبیب الرحمٰن نے حضرت شاہ صاحب (انور شاہ) کی خدمت میں پہنچا دیا۔ پھرانہوں نے الیی جم کرخدمت کی چالیس سال کے طویل عرصہ میں بھی جدانہ میں ہوئے، دارالعلوم دیو بند سے فراغت کے بعد پنجاب یو نیورسٹی سے امتحان دینے کا شوق چڑھا تو بلا اطلاع غائب ہو گئے۔ پچھ عرصه بعد حضرت شاه صاحب کومعلوم ہوا کہ لا ہور میں ہیں۔استاذ اینے شاگر د کی مخلصانہ خدم۔۔ سے اس قدر مانوس ہو چکے تھے کہ ان کی تلاش میں لا ہور جا پہنچے، مولا نا ادریس لا ہور پہنچنے کے ساتھ ہی''ا پٹوڈیٹ''بن گئے۔شاہ صاحب نے اپنی پوشاک پہنائی اور پھر دیو بند لے آئے،اس کے بعد فرار کی مجھی نوبت نہیں آئی۔ دارالعلوم میں مدرس رہے اور پھرڈانجیل میں بھی شاہ صاحب کی وفات کے بعد بیشتر وفت ڈائھیل میں گزرا فن ریاضی و ہیئت میں طبیعت نافذتھی ۔عمر کا آخری حصہ وہلی کے مدرسہ ' حسین بخش' میں مدرس کرتے ہوئے بیتا۔ یہیں دلی میں گھنٹہ گھر کے قریب ایک مسجد میں امامت کرتے رہے۔آپ <del>برسما</del> ھے میں دارالعلوم دیو بند میں تدریس پیرمامور ہوئے اور کس او تک پڑھاتے رہے۔ مرض الوفات میں مبتلا ہوئے تو ان کے داماد مظفرنگر لے آئے۔ وہیں کی خاک میں آسودہ خواب ہوئے۔اولا د ذکور میں کوئی نہیں ۔صرف تین لڑ کیاں تھے یں ۔ تیسری لڑکی مولا نامحمہ بشیرصاحب کے نکاح میں ہیں جوخود بھی شاہ صاحب کے تلامذہ مسیں ہیں۔ان ہی مولا نا بشیر احمد صاحب کی لڑ کی بعنی مولا نا محمد ادریس کی نواسی شاہ صاحب کے فرزندِ اکبرمولا نا از ہر شاہ قیصر مدیر رسالہ'' دارالعلوم'' کے عقد میں ہیں۔ (مشاہر علماء دیو بندج ا ص ۲۳س)

# (41) امام اعظم حضرت امام ابوحنیفه تشانیه

آپ کا نام نامی نعمان، ابوصنیفہ کنیت اور امام اعظم لقب ہے، امام صاحب بیشتہ کے بپت ''اساعیل'' امام صاحب بیشتہ کا نسب اس طرح ذکر کرتے ہیں''اساعیل بن حماد بن نعمان بن خابت بن نعمان بن المرزبان' اس سے معلوم ہوتا ہے کہ امام صاحب بیشتہ کے دادا کا نام بھی نعمان فقا، اساعیل یہ بھی فرماتے ہیں کہ''ہمارے پر دادا ثابت زمانہ طفولیت میں حضرت عسلی ڈاٹیٹ کی فقا، اساعیل یہ بھی فرماتے ہیں کہ''ہمارے پر دادا ثابت زمانہ طفولیت میں حضرت عسلی ڈاٹیٹ کی فحدمت میں صاضر ہوئے تھے آپ ڈاٹیٹ نے اُن کے اور اُن کی اُولاد کے حق میں دُعاء ہیں کہ ثابت کے والدنعمان وہی ہیں جو حضرت علی ڈاٹیٹ کی خدمت میں ہدیے کے والدنعمان وہی ہیں جو حضرت علی ڈاٹیٹ کی خدمت میں ہدیے کے رحاضر ہوئے تھے۔

کے والدنعمان وہی ہیں جو حضرت علی ڈاٹیٹ کی خدمت میں ہدیے کے رحاضر ہوئے تھے۔

اساعیل یہ بھی بیان کرتے ہیں کہ ہم فارسی النسل ہیں ہمارے باپ دادا سب آزادلوگ

تھے۔ امام صاحب بیشائی کی تاریخ ولادت میں اختلاف ہے بعض ۲۱ھے بتلاتے ہیں، بعض اکھ کہتے ہیں، معض اکھ کہتے ہیں، مشہور شہر کوون۔ امام میں مشہور روایت یہ ہے کہ آپ کی ولاد ۔ مرجم میں ہوئی ہے۔ عراق کامشہور شہر کوون۔ امام صاحب بیشیئ کا مولد ومسکن ہے۔

حضرت امام صاحب میشید بیس سال کی عمر میں تحصیل علم کی طرف متوجہ ہوئے ، سب سے پہلے ادب و اُنساب اور اس کے بعد خصوصاً علم کلام حاصل کیا۔ پچھ عرصہ بعد فقیہ وقت حضرت حماد بن ابی سلیمان میشید کے حلقۂ درس میں شریک ہونے گئے۔ حماد میشید جومشہور امام اور اُستاذ وقت تھے بڑے بڑے تابعین سے استفادہ کرچکے تھے۔ امام صاحب میشید نے امام حماد میشید سے پورے اٹھارہ برس استفادہ کیا۔ حضرت حماد میشید کا انقال ۱۲ میں ہوا۔ شیخ عبدالحق محدث وہلوی میشید نے امام صاحب میشید کے شیوخ کی تعداد چار ہزار بتائی ہے۔

اس زمانے میں جج افادہ واستفادہ کا بڑا ذریعہ تھا۔امام ابوالمحاس مرغینانی نے بسند نقل کیا ہے کہ امام صاحب میں جے بین جج کیے تھے آپ نے حرمین کے شیوخ میں سے عطاء بن ابی رباح میں شاہ معظمہ میں اور سالم بن عبداللہ دسلیمان میں ہے مدینہ طیبہ میں خصوصیت سے حدیثیں روایت کی تھیں ۔علاوہ ازیں \* سااھ سے لے کر منصور عباسی کے زمانہ خلافت تک جس کو چھ سال کا عرصہ ہوتا ہے آپ کامستفل طور پر قیام مکہ عظمہ ہی میں رہا۔ بیس مرتب سے زیادہ بھرہ کا سفر کیا، اس سے معلوم ہوا کہ امام صاحب میں اللہ مکہ مکرمہ، مدینہ طیبہ، کوفہ و بھرہ غرضیکہ عراق و ججاز دونوں کی روایات کو حاصل کیا۔

خطیب بغت دادی بسند ناقل ہیں کہ ایک مرتبہ امیر المؤمنین ابوجعف رمنصور نے امام صاحب رئیستی سے پوچھا آپ نے کن صحابہ کاعلم حاصل کیا ہے، فرمایا: عمر بن خطاب، عسلی بن ابی طالب، عبداللہ بن مسعود اور عبداللہ بن عباس ڈی گئی اور اُن کے شاگر دول کا۔ آپ نے اہل بیت کے تین جلیل القدر رائمہ حضرات امام باقر رئیستی ، امام زید بن علی رئیستی اور امام جعفر صادق رئیستی سے بھی علوم نبوت اور اسرار شریعت حاصل کیے تھے۔ امام محمد باقر اور امام جعفر صادق کی روایات کت اب الآ فار للامام محمد میں موجود ہیں ۔ علامہ کردی رئیستی نے آٹھ سوفقہاء محد ثین کو آپ کے تلافہ و میں شار کیا ہے۔ ابن حجر کی رئیستی کہتے ہیں کہ جس طرح فقہاء میں امام ابو یوسف، امام محمد ، امام زفر ، امام حسن بن زیاد رئیستی وغیرہ ہیں اسی طرح محد ثین میں عبداللہ بن مبارک ، لیث بن سعد ، امام ما لک اور مسعر بن زیاد رئیستی وغیرہ ہیں اسی طرح محد ثین میں عبداللہ بن مبارک ، لیث بن سعد ، امام ما لک اور مسعر بن

کدام ﷺ اورصوفیاء میں نضیل بن عیاض، داودطائی، بشر بن حارث حافی، ابراہیم بن ادہم ﷺ جیسے ائمہ کوآپ کی شاگر دی کا شرف حاصل ہے۔

امام صاحب مُنِينَة كَي ذہانت وطبّا عَي مشہور ہے۔امام احمد مُنِينَة جب بھی امام ابوحنيفه مُنِينَة علیہ کے کوڑے کھانے اور قضاء قبول نہ کرنے کا واقعہ ذکر فرماتے تو رو پڑتے تھے اور امام صاحب کے لیے دعاء رحمت فرماتے ۔ خطیب بیمیٰ بن معین مُنِینَة سے نقل کرتے ہیں کہ ابوحنیفہ مُؤلِنَة کے نزدیک حدیث روایت کرنے کے لیے بیشرطتھی کہ وہ سننے کے بعد سے برابر یا در بہی چاہیے اگر یا د نہ رہے تو اس کو روایت کرنا درست نہ سمجھتے تھے۔ ذہبی مُؤلِنَّة نے مناقب امام پر مستقل ایک تصنیف کھی ہے۔ امام اعظم ابوحنیفہ مُؤلِنَّة کو بیشرف حاصل ہے کہ عقائد میں بھی سب سے پہلی کتاب ' الفقہ الاکبر' آپ نے تصنیف فرمائی اور اعمال میں بھی فقہی ترتیب پر سب سے پہلی کتاب ' الفقہ الاکبر' آپ نے تونیف فرمائی اور اعمال میں بھی فقہی ترتیب پر سب سے پہلی حدیث کی کتاب ''کتاب الآثار' آپ نے ترتیب دی اس لحاظ سے آپ علم شریعت کے مدون اوّل ہوئے۔

آپجلیل القدر تابعی ، حافظ القرآن ، حافظ الحدیث ، محدث ، مجتهدمطلق اور محبّ وشهید اہل بیت تھے۔ آب نے اُموی حکمران ہشام بن عبد الملک کے خلاف امام زید بن علی مین القصات تھے۔ آپ نے اُموی حکمران ہشام بن عبد الملک کے خلاف امام زید بن علی مین القصافی کے ساتھ دیا۔ منصور عباسی نے امام صاحب مین کو کوفہ سے بغداد بلا یا اور خاص منصوبہ کے تحت قاضی القصافی کے عہدہ کی پیشکش کی آپ نے اس پیشکش کو شدت کے ساتھ ٹھکرا دیا۔ اس پر منصور بھڑک اُٹھا، امام صاحب مین کو بُرا بھلا کہنے لگا، اور کوڑا منگا کرتیس کوڑے لگائے۔ لیکن پھر بھی امام صاحب میں اور کوڑا منگار رہے تو منصور نے آپ کوزبردتی زہر پلایا گیا، جس سے آپ کواپی موت کا احساس کر کے آپ سجد سے میں چلے گئے اور اسی حال میں آپ کی موت کا یقین ہوگیا موت کا احساس کر کے آپ سجد سے میں چلے گئے اور اسی حال میں آپ کی

روح قفصِ عضری سے پرواز کر گئی۔

امام صاحب ﷺ کی وفات کا سانحہ بقول بعض شعبان یا شوال میں اور اکثر مؤرخین کے قول کے مطابق رجب • ۱۵ ھ میں پیش آیا۔ جیل سے آپ کا جنازہ اُٹھا اور دیکھتے ہی دیکھتے انتہائی کثیر تعداد میں لوگ جمع ہو گئے۔ محدود اندازہ کے مطابق پچاس ہزار افراد نے آپ کی نمازِ جننازہ میں شرکت کی۔ کثر ت از دحام کی وجہ سے چھمرتبہ آپ کی نمازِ جبنازہ پڑھی گئی اور''مقبرۃ النجیز ران' میں آپ کی تدفین ہوئی۔ لوگ میں روز تک قبر پرنماز کے لیے آتے رہے۔ آپ نے النجیز ران' میں آپ کی تعداد میں روحانی اولاد کے ساتھ ایک صاحبزاد سے چھوڑ ہے جن کا نام حماد تھا رحمہااللہ تعالی رحمةً واسعةً۔ (بیابہ مجلس نفیس سے ۱۵)

#### (42)حضرت امام ما لك مُشاللة

مالک بن انس بن مالک عمر (پیدائش ۹۳ جے 171 ء مدینہ منورہ) امام مالک بن انس بن مالک بن ابی عامراضحی ہیں اور ابو عامراضحی وادا ان کے صحابی جلیل القدر ہیں۔سوائے جنگ بدر کے اور سب غزوات میں نبی کریم صلی تشاہیم کے ہمراہ تھے۔فقہ مالکی اہل سنت کے ان چار مسالک میں سے ایک ہے جس کے پیروکار آج بھی بڑی تعداد میں ہیں۔

آپ کے زمانہ میں بغداد میں عباسی خلفاء حکمران تھے۔ جس زمانہ میں امام ابوحنیفہ کوفہ
میں تھے قریب قریب اسی زمانہ میں امام مالک مدینہ منورہ میں تھے۔ انہوں نے حدیث کا ایک۔
مجموعہ تالیف کیا جس کا نام موطا امام مالک تھا۔ امام مالک عشق رسول اور حب اہل ہیت میں اس حد
تک سرشار تھے کہ ساری عمر مدینہ منورہ میں بطریق احتیاط وادب نظے پاؤں پھرتے گزار دی۔
مسکہ خلق قرآن میں مامون الرشید اور اس کے جانشین نے آپ پر بے پناہ تشدد کیا لیکن
آپ نے اپنی رائے تبدیل کرنے سے انکار کر دیا۔ ہارون الرشید نے ان سے درخواست کی کہ ان
کے دونوں بیٹوں امین و مامون کو کی میں آکر حدیث پڑھا دیں مگر آپ نے صاف انکار کر دیا۔ مجبوراً
ہارون کو اپنے بیٹوں کو ان کے ہاں پڑھنے کے لیے بھیجنا پڑا۔ فقہ مالکی کا زیادہ رواج مغربی افریقہ
اور اندلس میں ہوا۔ امام مالک کو امام ابو حنیفہ اور امام جعفر صادق سے بھی علم حاصل کرنے کا شرف حاصل ہوا۔ نوسوشیوخ سے استفادہ حدیث فرمایا اور فتو کی نہ دیا۔ یہاں تک کہ ستر اماموں نے گواہی حاصل ہوا۔ نوسوشیوخ سے استفادہ حدیث فرمایا اور فتو کی نہ دیا۔ یہاں تک کہ ستر اماموں نے گواہی دی کہ دو افتا کے قابل ہیں اور اپنے ہاتھ سے ایک لاکھ حدیث کھیں اور سترہ برس کے من میں درس

حدیث شروع کیا اور جب حدیث پڑھانے بیٹھے عسل کرتے اور خوشبولگاتے اور نئے کپڑے پہنتے اور بڑے کپڑے پہنتے اور بڑے خشوع دان کے اور بڑے خشوع دان کے شاگر دبیں اور امام احمدان کے شاگر دبیں اور امام احمد جوشا گر دبیں امام عظم کے وہ بھی شاگر دبیں امام مالک کے۔ شاگر دون کے شاگر دبیں امام مالک کے۔ جب امام مالک نے اس کتاب کو مرتب کیا اس وقت لوگوں کے پاس کوئی کتاب نہ تھی بسوا کتا ہے۔ اللہ کے۔اسا تذہ: ابن شہاب زھری، امام جعفر الصادق، عبد الرحمٰن اوز اعی، ایوب شختیانی، قابلِ ذکر شاگر د: محمد بن ادریس شافعی، محمد بن حسن شیبانی، سفیان ثوری، عبد الرحمٰن اوز اعی۔

وفات کے وقت ان کی عمر ستاسی برس کی تھی اور بعض کے نز دیک نوے برس کی۔امام مالک کی وفات بروز اتوار ۱۴ رئیج الاول <u>۹ کیا</u> ھے مطابق 7 جون 795ء کو ہو گی۔ آپ کو مدینہ منور ہ میں جنت البقیج میں سپر دخاک کیا گیا۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

## (43)حضرت معروف كرخى مينية

آپ کا نام نامی معروف والد کا نام فیروز اور کنیت ابو محفوظ ہے، بغداد کے محلّہ کرخ میں رہنے کی وجہ سے کرخی کہلاتے ہیں۔ آپ دوسری صدی ہجری کے مشہور اولیاء کرام میں سے ہیں۔ آپ نے حضرت امام علی رضائیلیا کے دست اقدس پر اسلام قبول کیا تھا۔

آپ کے بارہ میں حضرت مولانا محمد تقی عثانی صاحب تحریر فرماتے ہیں: '' آپ ایک عیسائی خاندان میں پیدا ہوئے تھے لیکن آپ کے بھائی عیسٰی کہتے ہیں کہ اللہ تعالٰی نے اسی زمانے سے ان کوعقیدہ تو حید کے لیے چن لیاتھا۔''

آپ اُن اولیاء کرام مین میں سے ہیں جن پر کثر تو نوافل سے زیادہ ذکر وفکر کا غلبہ تھا۔
ان کے ایک معاصر راوی ابو بکر بن ابی طالب مین فی فرماتے ہیں کہ میں حضرت معروف کرخی مین کی اُن کے ایک معاصر راوی ابو بکر بن ابی طالب مین فرماتے ہیں کہ میں حضرت معروف کرخی میں ان کی مسجد میں گیا۔ جب انہوں نے اذان شروع کی تو میں نے دیکھا کہ حضرت معروف کرخی قدس سرہ پر اضطراب کی ایک عجیب کیفیت طاری ہوگئ۔ اور جب مؤذن نے اُشھو اُن لا الله الا الله کہا تو اُن کی ریش مبارک اور ابر و تک کے بال کھڑے ہوگئے، اور وہ بے قابو ہوکر اس درجہ جھے اندیشہ ہوا کہ وہ اذان پوری بھی کرسکیں گے یانہیں۔

(حلية الاولياءلأ بي نعيم مينية ج٨،ص٣٦١)

حضرت معروف کرخی نیشانی کی وفات و بی میں ہوئی۔اوریہ بات اہل بغداد میں مشہور تھی کہ اللہ تعالی ان کے مزار پر کی ہوئی دعاء قبول فر ماتے ہیں۔خاص طور پر قبط کے زمانے مسیس بارش کی وُعاء۔ (الطبقات الکبرٰ کاللشعر انی نیسانی کا ص ۲۱)

ابوعبداللہ بن الحاملی مُیٹیٹے فر ماتے ہیں کہ:''میں معروف کرخی مُیٹیٹ کی قبر کے بارہ میں ستر سال سے جانتا ہوں کہ جوکوئی غمز دہ وہاں پہنچ کراللہ تعالیٰ سے دُعاء کرتا ہے، اللہ تعالیٰ اُس کی دُعاء قبول فر ماتے ہیں۔'' (تاریخ بغدادللخطیب مُیٹیٹے جا ص۱۲۳)

حضرت معروف کرخی میشانیسے مرض الوفات میں عرض کیا گیا کچھ وصیت فرمایا: جب میں مرجاؤں تو میری یہ قبیص صدقہ کر دینا کیونکہ میری خواہش ہے کہ میں دنیا سے اُسی حالت میں (کپڑوں کے بغیر) جاؤں جس حالت میں آیا تھا۔علامہ ابن جوزی میشانیا نے آپ کے حالات پرمستقل ایک کتاب تصنیف کی ہے۔ (بیابہ مجلس نفیس ص ۷۰۵)

## (44) حضرت شيخ ابو بكر شبلي ميسة

آپ کا نام جعفر بن بونس، کنیت ابو بکر، خراسانی الاصل سے۔ آپ کے مرقد مبارک پر آپ کا نام جعفر بن بونس کندہ ہے۔ موضع شبیلہ کے رہنے والے تھے۔ آپ کی ولادت باسعادت کے ۲۴۵ میں بمقام سامرہ جونواح بغداد میں ہے ہوئی اور وہیں پر آپ کی نشوونس ہوئی ، کہیں تعلیم و تربیت پائی تھی۔ ان کے والد خلیفۂ بغداد کے حاجب (چوبدار) تھے اور خود شخ شبلی حاکم نہاوند تھے۔

خلیفہ نے ایک گستاخی پرشنج کومعزول کر دیا۔اس واقعہ نے شنج کی زندگی کو بدل ڈالا۔
تارک الد نیا ہو گئے اور حفزت خیر نساج قدس سرہ کی خدمت میں حاضر ہوکر مکر وہات و نیوی سے تو بہ
کی۔حضرت خیر نساج نے انہیں شنج جنید بھائیہ کی خدمت میں بھیج دیا کیونکہ آپ ان کے قرابت
داروں سے تھے۔آپ نے خدمتِ شنج میں رہ کرعلم وعرفان کا بلند درجہ حاصل کیا اور خرقۂ حنلافت
پایا۔آپ فقہی مسائل میں حضرت امام مالک کے مقلد تھے۔تیں سال تک علم فقہ وحدیث پڑھا۔
موطاامام مالک بھائیہ آپ کوزبانی یادتھی۔

روایت ہے شیخ شبلی ہمیشہ اللہ اللہ کہتے۔ایک درویش نے پوچھا: لاإله الا اللہ کیوں نہیں کہتے۔فرمایا: ڈرتا ہوں اگر لفظِ اللہ سے پہلے نفی لا میں مشغول رہا اور سانس منقطع ہوگئ تو مقام نفی

میں رہ جاؤں گا۔ درولیش نے کہا میں اس سے بہتر تو جیہہ چاہتا ہوں۔ کہا لانفی غیر اللہ کے لئے ہے اور میں غیر حق کو کسی صورت نہیں چاہتا۔ روایت ہے شخ ابھی مرض الموت ہی میں تھے کہ آ ہے وفات کی خبر شہر میں اُڑ گئی۔ لوگ انبوہ در انبوہ نما نے جنازہ میں شریک ہونے کے لئے آ نے سشروع ہوئے۔ شخ نے جب لوگوں کا ہجوم دیکھا تو ہنس کر کہا: عجیب بات ہے کہ مردے زندہ کے جنازہ کے لئے آ رہے ہیں۔ اُس وقت ایک شخص نے کہا: اے شخ کلمہ کلواللہ الا اللہ کہئے۔ فرمایا: لانہ میں کہوں گا۔ لوگوں نے کہا: اس وقت ایک شخص نے کہا: اے شخ کلمہ کرونی چارہ نہیں۔ ایک شخص نے بلند آ واز سے کلمہ شہادت پڑھا شخ نے فرمایا: سبحان اللہ مُردہ زندہ کو تلقیمین شہادت کرتا ہے۔ چند ساعت کے کمہ شہادت پڑھا شخ نے فرمایا: سبحان اللہ مُردہ زندہ کو تلقیمین شہادت کرتا ہے۔ چند ساعت کہ بعد حاضرین نے پوچھا: کہئے آ ہے ہیں؟ فرمایا: ابھی محبوب سے ملا چاہتا ہوں۔ یہ کہا اور واصل جمت ہو گئے۔ آپ کا وصال ۲۷ ذی الحجۃ ہم سی جارہ وحلف دو خلفاء کے اسمائے گرامی دستیا ہو اور اس وقت المسکنی باللہ کا دور خلافت تھا۔ آ پ کے صرف دو خلفاء کے اسمائے گرامی دستیا ہوئے ہیں۔ (۱) حضرت خواجہ عبد الواحد ابوالفصل تمیمی پڑھیں (۲) حضرت ابوالحسن نیالم پڑھیں ہو گئے۔ آپ کا مزار مبارک بغداد شریف کے مقام سامرہ میں مرجع خلائق ہے۔

(خزينة الاصفياءص ١٣٢، ضياء طبيبه)

#### (45) حضرت خواجه بایزید بسطامی میشد

بایزید بسطامی جوشخ ابویزید البسطامی اور طیفورا بویزید بسطامی کے نام سے بھی جانے جاتے ہیں اصل نام ابویزید طیفور بن عیسی بن شروسان البسطامی اور کنیت ابویزید ہے۔ فارسس (ایران) کے صوبے بسطام میں 804ء میں پیدا ہوئے۔ بسطامی آپ کے نام کے ساتھ اسی نسبت سے لگایا جاتا ہے۔ آپ کے آباؤ اجداد مجوسی تھے جو بعد میں اسلام کی طرف راغب ہوگئے۔ بسطام ایک بڑا قرید ہے جو نیشا پور کے راستے میں واقع ہے آپ کے دادا کے تین جیٹے تھے، آدم، سطام ایک بڑا قرید ہے جو نیشا پور کے راستے میں واقع ہے آپ کے دادا کے تین جیٹے تھے، آدم، طیفور (بایزید کے والد) اور علی بیسار ہے بڑے ہی زاہداور عبادت گزار تھے وفات الایم جمری میں ہوئی۔ آپ معروف ترین مسلم صوفیہ کرام میں سے ایک ہیں۔ تصوف میں آپ کے استاد ابوعلی میں ہوئی۔ آپ معروف ترین مسلم صوفیہ کرام میں سے ایک ہیں۔ تصوف میں آپ کے استاد ابوعلی جنگلوں میں ریاضت کی۔ آپ کو علم باطن میں: (۱) امام جعفر صادق کی روحانیت سے تربیت ہے جبکد آپ کی پیدائش امام کی وفات کے بعد کی ہے۔ (۲) ذوالنون مصری ۔ آپ کے معتقدین کو جبکد آپ کی پیدائش امام کی وفات کے بعد کی ہے۔ (۲) ذوالنون مصری ۔ آپ کے معتقدین کو جبکد آپ کی پیدائش امام کی وفات کے بعد کی ہے۔ (۲) ذوالنون مصری ۔ آپ کے معتقدین کو

طیفور بیاور بسطامیه کها جاتا ہے۔

سیدالطا کفہ جنید بغدادی نے آپ کے متعلق فرمایا بایزید ہمارے درمیاں اس طرح ہیں جس طرح ملائکہ میں حضرت جریل علیاتیا امام مناوی فرمایا بایزید ہمارے درمیاں اس طرح ہیں جس طرح ملائکہ میں حضرت جریل علیاتیا امام مناوی فرماتے ہیں کہ ابویزید بسطامی عارفین کے امام تھے اور محققین صوفیہ کرام کے مشائخ کے شخ تھے۔ ابن عربی ابویزیدا کبر کہا کر تے تھے اور انہوں نے ذکر کیا کہ آپ اپنے زمانہ کے قطب غوث تھے۔ جب بایزید نماز پڑھتے تو اللہ کی ہیت اور شریعت کی تعلیم کی وجہ سے ان کے سینہ کی ہڈیوں سے آواز نماتی تھی جس کو لوگ سن لیتے۔

آپ نے ۱۵ شعبان <u>۱۳۲</u> ہے 874ء بسطام میں انتقال کیا۔ جبکہ ریکھی کہا گیا کہ ان کا وصال <u>۲۲</u> ہے میں ہوا۔کوئی مستقل تصنیف نہیں چھوڑی۔ چند اقوال مختلف لوگوں کی زبانی تصوف کی کتابوں میں موجود ہیں۔(آزاد دائرۃ المعارف)

### (46)مولا ناامين الدين دہلوي ﷺ

الا المحالی ا

مولا ناامین الدین ﷺ دہلی اور اس کے اطراف میں اپنے زہددتقویٰ کے باعث بہت مشہور تھے۔عملیات کے فن میں بھی دستگاہ رکھتے تھے ان کے عقیدت مندوں کا حلقہ بہت وسیع تھا۔ دینی معاملات اور مدرسہ کے انتظامات میں کسی کی رورعایت نہیں کرتے تھے۔سیاسی ہنگاموں سے ہمیشہ دامن کش رہے طلبہ کو اولا دکی طرح عزیز رکھتے تھے۔

۱۹ رمضان ۱<del>۳۳۸ ه</del>/ 6 جون 1920 ء کو وفات پائی۔ قبرستان مہندیوں، میں حضرۃ شاہ ولی اللّد مِینیلیّہ کے مزار کے قریب مدفون ہیں۔(مشاہیرعلاء دیوبندج ۳س۸۸)

### (47) حضرت مولانا كريم بخش سيسالة

آپ ایک قریہ ضلع لدھیانہ کے باشد ہے تھے۔ بہت جلیم اور طلبہ کے نہایت ہی خیر خواہ تھے۔ فارسی اور ابتدائی عربی وطن میں پڑھ کر دارالعلوم دیو بند میں داخل ہوئے۔ وہاں موقوف علیہ دورہ حدیث مولا نا غلام رسول صاحب سرحدی (ہزاروی) وغیرہ اسا تذہ سے پڑھ کر خاتمہ المحدثین حضرت مولا نا محمود حسن بڑھ کے سے دورہ حدیث پڑھ کر سند حدیث لی اور حضرت امام ربانی حضرت مولا نا رشید احمد صاحب قدس سرہ العزیز کے حکم سے مدرسہ منبع العلوم گلاؤ تھی میں مدرس ہوئے اور ہر فتم کی چھوٹی بڑی کتابیں 28 برس پڑھا ئیں۔ اکابر علماء ومشائ آپ کے تلامذہ میں سے ہیں: مثلاً مولا نا عبد القادر رائے پوری بھائیں۔ اکابر علماء ومشائ آپ کے تلامذہ میں سے ہیں: مثلاً مولا نا عبد القادر رائے پوری بھائیہ مولا نا محمد انوری لائلیوری بھی آپ سے المار حق کی تابیر کے اور ہیں۔ اس اثناء میں ان کو بڑی بڑی شخواہیں باہر سے آئیں۔ باوجود یہ کہ تخواہ بہت قلیل تھی مگر باہر بیں۔ اس اثناء میں ان کو بڑی بڑی شخواہیں باہر سے آئیں۔ باوجود یہ کہ تخواہ بہت قلیل تھی مگر باہر بیں۔ اس اثناء میں ان کو بڑی بڑی شخواہیں باہر سے آئیں۔ باوجود یہ کہ تخواہ بہت قلیل تھی مگر باہر نہیں وزیدے مورخہ کم صفر وسس مطلب تی جمعہ 15 اکتوبر نہیں گئے اور اسی پر قانع رہے اور اسی میں بروز جمعہ مورخہ کم صفر وسس اورے مطابق جمعہ 15 اکتوبر نہیں گئے اور اسی پر قانع رہے اور اسی میں بروز جمعہ مورخہ کم صفر وسس اورے مطابق جمعہ 15 اکتوبر نہیں گلاؤ کھی ضلع بلند شہر میں رحلت فرمائی۔ (خیر الدوائی: ص 107)

# (48) حضرت مولا نا رشيد احمد گنگوهي ميشة

امام ربانی حضرت مولانار شیدا حمد گنگوہی رحمہ اللہ ۲ ذی قعد ۱۳۳۲ ہے/1829ء بروز پیر
گنگوہ میں پیدا ہوئے۔ آپ کے والد ماجد اپنے زمانہ کے جیدع الم اور حضرت شاہ عنال م علی محددی پئیشتر کے خلیفہ مجاز تھے۔ آپ کی عمر ابھی سات سال کی تھی کہ والد کا سایہ سر سے اُٹھ گیا، آپ قرآن پاک وطن میں پڑھ کر اپنے ماموں مولانا محمر تنی کے پاس کرنال چلے گئے اور اُن سے فاری کی کتابیں پڑھیں، ابتدائی صرف ونحو کی کتابیں مولانا محمر بخش را مپوری سے پڑھ سیں ۔ المالا ھا محمد بخش را مپوری سے پڑھ سیں ۔ المالا ھی کتابیں پڑھیں، ابتدائی صرف ونحو کی کتابیں مولانا محمد بخش را مپوری سے پڑھ سیں ۔ المالا ھی کتابیں پڑھیں، آخر آپ کا حضرت مولانا محمد قاسم نانو تو می پڑھیں سے تعلق قائم ہوا جو پھر ساری عمر قائم رہا۔ حضرت گنگوہی پڑھین، آخر گنگوہی پڑھین کی بھی پڑھیں، آخر میں حضرت شاہ عبدالختی مجددی پڑھین کی بھی سے فراغت کے بعد شخ المث کئی البقیع مدینہ مورد کی خدمت میں رہ کرعلم حدیث کی تعلیم سے فراغت کے بعد شخ المث کئی البقیع مدینہ کی خدمت میں ماضر ہو کر بیعت کا شرف حاصل کیا اور تیز رفتاری کے حضرت حاجی امداد اللہ پڑھیئی کی خدمت میں حاضر ہو کر بیعت کا شرف حاصل کیا اور تیز رفتاری کے ساتھ سلوک کی منزلیں طے کر کے صرف جالیس دن میں خلافت سے سرفراز ہو گئے، گنگوہ واپ س

واپس آ کر حضرت شیخ عبدالقدوس گنگوہی میں کے حجرے کواپنی قیام گاہ بنایا۔

1857ء میں مرشد حضرت حاجی صاحب پیکی اور دوسر کے رفقاء کے ساتھ شاملی کے معرکہ جہاد میں شامل ہوکر دادیشجاعت دی۔معرکہ شاملی کے بعد گرفتاری کا وارنٹ حباری ہوا۔ رہائی کے بعد گناؤہ میں آپ نے درس و تدریس کا سلسلہ شروع فٹ ممایا۔ 199 اور کا 1882ء میں تیسرے جج کے بعد آپ نے بیالتزام کیا کہ ایک سال کے اندر اندر پوری صحاح ستہ کوختم کرا دیتے تیسرے جج کے بعد آپ نے بیالتزام کیا کہ ایک سال کے اندر اندر پوری صحاح ستہ کوختم کرا دیتے تھے۔ درسِ حدیث میں آپ کے آخری شاگر دحضرت شیخ الحدیث مولانا محمد زکریا میں آپ کے والد ماجد حضرت مولانا محمد بیلی کاندھلوی میں شاگر دحضرت شیخ الحدیث مولانا محمد تیلی کاندھلوی میں شاگر دعضرت شیخ الحدیث مولانا محمد بیلی کاندھلوی میں اللہ میں نزول الماء کی وجہ سے درس بند ہو گیا تھا مگر ماشاد و تلقین اور فتاؤی کا سلسلہ برابر جاری رہا۔

### (49) حضرت علامه محمر ظهير احسن شوق نيموي عيشاللة

علامہ نیموی ﷺ ۱۳۵۸ ہے 1861 ہوا پنی خالہ کے گھر موضع صالح پور میں پیدا ہوئے۔
آپ کا نام محمظ میراحسن، کنیت ابوالخیراور دنیائے شعروا دب کا تخلص''شوق'' ہے، جب کہ مادہ تاریخ
نام''ظمیرالاسلام'' بعدد ۲۷۱ھ ہے۔موضع نیمی ضلع پٹنہ آپ کا وطن مالوف ہے۔اور اسی نسبت
سے نیموی مشہور ہیں۔انتالیس (۳۹) واسطوں سے آپ کا نسب سیدنا حضرت ابو بکر صدیق والٹھ سے
ملتا ہے۔آپ کی والدشنخ سجان علی صدیقی موضع نیمی کے معزز اور صاحب علم آدمی تھے۔آپ کے
والد ماجد نے دو زکاح کیے تھے اور علامہ نیموی میسلئے دوسری بیوی کے بطن سے تھے۔

علامہ نیموی ﷺ کی عمر جب چھ سال کی ہوئی تو مکتب میں تعلیم کے لیے بٹھا دیے گئے جہاں آپ نے شیخ عبدالو ہاب المعروف شاہ دیدارعلی (متوفی ۲۹۲ ایھ) سے فارس کی ابتدائی تعلیم

حاصل کی ، عربی کی تعلیم اپنے والدشخ سجان علی صدیقی (۲۹۲ا ھے) اور دیگراسا تذہ فن سے حاصل کی ۔ ابتدائی تعلیم کے بعد عظیم آباد (پیٹنہ) گئے اور وہاں عربی کے مشہور عالم مولا نامحر سعید حسر سعظیم آبادی (۲۰۰ اله ھ) کی خدمت میں رہ کرعربی زبان وادب کی بحیل کی۔ ۱۲۹۱ھ میں مدرسہ چشمہ کرحمت غازی پور گئے اور مفتی محمد فرنگی محتی کے پاس تھہر ہے، پھر آپ میر نور علی استانوی کے گھر میں قیام پذیر ہوئے اور اسی مدرسہ میں رہ کر مفتی محمد، شیخ عبداللہ اور دیگر مشاہیرفن سے کسب فنسیض کیا۔ علامہ نیموی میں تقریباً چار برس قیام پذیر رہے اور اس دوران کتب متوسطہ متداولہ کی تحمیل کی۔

فرنگی محل کے مسند درس پر علامہ عصر علامہ عبدالحی ککھنوی ( ۱۹ میل هے متمکن تھے.....
آپ نے لکھنو جا کران سے کسپ فیض کیا اور تفسیر ، حدیث ، فقہ اور اصول فقہ کی گئی کتابیں پڑھیں۔ حکیم باقر حسین سے فن طب میں اکتساب فیض کیا اور اس میں مہارت تامہ پیدا کی۔ لکھنو میں آپ کے قیام کا زمانہ پانچ برس کا ہے۔ اس دوران آپ نے علوم تفسیر ، حسدیث ، اصول ، فقہ اور طب کی منتهی کتابیں پڑھیں اور رسی تعلیم سے فراغت حاصل کی اور وطن واپس ہوئے۔ حضرت مولا نافضل رحمٰن گنج مراد آبادی ﷺ کا ساتھ ساتھ تمام کتب حاصل کی سندعموماً ان سے حاصل کی۔ حدیث کی سندعموماً اور مسلسلات کی سندخصوصاً ان سے حاصل کی۔

حضرت مولا نا فضل رحمٰن گنج مراد آبادی وَ الله کے علاوہ نیموی وَ الله که کوشخ عبدالحق مہاجر میں وایت حدیث کی اجازت حاصل ہے۔ علم عروض وظم امیر الله تسلیم لکھنوی وَ الله که حاصل ہے۔ علم عروض وظم امیر الله تسلیم لکھنوی وَ الله حاصل کیا۔ آپ نے ابتدائی کتب کی تعلیم کے دوران ہی شعر کہنا شروع کر دیا تھا۔ آپ نے ایک طویل نظم کہی اور اپنا تخلص''شوق' اختیار کیا۔ یہ آپ کی پہلی با قاعدہ نظم تھی جو آپ نے غازی پور میں کہی:

کر تحبس گوہر مقصود مل جائیں گے شوق
دل کے ویرانے میں گنج معرفت پوشیدہ ہے

اس کے بعد علامہ نیموی ٹیٹیڈ اپنے اس بے تکلف دوست کے ہمراہ استاد محمد شمشاد کھنوی کی خدمت میں گئے اور ان استفادہ کیا۔اُردوشاعری کے مشہور استاد داغ اور امیر مینائی آپ کے قریبی دوست اور مداح تھے۔اردو کے کئی نامور شعراء نے آپ کے سامنے زانوئے تلمذ طے کسیا ہے۔شاہان مغلیہ کی اولاد میں سے مشہور شاعر شاہ زادہ مرزامحمد رئیس بخت المعروف شاہ زادہ مرزا ز بیرالدین زبیرمشہور صاحبِ دیوان آپ کے شاگر دہیں۔ان کے علاوہ مولا ناشفیق عماد پوری ،علی رضا ضیاءاور مولا نا ابوالکلام آزاد بھی آپ کے شاگر دول میں ہیں۔

تصانیف: آپ کی تمام تصانیف کودوحصوں میں تقسیم کیا سکتا ہے:

(۱) زهبی تصانیف (۲) ادبی تصانیف

(۱) مذہبی تصانیف: مذہبی کتابوں میں علامہ نیموی ﷺ کی بارہ (۱۲) کتابوں کا پیۃ ملتا ہے، جن میں سے گیارہ کتابیں حنفی مسلک کی تائید میں اور'' آ ثارانسنن'' کے علاوہ بقیہ دس کتیب مناظرانه اسلوب میں ہیں۔ صرف ایک کتاب''وسیلۃ العقبی'' موت، مرض اور متعدی امراض سے متعلق ہے۔جس میں قرآن واحادیث کی روشنی میں مختلف ابواب کے تحت مرض وموت کے متعلقہ مسائل پرسیر حاصل بحث کی گئی ہے۔ (۲) تبیان انتحقیق۔ (۳) الدرۃ الغرۃ فی وضع الیدین علی الصدروتحت السرة \_ (۴) مقاله کامله: ۷۲ صفحات برمشمل بپرساله مجمعلی اعظمی کی کتاب''الاجو به الفاخرة الفاضلة'' کے جواب میں ککھا گیا ہے۔ حکیم محمعلی نے حضرت مولا نافضل رحمٰن گنج مراد آبادی اورامام ابوحنیفه کوتنقید کا نشانه بنایا تھا۔علامه نیموی ﷺ نے اس رساله میں ان اعتراضات کا شافی جواب دیا اورتصوف ہے متعلق بہت ساری باتوں پر عالمانہ انداز میں گفتگو کی ہے۔ (۵) جامع الآثار في اختصاص الجمعته بالامصار ـ (٦) جلاء لعين في رفع اليدين ـ (٧) حبل المتين ـ (٨) آمين بالجهر وبالسريرايك مختصر مكرنهايت مفيداورمعلوماتي رساله ہے۔ (٩) اوشحة الجيد في اثبات التقليد: بيه کتاب ۱۱۰ صفحات پرمشمل فقه اسلامی کی مختصر مگر جامع تاریخ ہے۔ (۱۰) تبصرة الانظار فی رد تنویر الابصار: تنویر الابصار کے رد میں تین صفحات پر مشتمل ایک مخضر رسالہ ہے۔ (۱۱) آثار السنن: علامہ نیموی ویشه کا شاہکار اور ان کی وجہ شہرت میر کتاب ہے۔ (۱۲) علامہ نیموی ویشی کے صاحبزادے مولانا عبدالرشید فو قانی ﷺ نے ان کتابوں کے علاوہ تین اور کتا ہے'' لامع الانواد فی نظر المغتار ''،'' تذئيل' اور' المجلي في رد قول المعلى '' كا تذكره كيا ہے۔ آخرالذكر كتاب خدا بخش لائبریری پٹنہ میں موجود ہے۔

اد بی تصانیف: اد بی تصانیف میں اب تک علامہ کی جن کتابوں کا پیۃ چل سکا ہے ان کی تعداد آٹھ (۸) ہے: (۱) دیوان شوق۔ (۳-۲) نغمهٔ راز اور سوز و گداز۔ (۴) ازاحۃ الاغلاط: فارسی زبان میں۔ (۵) سرمہ تحقیق۔ (۲) اصلاح۔ (۷) یادگار وطن: اردو زبان میں ۱۵۸ صفحات پر مشمل یہ کتاب نیمی کے حالات اور خود علامہ نیموی کے آباوا جداد اور ان کی حالات زندگی پر خود نوشت سوائح ہے۔ (۸) سیر بنگال۔

علامہ نیموی ﷺ نے صرف چوالیس سال کی عمر پائی۔آپ کے شیوخ اور اسا تذہ سے کے میں معصر حضرات اہل علم تک سب ہی نے آپ کی تحقیقات کو وقعت نظر سے دیکھا ہے اور دار تحسین پیش کی ہے۔ دار تحسین پیش کی ہے۔

حضرت شاہ محمد عبدالحق مہاجر مکی ٹیٹٹیڈ: علامہ نیموی ٹیٹٹیڈ نے '' آ ثارالسنن' کے چند مطبوعہ اجزاحضرت مولا نا شاہ عبدالحق اله آبادی مہاجر مکی ٹیٹٹیٹو کی خدمت میں دعا اور ان روایا سے کا اجزاحضرت مولا نا شاہ عبدالحق ٹیٹٹیٹو نے مسجد حرام میں ہاتھ اٹھا کر کتاب اور مؤلف کی مقبولیت کے لیے دعا فر مائی اور اپنی طرف سے تمام علوم وفنون اسناد تفسیر، کتاب اور مؤلف کی مقبولیت کے لیے دعا فر مائی اور اپنی طرف سے تمام علوم وفنون اسناد تفسیر، حدیث فقہ اور تصوف واور ادکی تحریری سند بھی ارسال فر مائی ۔ شیخ الہند حضرت مولا نا محسمود حسن دیو بندی ٹیٹٹیٹو نے علامہ نیموی ٹیٹٹیٹو سے فائق ہیں'۔
استاد علامہ عبدالحی لکھنوی ٹیٹٹیٹو سے فائق ہیں'۔

حضرت علامہ انور شاہ کشمیری تُریناتُهٔ علامہ نیموی تُریناتُهٔ کے ہم عصر میں۔ آپ نے علامہ نیموی تُریناتُهٔ کے ہم عصر میں۔ آپ نے علامہ نیموی کُریناتُهٔ کے ہم عصر میں۔ آپ نے علامہ نیموی کی شان میں ایک لا جواب قصیدہ لکھا جو' آ ثارالسنن' کے ساتھ مطبوعہ ہے۔ علامہ کشمیری کا بیقصیدہ عربی ادب کا ایک شاہ کار ہے۔ ابتداء میں علامہ نیموی تُریناتُه پر ذوق شعر وادب کا غلبہ تھا۔ خواب میں حضور صلّ تُرایاتِهم کی زیارت ہوئی اور تعمیر کی صورت میں یہ بات ذہن نشین کرائی گئی کہتم حدیث کی خدمت کروگے،

آ ثارالسنن کی تالیف کا پس منظر: علامہ نیموی ٹیٹیٹ کے دور میں تقلید اور عدم تقلید کے مابین ایک جنگ جاری تھی اور ہرسواس بحث کے چرچے تھے۔طرفین سے اس موضوع پر کتابیں کھی جارہی تھیں۔ مناظروں کا بازار گرم تھا۔ عدم تقلید کے قائلین کی جانب سے دیگر دلائل کے ساتھ ساتھ حنفیت کورائے اور قیاس پر مبنی گردانا جارہا تھا۔ علامہ محمد یوسف بنوری ٹیٹٹیٹ 'الاتحاف لمذھب الاحناف' میں ان عوامل پرروشنی ڈالتے ہوئے یوں رقم طراز ہیں:

''علم حدیث سے شغف رکھنے والے پچھ حضرات امام ابوحنیفہ میں پرطعن کرنے لگے کہ بیرجی احادیث کے مخالف ہیں، تو ان کو (حضرت نیموی) ان روایات صحیحہ کے جمع کرنے کی ضرورت محسوس ہوئی جو خاص طور پر احکام میں امام کے مذہب کے موافق ہول۔ انھوں نے اس تالیف کا نام آثار انسنن رکھا۔''

## (50) مولانا سيّراحم حسن امروہوی تشاللة

احمد حسن بن اکبر حسین حسینی حنفی امروہوی۔ حضرت سیّد شاہ ابن کی اولا دمیں سے ہیں۔
آپ کی پیدائش کے ۲۲ او میں ہوئی۔ ولادت اور نشو ونما امرو ہہ میں ہوئی۔ آپ نے فارسی وعربی کی تعلیم امرو ہہ کے مشہور عالم مولا نا رافت علی، مولا نا کریم بخش، مولا نا محمد حاصل کی اور طب کی تعلیم امرو ہہ کے مشہور طبیب حکیم امجد علی خال سے پائی۔ ججۃ الاسلام مولا نا محمد قاسم مُراثیات کی خدمت میں دیو بند، نا نو تہ، میر ٹھ میں رہ کرتمام علوم ونسنون کی تحمیل کی اور اپنے استاد کی خدمت میں دیو بند، نا نو تہ، میر ٹھ میں رہ کرتمام علوم ونسنون کی تحمیل کی اور اپنے استاد کی خدمت میں دیو بند، نا نو تہ، میر ٹھ میں اور کرتمام علوم ونسنون کی تحمیل این لطف اللہ دسہار نپوری شیخ کی سند شیخ احمد علی ابن لطف اللہ دسہار نپوری شیخ عبد الرحمٰن بن مجمد انصاری پانی پی اور شیخ کمیر عبد القیوم بن عبد الحق البکر کی برھانوی سے حاصل کی ۔ پھر جاز کا سفر کیا۔ حدیث کی ایک اور سند شیخ عبد الغنی بن ابی سعید دہلوی مہا جرمدینہ سے حاصل کی ۔ پھر واپس آ کرمدر سے عربیا مرو ہہ میں تدریس شروع کردی۔

آپ فارغ التحصیل ہوئے تو نوجوان تھے، سبز ہ آغاز تھت کہ خورجہ تشریف لے گئے۔ خورجہ کے بعد سنبھل اور دہلی کے مدارس میں مختلف اوقات میں صدر مدری کے عہدے پر ون ائز رہے۔جس وقت ۲۹۲ا ھے میں حضرت نانوتوی قدس سر ہ کے ایماء سے مدرسۃ الغرباءعرف مدرسہ شاہی مرادآ باد قائم ہوا تو اس کے بہلے صدر مدرس آپ ہی تھے۔ سن سلاھ تک آپ کا اس مدرسہ سے تعلق رہا۔ (پھر) امرو ہہ تشریف لے آئے اور جامع مسجد میں مدرسہ جامعہ عربیہ کی تشکیل حب دید کی۔ اپنی بنیاد کے اعتبار سے بیدمدرسہ حضرت قاسم العلوم کا قائم کیا ہوا ہے۔

مدرسه امروہ ہے قیام کے چندسال بعد بطلبی مجلسِ شوری دارالعلوم دیوبند مدرسه عربیہ دارالعلوم دیوبند مدرسه عربیہ دارالعلوم دیوبند میں بھی آپ نے چندسال درس دیا۔آپ کو اور حضرت شیخ الهند رئیلیا کو ایک ہی درجہ میں رکھا گیا۔ پچھ عرصہ بعد آپ کو مدرسه امروہ ہے ذمہ دار حضرات سے کہہ کر' ہمارا باغ اجڑنے کا اندیشہ ہے'' لے آئے اور پھر آپ نے مدرسه امروہ ہمیں سلسلہ دروس شروع کر دیا۔

حجاز کے سفر میں اجازتِ بیعت اور خلافت حضرت حاجی امداد اللّب رئیناللّه سے حاصل کی اور حضرت مولا نا محمد قاسم نانوتو کی میشاللہ سے بھی حاصل ہے۔استاذ محترم کی طرح آپ میں بھی انتہا سے زیادہ اخفائے حال تھا۔

ربیج الاوّل و ۱۳۳۰ هے آخری ہفتہ چنددن بخارآ یا تھا، بیروہ زمانہ تھا کہ امسروہہ میں طاعون پھیلا ہوا تھا، آخری اسی میں مبتلا ہوکر المطعون شہید کا مصداق ہوئے اور ۲۸ رہیج الاوّل و ۱۲۸ سراا ہو کو واصلِ بحق ہوئے۔ وصال کی وقت تین صاحبزاد یاں اور ایک صاحبزادہ ۔ صاحبزادہ مولا ناسیّد محمد رضوی صاحب بسماندگان میں چھوڑے۔ آپ نے کئی کت بیں تصنیف فرمائیں جن میں سے آپ کے مضامین کا مجموعہ'' افاداتِ احمد یہ'' کے نام سے سے آپ کے مضامین کا مجموعہ'' افاداتِ احمد یہ'' کے نام سے سے اُلع ہوا اور کئی غیر مطبوعہ ہیں۔ آپ نے ''جمعیۃ الانصار'' کے اجلاسوں کی صدارت کی اور بہت سی تقاریر کی ہیں، جن مطبوعہ ہیں۔ آپ نے ''(مشاہر علاء دیو بندج اص ۹ می)

#### (52) حضرت علامه خير الدين آلوسي وميثلة

خیر الدین ابوالبرکات نعمان بن شہاب الدین ابوالثناء محود بن عبدالله آلوی الحسینی البغدادی۔ آپ بزوز جمعه ۱۲ محرم 1252ء کو پیدا ہوئے۔ اور اپنے والد کے گھر ہی پرورش پائی۔ آپ کے والد بغداد کے مشہور عالم صاحب تفسیر روح المعانی ہیں۔ آپ نے قرآن پاک کی تعسیم حاصل کی اور الفیّہ ابن مالک، رجیہ اور دیگر متون حفظ کر لیے تھے پھسراینے والد سے ہی مغنی

اللبیب، شرح الفیہ لابن ناظم اور منطق کی کتب پڑھیں۔ اور والد کی وفات کے بعد تمام علوم عقلیہ و نقلیہ اپنی والد کے شاگردوں سے بغداد میں حاصل کیے۔ اپنی جوانی ہی میں متعدد شہروں میں عہدہ قضا پر فائز ہوئے جن میں سے ایک حُلّہ بھی ہے۔ پھر انہوں نے یہ منصب چھوڑ کر 1295ء میں مصر کی طرف سفر کیا تا کہ اپنے والد کی تفسیر طبع کر اسکیں۔ وہاں انہیں علامہ صدیق حسن خان کی تفسیر د کیھنے کا موقع ملاے علاء سلفیہ کی آراء پڑھ کر متعجب ہوئے۔ وہاں سے اسی سال حج کیا اور علاء کے بڑے بھر کے جمع سے ملاقا تیں کیں۔ ان میں سے علامہ احد بن ابراہیم بن عیسی خجدی سے مباحثہ ہوا۔ پھر وطن واپس آکر وعظ و تدریس میں مشغول ہو گئے۔ 1300ء میں شام کا سفر کیا اور وہاں کے علاء سے کسب علم کرکے اجازت حاصل کی۔

پھراناضول اس کے بعد استبول کا سفر کیا۔ اس شہر کے علاء نے آپ کی قدر پہنچپائی۔
سلطان عبد الحمید ثانی نے آپ کو بڑے مراتب دئے اور عہدہ پر مقرر کیا۔ پھر 1302ء میں بغداد
لوٹے اور مدرسہ مرجانیہ میں صدر مدرس کا عہدہ سنجالا آپ صبح سے مغرب تک تدریس میں مشغول
رہتے۔ یہاں آپ کے تلامذہ میں آپ کے بڑے بیٹے علی علاء الدین، بھیجتے محمود شکری آلوی اور
عباس شیخلی لقب ابی صاعقہ بھی تھے۔ ہر رمضان میں کسی بڑی مبحد میں مجلس کراتے کہ جگہ تنگ پڑ
عباس شیخلی لقب ابی صاعقہ بھی تھے۔ ہر رمضان میں کسی بڑی مبحد میں مجلس کراتے کہ جگہ تنگ پڑ
جاتی۔ آپ اپنے زمانہ کے ''ابن جوزی'' کہلائے۔ پھر 1311ء میں جج کیا۔ وہاں علاء آپ کے گرد
مخطوطات اور 2000 کتب اپنی وفات سے 10 سال پہلے ہی مدرسہ مرجانیہ کو وقف کردی تھیں اور
اس کے لیے انہوں خاص مُہر اور نگران بھی مقرر کیا تھا۔ انہوں نے ایک گھر زمین اور کئی دکا نیں بھی

بیسب بعد میں بغداد کے محکمہ مکتبہ اوقاف عامہ کی تحویل میں چلا گیا تھا۔ علامہ نعمان آلوی نے اپنے '' ثبت' جو 1301ء میں طبع ہوئی میں اپنے 8 شیوخ کا ذکر کیا ہے جن سے اجازت حاصل ہوئی ان میں سے ایک قادر ریکی اجازت بھی ہے۔ آپ کے شیوخ میں شامل ہیں: (۱) آپ کے والد علامہ محمود آلوی (1217ء - 1270ء) (۲) صدیق حسن خان بخاری قِنّو جی بھو پالی ہند کے والد علامہ محمود آلوی (۳) احمد بن ابراہیم بن عیسی صنبلی (1253ء - 1309ء) (۴) عیسیٰ بن موسیٰ البَدَن نجی بغدادی حنفی (1283ء) (۵) مفتی شام محمود بن نصیب حمزہ الحمزاوی دشقی حنفی موسیٰ البَدَن نجی بغدادی حنفی (1283ء) (۵) مفتی شام محمود بن نصیب حمزہ الحمزاوی دشقی حنفی

(1234ء - 1305ء) (۲) حسین بن محسن انصاری بمانی بھو پال ہند (1245ء - 1327ء)، (۷)
شخ معمر احمد بن شخ المعروف برزنجی سلیمانی علوی شافعی (1207ء - 1305ء) (۸) عبد الغنی انتختیم
میدانی دشقی حفی (1222ء - 1298ء) (۹) حسین آفندی البشد ری گردی (1226ء - 1322ء)
(۱۰) سیدعبدالرحمٰن آفندی الحض قادری گیلانی (1261ء - 1345ء)، بی آپ سے کمسِن تھے۔اور
آپ کوان سے طریقہ قادر بی کی اجازت ہوئی (۱۱) مُلَّا عبدالرزاق بن محمد امین بغدادی حنفی (۱۲) ابو
کمر بن محمد ہاشمی کردی سے آپ نے طریقہ نقشبند بیرحاصل کیا، (۱۳) محمد امین الواعظ سلقی۔

آپ كى مشهور تصانيف ميں بيں: (١) جلاء العينين بمحاكمه الاحمدين (مطبوعه 1298ء)، (٢) الطارف والتالدفي اكمال حاشيه الوالد (مطبوعه 1320ء)، (٣) غالية المهواعظ (مطبوعه 1301ء)، (٣) ثبته (تحقيق اورياواشيم)، (٥) الاجوية العقلية لاشرفيه المحمديه، (٢) الجواب الفسيح لمالفقه عبد المسيح، (٤) الآيات البينات في عدم سماع الاموات وغيرهم-

مزیدان کے فتو کی جات، مراسلے، مکاتیب وغیرہ شامل ہیں۔ آپ کا انتقال بُدھ کی صبح کے محرم الحرم 1317ء کو ہوا۔ اور مدرسہ مرجانیہ میں تدفین ہوئی۔ان کے چار بیٹے تھے جن میں محمد ثابت اور علی علاء الدین مشہور ہوئے۔(الالو کة الثقافیہ ڈاٹ نیٹ)

### (53)علامه سيدمحمودآ لوسى بغدادى تشاللة

ابوالثناء شهاب الدين سيرمحمود بن عبدالله بن محمود الحسيني آلوى بغدادي

14 شعبان ۱۷ اله (10 رسمبر 1802ء) بروز جمعة المبارك بغداد مين خلافت عثانيك دور مين پيدا موئي آپ كي مشهور تصانيف مين: (١) تفسير روح المعانى (٢) نشوة الشمول فيي السفر إلى إسلامبول (٣) الأجوبة

العراقية على الأسئلة اللاهورية (٥) الأجوبة العراقية عن الأسئلة الايرانية-علامه محود آلوي مُشِيرً كاايك فرزندتها جن كانام محرنعمان آلوي تقاران كي وفات 1854 ء

میں ہوئی۔تفسیر روح المعانی کامکمل نام'' روح المعانی فی تفسیر القرآن العظیم والسبع المثانی'' ہے۔ احکامات سے متعلق آیات کی تفسیر میں آپ کا زیادہ تر جھکاؤ شوافع کی طرفن۔ رہتا ہے اور بھی بھی احناف کے موقف کی بھی تائید کرتے ہیں اور بہت کم مواقع پر اپ نے اپنا جدا گانہ موقف بھی اختیار کیا ہے۔ اسرائیلیات سے آپ حتی الوسع پر ہیز کرتے ہیں۔علامہ آلوسی ﷺ نے قرآنی آیات کے ظاہری حسن کے ساتھ ساتھ ان کے عالم ہونے کی بجائے صوفی ہونے کا ممان غالب آنے لگتا ہے۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

#### (54)حسين بن محمد جسر طرابلسي عشا

تیرهویں چودهویں صدی ہجری کے مشہور ادیب، عالم اور حنفی فقیہ الآیا ہے میں طرابلس (لبنان) میں پیدا ہوئے۔آپ نے قرآن کریم شیخ عبدالجلیل سے پڑھا۔ اور صرف ہنحو، فقد کی تعلیم شیخ عبدالقادر، شیخ عبدالرزاق رافعی اور شیخ عرابی سے حاصل کی۔ ۲۷ اھ میں اعلیٰ تعلیم کے لیے مصر کی جامعہالازھر تشریف لے گئے۔ وہاں آپ نے شیخ حسین مرصفی، حسین مرعقارہ اور عبدالرحسمان کی جامعہالازھر تشریف لے گئے۔ وہاں آپ نے تعلیم حاصل کی ۱۲۸۴ ہے میں اپنے چپا شیخ مصطفیٰ جسر کی عمالات کے باعث واپس طرابلس آ گئے اور انکی وفات تک وہیں قیام کیا۔

آپ کا شار عرب کے ان علاء اور اصلاح کندگان میں ہوتا ہے جنہوں نے امت مسلمہ کو اپنے حقیقی اقدار کو پہچانے اور جدید عصری و مغربی اثر سے بچانے کے لئے بھر پور کر دار ادا کیا۔ علوم جدیدہ کو علوم دینیہ کے ساتھ منفر دانداز میں پڑھانے کا کام کیا۔ اس مقصد کے لئے آپ نے ایک مدرسہ قائم کیا جوابیے دور کا ایک جدید علمی مرکز تھا۔ دینی علوم کے ساتھ فرانسیسی اور ترکی زبان کی تعلیم بھی دی جاتی تھی۔ اس دور کے علاء نے آپ کی مخالفت کی جس کے نتیجہ میں سلطنت عثانیہ نے بیہ مدرسہ بند کروا دیا۔ اس کے بعد آپ بیروت چلے گئے اور مدرسہ سلطانیہ میں تدریس شروع کی۔ پچھ عرصہ واپس طرابلس آگئے اور مدرسہ رجبیہ میں تدریس شروع کی۔ بھر جامعہ طینال طرابلس میں عرصہ واپس طرابلس آگئے اور مدرسہ دور کے ساتھ میش کرنے مسیس علی میں مرگرم رہے۔

آپ کے شاگردوں میں عبدلکریم عویضہ، رشیدرضا، (صاحب المنار)، امین عسز الدین اور آپ کافرزند محمد جسر (قاضی طرابلس)، اساعیل حافظ، عبدالمجید وعبدالقا در مغربی، شخ محمی الدین اور آپ کافرزند محمد جسر شامل ہیں۔ آپ ہمیشہ سیاست اور فرقہ واریت سے دور رہے اور وحدتِ امت کے داعی رہے۔ آپ ماہر شاعر بھی تھے۔ آپ منت روزہ' طرابلس الشام''کے بانی اور مدیر بھی تھے۔ آپ نے کے اسلام کو وفات یائی۔

تصنیفات: (۱) الرسالة الحمیدیه فی حقیقة الدیانة الاسلایعة و حقیقة الشریعة المجمدیة (عقاید و احکام اسلامی اور اسلام کے بارے میں مغرب کے اعتراضات کا جواب ہے ) (۲) الحصون الحمیدیة لمحافظة العقائد الاسلامیة،(۱۳۲۳ دمشق) (۳) الطاعة فی حکم صلاة الجماعة و تعدد الزوجات (۳) التربیة المصونة. (۵) هدیة الالباب فی جوهر الاداب. (۱) البدر التمام فی مولد خیرالا نام (شامل قصایدی درمدح پیامبرا کرم ﷺ):

غيرمطبوعه: (۱) العقيدة الاسلامية و العقيدة النصرانية (۲)القرآن الكريم وعدم اقتباسه شيئاً من التوراة و الانجيل و عصمة الانبياء (۳)الزخائر في الفلسفة الاسلامية (۴) رسالة في آداب البحث و المناظرة (۵)الكواكب الدرية في العلوم الادبية.

اس کے علاوہ آپ کے خطباتِ جمعہ اور کلام وغیرہ بھی ہیں۔ آپ کے بیٹوں نے لبن نی سیاست میں اہم کر دار ادا کیا۔ محمد جسر نے سیُنٹ اور پارلیمنٹ میں اور دوسرے فرزندندیم افندی نے اہم انتظامی و قانونی عہدہ حاصل کیا۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

### (55) حضرت علامه شامی میشاند

محدامین بن عمر بن عبدالعزیز عابدین دمشقی المعروف به ابن عابدین شامی، شام کے نقیه اور فقه خفی کے امام سے علامه ابن عابدین تواللہ کی پیدائش <u>۱۹۸ار</u> هر بمطابق 1783ء دمشق میں ہوئی۔ آپ کا نسب نامہ حضرت علی ڈاٹٹؤ تک جا پہنچتا ہے۔

والدبجین میں انتقال کر گئے۔شروع میں والد کے کاروبار میں مصروف رہے بعد میں علمی شغف میں مصروف ہو گئے۔محمد شاکر السالمی العمری العقا د سے علوم عقلیہ ،حدیث اورتفسیر پڑھی۔ انہی کی ترغیب سے مسلک حنفی اختیار کیا اور اپنے دور کے بہت بڑے عالم ومرجع خلائق بن گئے۔

آپ كى تصانيف: (١) ردالهختار على درالهختار شرح تنوير الابصار الهعروف حاشيه ابن عابدين - بيرماشيه فقير فقي كا المم ترين كتابول مين شار الوتا ہے، بيرنا مورخفى فقيه علاؤ الدين الحصفكى كى الدين الحصفال كى الدين الحصفال في الدين الحصفال كا حاشيہ ہے۔ (٢) اجابة الغوث بيان حال النقيب والنجاء والابدال والا وتاد والغوث. (٣) الاقوال الواضعه الجليه فى

مسألة نقض القسمة بغية الناسك فى ادعيه المناسك. (٣) تحبير التحرير. (٥) تحرير العبارة فيمن هو اولى بالإجارة (٢) تحرير النقول فى نفقة الفرع والاصول (٤) تنبيه الولاة والحكام على احكام شاتم خير الانام اواحد اصحابه الكرام (٨) الرحيق المختوم شرح قلائد المنظوم (٩) سل الحسام الهندى لنصرة مولانا خالد النقشبندى (١٠) شفاء العليل وبل الغليل فى حكم الوصية بالختات والتهاليل النقشبندى (١٥) شفاء العليل وبل الغليل فى حكم الوصية بالختات والتهاليل.

مقبره باب صغير ميں مدفون ہيں \_( آ زاد دائرَة المعارف)

#### (56) حضرت علامه طحطا وي تشاللة

طحطا وی لقب ہے۔ احمد بن محمد بن اساعیل کا جومشہور ہیں علامہ سید احمد طحطا وی سے لے طحطا یا طہطا اسیوط مصر میں ہے جہال علامہ طحطا وی کی پیدائش ہوئی ۔ فقیہ عصر ، محدث جیّد علامہ محقق فاضل مدقق تھے۔ الازہر میں تعلیم حاصل کی ۔ مدت تک مصر کے مفتی اور شیخ الحنفیہ رہے۔

آپ کی مشہور تصانیف میں شامل ہیں: (۱) حاشیہ در المبختار -الی شخیق و تدقیق کے ساتھ تصنیف کیا جو بڑا مقبول ہوا اور مصرمیں باوجود بڑے جم وضخامت کے چپ کرمشتہر ہوا اس کتاب میں آپ نے امام ابوحنیفہ کے مناقب کو اقوال صححہ اور مستندروایات سے ثابت کیا یہاں تک کہ علامہ سید ابن عابدین نے بھی بروقت تالیف روالمخار کے اس کو مدِ نظر رکھا اور اس سے بہت کچھ نقل کیا۔ (۲) حاشیہ علی مراقی الفلاح (۳) کشف الرین عن بیان المسح والجورین۔ اس کے علاوہ بہت سے رسائل و کتب تصنیف کئے۔

# (57)مولا ناعبدالرحم<sup>ا</sup>ن جامی عشاید

مولانا عمادالدین نورالدین عبدالرحمٰن جامی عموماً مولانا عبدالرحمٰن نورالدین محمد دُشی کے نام سے مشہور ومعروف صوفی شاعراور مؤرخ ہیں۔ مولانا جامی کی ولاد سے بروز بدھ ۲۳ شعبان المعظم کا بھر مطابق 7 نومبر 1414ء کو بوقت عشاء جام کے موضع خرجر دمیں ہوئی۔ جام ایک گاؤں ہے جو افغانستان کے صوبہ غور میں چشت کے شال میں ہری رود کے بائیں کمن ارب کے مقام إتصال معاون تگاؤگذید کے کنارے آباد ہے۔ یہاں سے اصل دریا اور اُس کے معاون کے مقام إتصال سے ایک گھنٹہ کی مسافت پر ایک اسطوانی شکل کا متناسب منزلوں والا مینار واقع ہے جو مینار جام کہلا تا

ہے۔ بچین میں باپ کے ساتھ ہرات اور سمر قند گئے جواس زمانے میں اسلامی علوم اور فارس اوب کا مرکز تھے تعلیم کے بعد سلوک وعرفان کی طرف رجوع کیا اور سعد الدین محمد کا شغری اور خواجہ علی سمر قندی کے حلقۂ طریقت میں ان کا شار خلفاء میں ہونے لگا۔ 1472ء میں حج کیا مختلف شہروں کی سیاحت کر کے ہرات واپس آئے اور وہیں انقال کیا۔

سلطان ابوسعید گرگانی ، سلطان حسین مرزا میرعلی شیرنوائی ، اوزون حسن ، آق قسیونلو، سلطان یعقوب سلطان محمد فاتح اور سلطان بایزید دوم مولا نا جامی کی بڑی عزت کرتے تھے۔ گوشہ نشین اور درویش منش تھے۔ نظم ونثر کی تصانیف 49 ہیں۔ نظم میں سات مثنویاں ہفت اورنگ سلسلة الذہب ، سلامان وابسال ، تحفة الاحرار ، صحبة الابرار ، یوسف زلیخا ، سیلی مجنوں ، و سند دنامه سکندری اور عزلوں کے تین مجموعے آپ کی یادگار ہیں۔ نثر میں گیارہ کتابیں تصنیف کیں۔

مولانا جامی کے والداحمد بن محمد دُتی تھے۔ وہ اولاً اصفہان کے قریبہ دشت میں رہا کرتے تھے، بعدازاں جام آ گئے۔مولانا محمد (مولانا جامی کے جدامجد ) کے عقد میں امام محمد بن حسن شیبانی کی اولا دسے ایک صاحبزادی تھیں۔ جن کے بطن سے مولانا جامی کے والداحمد بن محمد پیدا ہوئے۔

جب مولا نا جامی چیوئی عمر میں اپنے والد محترم کے ساتھ ہرات آئے تو مدرسہ نظامیہ میں کھہرے۔ وہاں علوم عربی کے ماہر جنید اُصولی کے درس میں داخل ہو گئے۔ پھر مولا نا خواجہ علی سمر قندی کے حلقہ درس میں داخل ہو گئے جو مدقق روزگار اور حضرت سیر شریف حب رحب انی کے نامور شاگر دھے۔ لیکن جامی 40 دن میں ہی اُن سے مستغنی ہو گئے اور مولا نا شہاب الدین محسد جاجری کے حلقہ درس میں چلے گئے جو اپنے وقت کے بہترین باحث (مناظر) تھے اور اُن کا سلسلہ جاجری کے حلقہ درس میں چلے گئے جو اپنے وقت کے بہترین باحث (مناظر) تھے اور اُن کا سلسلہ تا تھا۔ مولا نا جامی اِس کے بعد سمر قند میں محقق وت ضی

زادہ روم کے مدرسہ میں چلے گئے۔ پہلی ہی ملاقات میں جامی کی اُن سے بحث چل نگلی، جوطول پکڑ گئی۔آخر کار قاضی زادہ روم کو جامی کی بات سے اِ تفاق کرنا پڑا۔

مولا نا جامی کے اُساتذہ کرام: شہاب الدین محمد جاجری (پیمولا ناسمس الدین محمد جاجری سے الگ ایک شخصیت ہیں )،عثمان بن عبدالله خطائی حنفی معروف بیمولا نا زادہ خطائی ،نظام الدین (علم اُصول و بیان کے عالم تھے، انہوں نے علامہ سعدالدین تفتاز انی کی کتب پرحواشی لکھے۔ اوج ھ/ 1460ء میں فوت ہوئے )۔قاضی زادہ روم صلاح الدین موئی بن احمد ( قاضی محمودی کے نواسے تھا اورسلطان مرادعثانی کے عہد حکومت میں الآئے ہے تا آھئے ہے تا کہ وہ کے قاضی بھی رہے۔ اسم معقول ومنقول رہے۔ اسم معقول ومنقول میں ماہر تھے۔ مدتوں سطان سعید کی ملازمت میں رہے۔ درس و تدریس سے بھی وابستہ رہے۔ ماہ ربیج الثانی کے آئے ہے جنوری 1463ء میں فوت ہوئے)، مولا ناعلی قوشچی تیموری سطان مرزاالغ بیگ کے منظور نظر طالب علم تھے اور اُن کے ہمراہ علم فلکیات کے مشاہدے میں شریک عمسل رہا کرتے تھے۔ اپنے زمانہ قیام ہرات میں ایک دن مولا ناعلی قوشچی ترکوں کی طرح ایک عجیب سا کمر بند لیلئے، مولا ناجامی کی مجلس میں آئے اور شہرے کی آڑ میں فن ہیئت کے چند بے حدمشکل سوالات سے مولا ناجامی کی مجلس میں آئے اور شہرے کی آڑ میں فن ہیئت کے چند بے حدمشکل سوالات سے مطلان علی قوشچی انگشت بدنداں رہ گئے۔

مولا ناجامی نے اپنے عہد کی نامور روحانی شخصیات سے اکتساب فیض حاصل کیا جن میں قابل ذکر بیشخصیات ہیں: (۱) حضرت مخدوم سعد الدین کاشغری (۲) خواجہ محمد برہان الدین ابونصر پارسا (۵) حضرت شخ بہاء الدین عمر قدس فخر الدین لورستانی (۲) خواجہ محمد برہان الدین ابونصر پارسا (۵) حضرت شخ بہاء الدین عمر قدس چغارگی (۲) خواجہ مس الدین محمد کوسوئی (۷) مولا نا جلال الدین ابویزید پورانی (۸) مولا نامش ولا نا محمد الدین محمد اسد (۹) حضرت خواجہ عبید اللہ احرار: مولا نا جامی اور اِن کے مابین قلبی وروحانی تعلق مولا نا جامی کی نثری اور منظومی تصانیف میں نظر بھی آتا ہے۔ حضرت خواجہ سے ملاقات غالب آلے کہ میل اللہ احرار تو اجہ میں بھوئی تب مولا نا جامی کی عمر 55 سال ہو چکی تھی اور حضرت خواجہ عبید اللہ احرار 23 سال اللہ احرار 23 سال کے تھے۔ اِس ملاقات کے بعد حضرت خواجہ عبید اللہ احرار 23 سال تک بینچ ایس مقام ہرات میں ہوئی تب مولا نا جامی کی عمر قد سال ہو تک عبد حضرت خواجہ عبید اللہ احرار 23 سال کے تھے۔ اِس ملاقات کے بعد حضرت خواجہ عبید اللہ احرار 23 سال کے تھے۔ اِس ملاقات کے بعد حضرت خواجہ عبید اللہ احرار 23 سال کے تھے۔ اِس ملاقات کے بعد حضرت خواجہ عبید اللہ احرار 23 سال کے تھے۔ اِس ملاقات کے بعد حضرت خواجہ عبید اللہ احرار 23 سال کے تھے۔ اِس ملاقات کے بعد حضرت خواجہ عبید اللہ احرار 23 سال کے جان کا سلسلہ نقشیند ہیں ہوئا ہوا رسول اللہ صلی ہوئے متند حوال کے جنازہ پر سمرقد حاضر ہوئے ہوں۔

یہ علوم نہیں ہوتا کہ مولا نا جامی اِن کے جنازہ پر سمرقد حاضر ہوئے ہوں۔

ماہِ ربیع الاول <u>کے بہ</u>ے اگست 1472ء تا <u>۸ے بہ</u>ے 1456ء میں خراسان سے جھاز تک کا سفر۔ اِس سفر میں مولا نا جامی راستے میں ہمدان، کر دستان، بغداد، کر بلا، نجف، مدینه منورہ، مکہ کرمہ، دشق، حلب اور تبریز، سے گزرتے ہوئے واپس خراسان آئے۔

مولا نا جامی کا عرصه حیات میں سرز مین فارس دوحصوں میں منقسم تھی اور اِس پر دومختلف شاہی خاندان برسر اِقتدار تھے۔ دونوں خاندان ہائے سلطنوں کا مرکز حکومت تبریز ہی تھا۔ مولا نا جامی کی وفات بروز جمعہ ۱۸ محرم الحرم ۸۹۸ سے مطابق 14 نومبر 1492 ء کو ہرات میں میں بوقت اذانِ جمعہ ہوئی۔ ہرات اب افغانستان کے صوبہ ہرات کا دار الحکومت ہے۔ مدت حیات قمری سال کے اعتبار سے 78 سال 3 یوم تھی۔ سال کے اعتبار سے 78 سال 3 یوم تھی۔ آپ کی تصنیفات میں؛ بہارستان یا روضۃ الاخیار (فارسی نظم ونثر)، شرح دیب حیب مرقع (فارسی نثر)، منشآت جامی (فارسی نثر) شامل ہیں۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

## (58) حضرت امام ربانی شیخ احمد فاروقی مجدد الف ثانی میشد

آپ کا نام نامی اسم گرامی احمہ ہے، لقب بدرالدین اور کنیت ابوالبرکات ہے، امام ربانی اور مجدد الف ثانی عرفیت ہے۔ آپ مسلکا حفی اور مشرباً نقشبندی ہیں۔ آپ کے والد ماجد حضرت شخ عبدالاحد سلسلۂ چشتیہ اور سلسلۂ قادریہ کے جامع اور حضرت شخ عبدالقدوس گسنگوہی وہی اللہ کے صاحبزاد ہے شخ رکن الدین وہی وہی تھے۔ حضرت محبدد الف ثانی قدس سرہ کا نسب مبارک ستائیس واسطوں سے امیر المونین حضرت عمر فاروق وہی تھی سے جا ملتا ہے۔ ۱۲ شوال المکرم اے وہ صاحب مجد سرہند شریف میں حضرت مجدد صاحب وہی کے والدت باسعادت ہوئی۔ آپ کی ولادت سے پہلے آپ کے والد ماجد نے خواب دیکھا۔ آپ نے اس زمانے کے مرشد کامل قطب دوراں حضرت شاہ کمال صاحب کیستی میں میں سے الحاد اور بدعت کی شاہ صاحب وہی ہے۔ نے فرمایا:

آپ نے تھوڑ ہے ہی عرصہ میں قرآن مجید حفظ کرلیا۔ حفظ قرآن مجید کی فراغت کے بعد اکثر کتب درسیہ والد ماجد سے اور پچھ سر ہند کے دوسر سے علماء سے پڑھیں۔ عام درسیات اور کتب تصوف مثلاً تعرف،عوارف المعارف اور فصوص الحکم وغیرہ والد بزرگوار سے، کتب حدیث حضرت شخ لیعقوب صاحب کشمیری پُولٹیٹے سے، امام واحدی کی تفسیر''بسیط'' نیز تفسیر'' وسیط'' اور اسباب النز ول تفسیر بیناوی، منہاج الوصول، الغایۃ القصولی، صحیح بخاری شریف، الا دب المفرد، ثلاثیات، مشکلوۃ شریف، شائل تر مذی شریف، تصدہ برخت نی پُولٹی سے۔ اور شائل تر مذی شریف، قصیدہ بردہ وغیرہ حضرت مولانا قاضی بہلول صاحب بدخت نی پُولٹی سے۔ اور معقولات کی کتابیں مولانا کمال صاحب کشمیری سے پڑھیں جواس زمانہ میں ماہرفن سمجھے جاتے معقولات کی کتابیں مولانا کمال صاحب کشمیری سے پڑھیں جواس زمانہ میں ماہرفن سمجھے جاتے طریقۂ چشتہ میں والد بزرگوار سے بیعت کی اور اس کا سلوک کھمل کیا بھسر طریقۂ قادریہ پر راہ روی شروع کی۔ اس کے رہنما اور مرشد بھی والد بزرگوار ہی تھے مگر خرقۂ خلافت

حضرت شاه سکندر نبیره حضرت شاه کمال صاحب مینظلی میشتر سے حاصل ہوا۔

سترہ سال کی عربیں کتب درسید کی تعلیم اور طریقہ کی تلقین فرمانے گے۔ اُس زمانہ میں سلسلۂ کبرویہ کے مشہور ولی اللہ حضرت مولانا یعقوب صاحب میں جب کہ آپ کے والد بزرگوار نے اس صاحب بیالتہ نے طریقہ کبرویہ بھی حاصل کیا۔ بوٹیاھیں جب کہ آپ کے والد بزرگوار نے اس دارفانی سے رحلت فرمائی اور آپ بارادہ کج بیت اللہ اپنے وطن مبارک سے روانہ ہوکر دہ بلی پہنچ تو ملا حسن کشمیری بیالتہ سے ملاقات ہوئی۔ انہوں نے حضرت خواجہ باقی اللہ نقشبندی احراری بیالتہ کا ذکر کیا۔ زیارت کا وہی اشتیاق قلب مبارک میں پیدا ہوا۔ آپ جلد سے جلد حضرات خواجہ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ حضرت خواجہ صاحب بیالتہ بھی اپنی عام عادت کے برخلاف مجد دصاحب بیالتہ کہی اپنی عام عادت کے برخلاف مجد دصاحب بیالتہ کھی اپنی عام عادت کے برخلاف مجد دصاحب بیالتہ کھی اپنی عام عادت کے برخلاف مجد دصاحب بیالتہ کھی اپنی عام عادت کے برخلاف مجد دصاحب بیالتہ کھی اپنی عام خدمت اور نہاں طور پرحاصل حضرت امام ربانی بیالتہ نے ڈھائی ماہ دبلی میں قیام فرمایا۔ اور نسبت نقشبند بیکامل طور پرحاصل حضرت امام ربانی بیالتہ کے بعد مجد دصاحب بیالتہ دومرتبہ اور دبلی تشریف لائے اور خواجہ صاحب بیالتہ کی میں میں حاضر ہوئے۔ اس کے بعد مجد دصاحب بیالتہ دومرتبہ اور دبلی تشریف لائے اور خواجہ صاحب بیالتہ کی میں میں حاضر ہوئے۔ اس کے بعد مجد دصاحب بیالتہ دومرتبہ اور دبلی تشریف لائے اور خواجہ صاحب بیالتہ کی میں عاضر ہوئے۔

دوسری حاضری میں خلعت خلافت عطا فرمائی گئی۔ تیسری بار حضرت خواجہ صاحب بُولیکی سے رخصت ہونے گئے تو بہت ہی بشارتیں حضرت مجد دصاحب بُولیکی کوسنا کر رخصت کیا۔ جہانگیر حیسا باوشاہ غلام بن گیا تھا مگر بھی کوئی مستقل ذریعہ آمدنی کانہ پیدا ہوا۔ نہ پیدا کرنے کاخیال فرمایا۔ آپ کواللہ تعالی نے تجدید واحیاء دین کے لئے منتخب فرمایا تھا۔ اکبر کے الحاد کا مقابلہ کیا، جہانگیر کی اصلاح و تربیت فرمائی اور اس سلسلہ میں کسی فتم کی مصلحت کوروانہیں رکھا اور کسی فتم کی مصلحت کو برداشت نہیں کیا۔ نیتجاً آپ کو مخالفتوں کا سامنا کرنا پڑا اور قید و بندسے دوچار ہوئے۔ مداہنت کو برداشت نہیں کیا۔ نیتجاً آپ کو مخالفتوں کا سامنا کرنا پڑا اور قید و بندسے دوچار ہوئے۔ اپنی عمر کے آخری شعبان میں حیب معمول پندرھویں شب کوعبادت کے لئے خلوت کا نہ میں تشریف لئے گئے۔ اس کے بعد آپ نے ارشاد و ہدایت کا سب کام صاحبز ادوں کے سپر د خانہ میں تشریف نے گئے۔ اس کے بعد آپ نے ارشاد و ہدایت کا سب کام صاحبز ادوں کے بھر اس کردیا، اور اپنا تمام وفت قرآن مجید کی تلاوت اور افکار و اشغال طریقت میں صرف فرمانے گئے۔ سوائے نماز کے خلوت سے باہر تشریف نہ لاتے تھے۔ نقل روز وں اور صدقات و خیرات کی بھی اس نومانہ میں بہت کشرت فرمائی۔ وسط ذوائج میں حضرت کوشیق انتفس کی بھاری لاحق ہوئی۔ تپ محرقہ نروع ہوا۔ جو لوما فیوما ترقی کرتا چلا گیا۔ انہیں ایام میں ایک روز فرمایا کہ حضرت پیرانی پیر مُیسلیا

کومیں نے دیکھا، بڑی مہر بانی مجھ پر فرمائی۔

۱۲ محرم کوفر ما یا کہ بس اب چالیس پچاس دن کے اندر مجھ کو اس عالم من نی سے سفر کرنا ہے۔ چنا نچہ ایسا ہی ہوا، اور بتاریخ ۲۸ صفر ۱۳۰۰ بے ھر یسٹھ برس کی عمر میں آپ نے دائ اجل کو لیک کہا۔ جس رات کی صبح کو آپ دنیا سے جانے والے تھے، حسبِ معمول تہجد کی نماز کے لئے اٹھے اور بڑے اطمینان سے وضو کر کے نماز پڑھی اور خدام سے فرما یا کہتم لوگوں نے تیا داری میں بہت تکلیف اٹھائی۔ اب آج یہ تکلیف ختم ہے۔ اخیر وقت میں ذکر اسم ذات کا بہت غلب ھت۔ ذکر کرتے کرتے روح مبارک رفیق اعلیٰ سے مل گئی۔ اناللہ وانا الیہ راجعون۔

نماز جنازہ حضرت کے فرزند ثانی خواجہ محمد سعید مُیالیہ نے پڑھائی اور اپنے بڑے صاحبزادے حضرت خواجہ محمد صادق مُیلیہ کی قبر مبارک کے سامنے خاص شہر سر ہند مسیں مدفون ہوئے۔ اللہ تعالی نے آپ کوسات فرزند عطا فر مائے تھے جن میں سے تین صغرت میں حضرت مجد دصاحب مُیلیہ کی حیات میں فوت ہوگئے۔ آپ کے خلفاء میں سے ایک نامور خلیفہ حضرت طاہر بندگی مُیلیہ لاہور میں قبرستان میانی صاحب میں مدفون ہیں اور آپ کا مزار پر انوار مرجع انام ہے۔ (تفصیل کیلئے دیکھئے علاء ہند کا شاندار ماضی، ج1)۔ (بیابہ کبس نفیس مُیلیہ صفحہ ۵۳۴)

#### (59)محرين خليفه الإبيى تمييلية

ابوعبداللہ محمد بن عمر التونسي الوشائي الابي المالکي اہل تيونس کے مشہور محدث ومفسر ابّی کی نسبت گاؤں آبہ کی طرف ہے۔ آپ کی شہرت صحیح مسلم کی شرح ہے جو آپ نے تصنیف کی جسس میں آپ نے المازری، قاضی عیاض، قرطبی اور علامہ نووی کی شروح کو جمع کیا ہے ساتھ ہی شیخ ابن عرفہ کے ایس کے ہیں۔

تصانیف میں: (۱) کہال اکہال المعلم فی شرح مسلم(۲) شرح المدونة فی فروع الفقه المالکی(۳) تفسیر القرآن 8 جلدوں میں شامل ہیں۔∠۲۸ ھ میں تیونس میں وفات یائی۔(آزاددائرۃ المعارف)

## (60) حضرت مفتى عبدالواحد عشاللة

آپ حضرت مولانا عبدالعزیز سہالوی ﷺ (محدث پنجاب) گوجرانوالہ کے بھیتیجاور داماد تھے۔ مدرسہ تھا جو 1926ء میں قائم

ہوا تھا۔مولانا عبدالعزیز ﷺ کا 1944ء میں انقال ہوا۔حضرت مولانا عبد العزیز کے بعد آپ کے جانشین مہتم مدرسہ اور خطیب جامع مسجد مفتی عبدالوا حد مُشِلَّة بنے جو ڈائبیل سے فارغ التحصیل تھے۔حضرت علامہ سید انور شاہ کاشمیری ٹیشیہ کے شاگر دیتھے۔مولا نامحمد سرفراز خان صفدر ٹیشیہ اور حضرت مولا نا صوفی عبد الحمید خان سواتی و شیر ، دونوں اس مدرسے کے طلباء میں سے تھے۔ دونوں بھائی 1937ء تا 1940ء تک یہاں پڑھتے رہے پھریہیں سے وہ دیوبند گئے اور واپس آ کرحضرت صفدراسی مدرسه میں مدرس ہوئے تھے۔مولا ناصفدر،مولا نامفتی عبدالواحد ﷺ اورمولا نا عبدالقدير کیمل پوری میشیز کے شاگر دہیں۔مفتی صاحب کی کوششوں سے مولا نا عبدالعزیز میشیز کی کتب زیور طبع سے آراستہ ہوئیں۔مفتی صاحب فرماتے تھے کہ آنے والے کو دلائل کی ضرورت نہیں،مسکلے کی ضرورت ہے اس لیے صرف مسئلہ بتا ناچاہیے، ہاں کوئی عالم آئے تو اس کو دلائل بتاؤ۔ عام آ دمی کو کیا پتہ کہ بچے حدیث کیا ہوتی ہے،ضعیف کیا ہوتی ہے، عام مخصوص منہ ابعض کیا ہوتا ہے اور عام مطلق کیا ہوتا ہے۔ وہ تقسیم ملک سے پہلے جمعیت علماء ہند کے بڑے رہنماؤں میں سے تھے اور پنجاب کے بڑے قائدین میں سے تھے۔مفتی صاحب ﷺ جمعیۃ میں بھی تھے، کانگریس میں بھی اور احرار کے ساتھ بھی تھے۔ جمعیۃ اور کانگریس کے ضلعی صدر رہے۔ جب جمعیۃ علاءاسلام قائم ہوئی تو قب م یا کتان کے بعد مفتی صاحب میشد اس کے مرکزی ناظم تھے۔ یعنی حضرت مفتی صاحب میشد سیاسی و تحریکی دنیا کے سرگرم بزرگ تھے، پاکستان بننے سے پہلے بھی اور پاکستان بننے کے بعد بھی۔مولانا اساعيل سلفي يُمِّينيُّهُ، صاحبزاده سيدفيض الحسن شاه يُمِّينيُّ اورمولا نامفتي عبدالواحد يَمِينيُّهُ كي مثالي دوسي تقي\_ مفتی صاحبؓ کی اپنی اولا دنہیں تھی ۔ آپ پر فالج کا حملہ ہوا اور 1982ء میں دائ اجل کولبیک کہا۔ (علم دین ڈاٹ کام، رفتگان)، (ماخوذ از کالم مولانا زاہدالراشدی مدخلۂ ۱۰۲ء)

## (61) حضرت خليفه غلام محمد دين پوري رُواللهُ

مولانا ابوالسراج غلام محمد رئیسی بن سردار حاجی نور محمد خان رئیسی بن سردار محمد چراغ خان صلع جھنگ کے اکیانہ بلوچ قبیلے کے چشم و چراغ سے ۔ 1835ھ میں موضع عالمے خان شرقی صلع جھنگ میں پیدا ہوئے ۔ سردار حاجی نور محمد خان ایک دیندار اور درویش صفت انسان سے ۔ انہوں نے اپنی زندگی میں تمام کاروبار اپنے بڑے صاجزاد ہے سردار محمد اساعیل رئیسی کے سپرد کردیا تھا اور خود اہل اللہ کی محفلوں میں وقت گزار تے تھے۔ اس مقصد کے لئے انہوں نے دور دراز کے تھا اور خود اہل اللہ کی محفلوں میں وقت گزار تے تھے۔ اس مقصد کے لئے انہوں نے دور دراز کے

سفر بھی کیے۔فریصہ حج کی بجا آ وری کے بعد مستقل طور پرارض حجاز میں سکونت اختیار کرنے کا ارادہ کیا چنانچہ ۲۵۸ اور 1842 - 43ء میں افراد کنبہ کو لے کر باراد ۂ ہجرت چل پڑے۔راستے میں بستی'' ٹبی کورائیاں'' پہنچے تو اچا نک بیار ہو گئے اور چند دن بعد داعی اجل کولبیک کہا۔

خاندان کے سربراہ سردار حاجی نور محمد خان کی اچانک وفات کے سبب یہ خاندان'' مجی کورائیاں'' میں رہ پڑا۔مولا ناغلام محمد کی والدہ ماجدہ نے محنت مزدوری کر کے بیتیم بچوں کی پرورش کی۔آپ نے بستی مولو یاں ضلع رحیم یار خان میں ابتدائی تعلیم حاصل کی۔مولا نافقیراللہ میں ابتدائی تعلیم حاصل کی۔مولا نافقیراللہ میں سامنے زابوئے تلمذتہہ کیا اور شرح جامی تک کتب درسیہ پڑھیں۔اس کے بعد ذاتی مطالعے سے قرآن وسنت میں درک حاصل کی۔

آپ''فی کورائیاں'' میں مقیم سے کہ انہوں نے اپنی بڑی بہن کا رشتہ بلوچ قتیلے سے باہرایک کمہار سے کردیا۔ بی کورائیاں کے بلوچوں نے اسے اپنی ہتک خیال کیا اور موقع پا کر کمہار مذکور کو تی ہتک خیال کیا اور موقع پا کر کمہار مذکور کو تی ہتک خیال کیا اور موقع پا کر کمہار کور کو تا تا تا ہم کر دیا۔ اس پر اکتفائیمیں کیا کمہار مذکر ر کے شیر خوار بیچ (مولا نا غلام محمد مُنِیسَّۃ نے بی کورائیاں کی سکونت کو بھی بھوکا پیاسا رکھ کر مار ڈالا۔ اس سانحہ کے بعد مولا نا غلام محمد مُنِیسَّۃ نے بی کورائیاں کی سکونت ترک کردی اور بستی گھوٹیہ (علاقہ خانپور) آ گئے۔ آخر میں سام ۱۹۳ ہے/ 1876ء کے لگ بھگ'' دین پور'' آ گئے۔ آپ نے سلسلہ قادر یہ میں مولا نا محمد میں بھا۔ چونڈوی مُنِیسَۃ (م مرفقا موقع نے فلام فرید بیعت کی تھی۔ تقریباً ۲۸ سال ان کی صحبت میں رہے اور خلافت سے سرفراز ہوئے۔ خواجہ غلام فرید کوان سے تعلق خاطر تھا۔

آپ نے '' تحریک ریشمی رومال'' میں حصہ لیا اور گرفتار ہوئے۔مولا ناعب دالقادر دین

پوری رئیتانی کے ہمراہ جالندهر میں چھ ماہ نظر بندر ہے۔ آپ نے ۱۲۔ و ۱۳ اور 1922ء میں اپنے مرشد حافظ محمصدیق بھر چونڈوی اور سید محمد راشد رئیتانی (مرشد حافظ محمصدیق بھر چونڈوی) کے نام پر دین پور میں ''مدرسہ صدیقیہ راشد ہے' قائم کیا جوآج تک علمی و دینی خدمات میں سرگرم ہے۔ ۱۲۳ الله ۱۹۷۶ء میں فریضہ جج اداکیا۔ مولا ناغلام محمد نے وجع المفاصل کے عارضے میں ۱۳۵۰ الحجہ ۱۹۵۳ء میں فریضہ جج اداکیا۔ مولا ناغلام محمد گوٹوی شخ الجامعہ عباسیہ بہاولپور نے نافر جنازہ پڑھائی اور دین پور میں دفنائے گئے۔ ان کے بارخلافت کو صب ذیل بزرگوں نے اٹھایا: (۱) مولا ناحسین احمد مدنی رئیسی وفنائے گئے۔ ان کے بارخلافت کو صب ذیل بزرگوں نے اٹھایا: مولا ناحسین احمد مدنی رئیسی وفنائے گئے۔ ان کے بارخلافت کو صب ذیل بزرگوں نے اٹھایا: مولا ناحسین احمد مدنی رئیسی وفنائے گئے۔ ان کے بارخلافت کو صب ذیل بزرگوں نے اٹھایا: مولا ناحسین احمد مدنی رئیسی وفنائے گئے۔ ان کے بہت می اولاد دی مگر سلسلنسل تین صاحبزادوں اور تین صاحبز دیوں سے چلا۔ ان میں سے پہلی اہمیہ سے دو صب حب زادے مولا نا عبدالہادی رئیسی اور میاں رشید احمد رئیسی بیسی وسری اہمیہ مولا نا عبیداللہ سندھی رئیسی کی وختر تھیں۔ عبدالہادی رئیسی اور میاں رشید احمد رئیسی بیسی المیہ مولا نا عبیداللہ سندھی رئیسی کی وختر تھیں۔ ان سے ایک صاحبزادے میاں ظہیر الحق رئیسی بیسی اہوے۔ ( تذکرہ اولیائے دیو بندس ۱۹۰۰)

## (62) حضرت مولا نا محمه على موتگيري <sup>عث</sup> الله

محرعلی بن عبدالعلی بن غوث علی حنی نقشبندی کا نپوری ہند کے مشہور فاضل علماء میں سے سے ساشعبان ۲۲ الے همیں کا نپور میں پیدا ہوئے ، ابتدائی تعلیم مولا نامفتی عنایہ ہے۔ احمہ کا کوروی سے سامل کی ، پھر سید حسین شاہ کشمیری پیشٹہ سے پڑھتے رہے ، بعدازاں مفتی لطف اللہ حفی پڑھ ہے کا نپور میں رہ کرتمام درسی کتابوں کی شکمیل کی ، پھر مدرسہ ''فیض عام'' کا نپور میں ایک عرصہ تک کا نپور میں رہ کرتمام درسی کتابوں کی شکمیل کی ، پھر مدرسہ ''فیض عام'' کا نپور میں ایک عرصہ تک پڑھاتے رہے ، پھر سہار نپوری المحدث پڑھاتے رہے ، پھر سہار نپوری المحدث کر عامت علی قادری سے حدیث پڑھی اور سند حاصل کی ۔ پھر عازم کا نپور ہوئے ۔ جوانی ہی میں حضرت کر امت علی قادری کا لپوری پڑھائے سے بہت سے فیوض حاصل کی ۔ پھر حضرت مولا نافضل رحمٰن بن اہل اللہ دمراد کی اور کی پھر حضرت مولا نافضل رحمٰن بن اہل اللہ دمراد رہے ۔ ججاز کا سفر کیا اور جج و زیارت سے مشرف ہوئے ۔ ایک سال تک مکہ کرمہ سسیں رہے ۔ مراسی ہندوستان واپس آئے ، اور 'مونگیر'' چلے گئے اور وہیں سکونت اختیار کر لی ، اور بہت ہی قبولیت حاصل کی ، دوبارہ حجاز کا سفر کیا اور وہاں پورے دوسال تک رہے ۔ واپ س مونگیر آئے اور عبی سکونت اختیار کر لی ، اور بہت ہی عبادت اور افادہ میں گئے رہے ۔ اور انہوں نے ہی السیاھ میں ''ندوۃ العلماء'' کی عربی مدارس عبادت اور افادہ میں گئے رہے ۔ اور انہوں نے ہی السیاھ میں ''ندوۃ العلماء'' کی عربی مدارس

کے احیاء اور نظام درس کی اصلاح کی خاطر بنیا در کھی، ندوہ کے اراکین نے کے اسلاھ میں لکھنؤ کے اندر ایک بہت بڑے مدرسہ کی بنیا در کھی۔ اور یہ وہی مدرسہ ہے جس نے دار العسلوم کے نام سے شہرت پائی ہے۔ عیسائی مشینر یوں اور پادر یوں کی ڈٹ کرتر دید کی، اس کام کے لیے ایک رسالہ ''منشور محمدی'' جاری کیا جو پانچ سال تک جاری رہا، عیسائیت کے رد میں قابلِ قدر کتا ہیں کھیں، ان میں مراۃ الیقین، آئینہ، دفع التلبیسات اور پیغام محمدی خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔

ان کے پیرومر شدمولا نافضل رحمٰن گنج مراد آبادی رئیلیہ ان کی بہت ہی تعریف کیا کرتے اور فرماتے تھے کہ ان کی روح متقدمین کی ارواح میں سے باقی رہ گئی۔ پیرا کی میں تاک۔ تھے ، قرآن مجید بڑے سوز سے بڑتے تھے ، بہت ہی نفاست پند تھے ، بڑے شرم وحی والے تھے ، شب بیدار تھے۔ ان کی تصانیف بہت بیں ، ان میں عیسائیت کے رد میں ، پیغام محمدی ، اور قادینیت کے رد میں ، پیغام محمدی ، اور قادینیت کے رد میں ، نیغام محمدی ، اور قادینیت کے رد میں ، فیصلہ آسانی ، بہت ہی عمدہ کتابیں ہیں۔ اسی طرح اپنے شیخ فضل رحمن کے اقوال و تعلیمات میں ، ارشادر رحمانی بھی ان کی عمدہ کتاب ہے۔ ۸ رر بھے الاول الا سیاھ / 13 ستمبر 1927ء میں وصال ہوا ، اور مونگیر کی خانقاہ میں فن کئے گئے۔ مکہ مکرمہ کے عرصہ قیام میں حضرت حاجی امداد اللہ مہاجر مکی رہنا ہوا ، اور مونگیر کی خانقاہ میں فن کئے گئے۔ مکہ مکرمہ کے عرصہ قیام میں حضرت حاجی امداد فیل اور ان سے بھی خلافت حاصل کی۔ اولاد میں ایک عالم فرزندمولانا قاری منت اللہ ہیں۔ (تذکرہ اولیائے دیو بندس ۲۶۲)

# (63) حضرت مولا نامحمه ابراہیم سلیم پوری ﷺ (میاں چنوں)

مولانا محمد ابراہیم بن پیرمحمد ریستان موضع بلندہ تحصیل نکودر ضلع جالندھر میں بیدا ہوئے، ابتدائی درسیات موضع بلندہ میں پڑھیں، اعلی تعلیم کے لئے دارالعلوم دیو بندتشریف لے گئے، دورہ

حدیث شریف حضرت شیخ الهند رئیسی سے پڑھ کر ۲۸سیا ھے میں سند فضیلت حاصل کی، چند ماہ دارالعلوم دیو بند میں فرائفِ تدریس انجام دیئے، وہاں سے بھاگل پور منتقل ہوئے قیام پاکستان کے بعد ہجرت کر کے میاں چنوں ضلع ملتان چلے آئے اور آخری دم تک پیبیں مقیم رہے، میاں چنوں میں آپ نے مدرسہ عربیہ اسلامیہ کے نام سے دینی مدرسہ قائم کیا اور درس و تدریس میں مشغول ہو گئے، آپ نے مدرسہ عربیہ اسلامیہ کے نام سے دینی مدرسہ قائم کیا اور درس و تدریس میں مشغول ہو گئے، آپ نے آپ سے استفادہ کیا۔

مولانا محمہ ابراہیم بیشتہ میاں چنوں حضرت شیخ الہند محمود حسن بیشتہ سے بیعت ہوئے۔
حضرت حافظ محمہ صالح بیشتہ کی خدمت میں سالہا سال آتے رہے اور پھر ہمارے حضرت مولانا شاہ
عبدالقادررائے پوری بیشتہ کی خدمت میں حاضری ہوتی رہی اور حضرت مولانا حسین احمہ مدنی بیشتہ
سے بھی بیعت ہوئے اور حضرت مولانا اشرف علی تھانوی قدس سرۂ کی خدمت میں بھی جاتے رہے،
لیکن خود کھتے ہیں کہ اجازت کسی کی طرف سے نہیں ہوئی۔ سنا ہے کہ بعد میں حضرت اوت دسس
رائے پوری بیشتہ نے اجازت فرمادی تھی۔ بزرگ ہیں، عالم بطل ہیں، اگر مولانا بیعت ارث وجی فرما نیس تو ہزاروں کو فیضان ہو، مخلصین میں سے ہیں۔ رائے کوٹ میں، میس نے خواب میں حضور مرورکا کنات صافح اللہ تھی کی زیارت کی، میں نے دوڑ کر مصافحہ کیا تو حضرت مولانا ابراہیم صاحب کو حضور اکرم صافحہ آگر میرا خواب سے جو اوران شاء اللہ تعب الی سے بی حضور اکرم صافحہ کی شیشہ کے خافاء، میں بیشے دیکھا، اگر میرا خواب سے جے اوران شاء اللہ تعب الی سے بی جو تو بڑی بشائہ کے خافاء، میں ۱

صبح تہجد کے لئے اُسٹے، وضوء کیا چار پائی پر پاؤں لٹکا کر بیٹھے تھے کہ گر کر جان حبال آفریں کے سپر دکی، وفات سے اگلے سال باش سے قبر کھل گئی نعش کو کئی گھٹے باہر نکال کر دوبارہ قبر ٹھیک کر کے وفن کئے گئے، عینی شاہدوں کا حلفیہ بیان ہے کہ جسم کے وزن اور لچک میں کوئی کمی نہ تھی حتی کہ منہ پر گرنے سے چوٹ کا نشان ایسے تھا جیسے غسل دینے کے وقت تھا، ایک صاحب نے

ﷺ کو ہلا حُلا کر دیکھا تو اس میں پوری کچک تھی۔

ے رجب المرجب و<mark>9 س<sub>الہ</sub> ھ</mark>/ 9 ستمبر 1970ء میں آپ کی وفات ہوئی اور مدرسہ عربیہ اسلامیہ میاں چنوں کے احاطہ میں تدفین ہوئی۔ (بیاب<sup>مجل</sup> نفیس پڑھی<sup>ا می</sup>صفحہ ۳۷۳)

# (64) حضرت مولا نامحمد بدر عالم ميرتھی مہاجر مدنی پيشاند

آپ 1901ء کو''بدایوں''ضلع میرٹھ میں پیدا ہوئے۔ والدصاحب کا نام حاجی تہورعلی تفاق آن مجید کی تعلیم کے بعد ابھی اسکول کی تعلیم حاصل کررہے تھے کہ انہی ایام مسیں آلہ آباد میں حضرت مولا نااشرف علی تفانوی رئینیڈ کا ایک وعظ سن کر دینی تعلیم حاصل کرنے کا فیصلہ کرلیا چنانچہ میں حضرت مولا نااشرف علی تفالوں رئینڈ کا ایک وعظ سن کر دینی تعلیم حاصل کرنے کا فیصلہ کرلیا چنانچہ میں ۱۳۳۱ھ/ 1918ء کو حضرت مولا نا خلیل احمد خلیل احمد صاحب رئینڈ سے دورہ کہ حدیث بڑھ کر سند فراغت حاصل کی۔ آپ حضرت مولا ناخلیل احمد صاحب کے ممتاز تلا فدہ میں سے تھے۔ (مولا ناعاش الهی میرٹھی، تذکرۃ الخلیل، کراچی 1971ء میں ۲۳۳ کے صاحب کے معتاز تلا فدہ میں سے تھے۔ (مولا ناعاش الهی میرٹھی، تذکرۃ الخلیل، کراچی 1971ء میں ۲۳۳ کے بعد دارالعلوم دیو بند تشریف لے گئے اور دوبارہ امام العصر مولا ناانور شاہ کشمیری سے دورہ حدیث بید دارالعلوم دیو بند تشریف لے گئے اور دوبارہ امام العصر مولا ناانور شاہ کشمیری سے دورہ حدیث بیرھ کر دوسری سند حاصل کی۔ (مولا نامجہ شاہد سہار نیوری، تاریخ مظاہر، سہار نیوری سند حاصل کی۔ (مولا نامجہ شاہد سہار نیوری، تاریخ مظاہر، سہار نیوری سند حاصل کی۔ (مولا نامجہ شاہد سہار نیوری، تاریخ مظاہر، سہار نیوری سند حاصل کی۔ (مولا نامئر شاہد سہار نیوری، تاریخ مظاہر، سہار نیوری سند حاصل کی۔ (مولا نامؤر شاہد سہار نیوری، تاریخ مظاہر، سہار نیوری سند حاصل کی۔ (مولا نامؤر شاہد سہار نیوری، تاریخ مظاہر، سہار نیوری سند حاصل کی۔ (مولا نامؤر شاہد سہار نیوری، تاریخ مظاہر، سہار نیوری سند حاصل کی۔ (مولا نامؤر شاہد سہار نیوری، تاریخ مظاہر، سہار نیوری سند حاصل کی۔ (مولا نامؤر شاہد سہار نیوری سند حاصل کی۔ (مولا نامؤر شاہد سہار نیوری سند حاصل کی۔ (مولا نامؤر شاہد سے سند کر تاریخ مظاہر سے سند کی سے دور کی سند حاصل کی۔ (مولا نامؤر شاہد سے سند کی سے دور کی سند حاصل کی در مولا نامؤر سے دور کی سند حاصل کی۔ (مولا نامؤر شاہد سے سند کی سند کی سند کی سند کی در مولا نامؤر سے سند کی سند کی سند کی سند کی سند کر تاریخ کی سند کی در کی سند کی در کی سند کی کرنے کی سند کی سند

مولانا قارى محمه طيب قاسمى لكھتے ہيں:

'' فیض الباری شرح صحیح البخاری آپ کی تالیفات کا شاہ کار ہے۔ حضر سے مفتی اعظم مولانا عزیز الرحمٰن بُیْسَدُ کے خلیفہ مجاز حضرت قاری محمد اسحاق صاحب میر شھی بیشائیہ سے بیعت اور ان کے خلیفہ مجاز ہیں۔ آپ کا سلسلۂ بیعت وارشاد خصوصیت سے افریقہ میں بہت پھیلا۔ آپ کی تصنیف و تالیف میں '' ترجمان السنۃ'' علم حدیث میں ایک شاہ کارتصنیف ہے۔''

''مظاہر العلوم''سہار نیور اور'' دار العلوم دیوبند'' میں تدریس کے بعد آپ جامعہ اسلامیہ ڈائھیل تشریف لے گئے۔ جہاں سترہ سال تک تدریسِ حدیث میں مشغول رہے۔ زاں بعد مدرسہ ''جامع العلوم'' بہاولنگر میں ایک سال کی تدریس کے بعد دہلی تشریف لے گئے۔ وہاں ندوۃ المصنفین کے ''رفیق خصوصی'' بن کر''تر جمان السنة''کی تالیف کا کام شروع کیا۔ دوسری جلد زیر تالیف تھی کہ ملک تقسیم ہوگیا اور آپ کراچی آگئے۔ پھر جامعہ اسلامیہ ٹیڈوالہ یار میں تدریسِ حدیث کرتے

رہے۔ایک عرصہ تک اس جامعہ کے ناظم اعلیٰ رہے۔ ٹنڈوالہ یارسے ۲ے سالے ہورہ ہجرت کی اور پاک زمین کواپنی اماجگاہ بنایا۔ ۵ رجب ۱۳۸۵ او/129 کتوبر 1965ء کو جمعہ کی شب میں انتقال فرما یا اور جنت البقیع میں تدفین ہوئی۔ (مولوی محمہ شاہر سہار نپوری، تاریخ مظاہر، سہار نپور، ۱۳۹۵ ہے ۲۶ فرما یا اور جنت البقیع میں تدفین ہوئی۔ (مولوی محمہ شاہر سہار نپوری، تاریخ مظاہر، سہار نپور، ۱۳۹۵ ہے جا تھیں تصنیفی خدمات: (۱) فیض الباری شرح بخاری (عربی) مطبوعہ مصر (۲) ترجمان السنة چار جلدوں میں (۳) جواہر الحکم تین جلدوں میں (۴) مستزاد الحقیر (۵) زبدۃ المناسک (۲) ترجمہ الحزب الاعظم (۷) نزول عیسیٰ علیہ السلام (۸) آواز حق (۹) شان حضورا کرم سالٹھ آپیلم (۱۰) قسمت کا ستارہ (۱۱) فریاد مظہر (۱۲) عزیزوں کے نام ایک مکتوب (۱۳) مجوب الارث۔

درس و تدریس کے ساتھ پاکستان میں اسلامی نظام کے نفاذ کے لئے علامہ شہیرا حملہ عثانی بھٹائیے، مولا نامفتی محمد شفیع صاحب دیو بندی، اور مولا نامحمد ادریس کا ندھلوی بھٹائیہ وغیرہ اکابر علماء کی جدوجہد اور تحریک میں ان کے شانہ بشانہ حصہ لیا اور 1951ء میں اسلامی آئین کی ترتیب و تدوین میں ہر مکتب فکر کے جیّد علماء کی میٹنگ میں شرکت کی ۔ (مشاہر علماء دیو بندج اص ۱۱۱)
میں ہر مکتب فکر کے جیّد علماء کی میٹنگ میں شرکت کی ۔ (مشاہر علماء دیو بندج اص ۱۱۱)

(66)\_مولا نامحمه غوث تشاللة

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

# (67) حضرت مولا نا عبد العلى ميرهمي عياية

میرٹھ سے کوئی چھ میل کے فاصلے پرایک بستی'' شیخ پور' ہے۔ یہ آپ کا آبائی وطن تھا۔
آپ کے والد شیخ نصیب علی کے ججۃ الاسلام مولانا محمد قاسم نانوتو کی مُیٹیڈ سے بڑے گہرے تعلقات سے حضرت نانوتو کی مُیٹیڈ جس زمانے (۲۹۰اھ) میں مطبع ہاشمی میرٹھ میں کتابوں کی تھیج کیا کرتے تھے، جمعہ کا دِن ان کا شیخ نصیب علی کے ہاں'' شیخ پور'' میں گزرتا تھا۔ شیخ نصیب علی جمعرات کی شام کو بہلی میں بٹھا کر حضرت نانوتو کی مُیٹیڈ کو اپنے ہاں شیخ پور لاتے اور شب وروز حضرت کے فیوضات ظاہری اور باطنی سے کسپ فیض کرتے رہتے ان ہی ایام میں میرٹھ میں مولانا عبدالعسلی صاحب نے موصوف سے علوم وفنون کی تحصیل و تحمیل کی تھی۔

مولا نا عبدالحليم چشتی لکھتے ہیں که'' موصوف حجبۃ الاسلام مولا نامجمہ قاسم نانوتوی ،مولا نا

احمد علی محدثِ سہار نپوری اور مولا نافیض الحسن سہار نپوری کے تلمیذ جید عالم اور وارالعلوم ویو بند کے صف اول کے مدرسین میں سے تھے۔ آپ کے تلامذہ میں مولا نااشرف علی تھانوی، علامہ انورشاہ کشمیری اور مولا ناحسین احمد مدنی کا نام سرفہرست ہے۔ ۱۹۹۸ ھیں دارالعلوم دیو بند میں تدریس پہ مامور ہوئے اور کے ۲۹۱ ھیتک پڑھاتے رہتے ہوا سے سامور ہوئے اور کے ۲۹۱ ھیتک پڑھاتے رہتے ہوا سے مارسہ حسین بخش وہلی سے وابستہ ہو گئے اور تادم مرگ اسی مدرسہ میں قال اللہ اور قال الرسول کی مجلس گرم کرتے رہے۔

مُولانا اشرف علی تھانوی ﷺ کھتے ہیں کہ'' میں نے مولانا سے مقاماتِ حریری ، سبعہ معلقہ اور پچھ نسائی پڑھی ہے، مگر برتاؤسے مولانا کے پیتہ نہیں چل سکتا کہ استاد ہیں چنانحپ جب میں دبلی سے چلتا ہوں تو پچھ نہ پچھ ہدیہ ضرور ساتھ کر دیتے ہیں بےلوث اور بے تعلق ہیں کسی سے پچھ مطلب نہیں،خود بھی مدرسہ میں چندہ دیتے ہیں،مقدار چندہ کی سب سے زیادہ ہوتی ہے۔ ۱۵۰ روپیہ یا زیادہ تک ، مولانا سے جوکوئی ملنے جاتا ہے بہت خاطر کرتے ہیں چائے، شربت پلاتے ہیں سسمولانا کے یاس بیٹھنے سے ایک خاص کیفیت معلوم ہوتی ہے۔

مولانا کا انتقال دہلی میں ،۱۳ جمادی الاوّل <u>۱۳۳۲ ھ</u>/ 29 اکتوبر 1928ء کو ہوا اور دہلی میں مہندیوں کے قبرستان میں خانواد ہُ ولی اللّٰہی کے پائیس میں سپر دخاک کئے گئے۔ (مشاہیرعلاء دیوبندجا ص۰۵)

# (68) مولا نا عبدالجبار ابو ہروی ﷺ (بہالنگری)

آپ کے بارے میں حضرت مولا ناسیّہ حامد میاں صاحب بیشیّہ کیصے ہیں کہ آپ فاضل دارالعلوم دیو بنداور حضرت اقدس مولا نامدنی قدس سرۂ کے شاگرد سے گذستہ سال حضرت مولا نامدنی قدس سرۂ کے شاگرد سے گذستہ سال حضرت مولا نامدنی قدس سرۂ کے جامعہ (مدنیہ) میں تشریف لائے تو میں بھی زیارت سے مشرف ہوا حضرت مولا نانے چشتیاں میں ایک بے نظیر مدرسہ قائم کیا اس میں لڑکیوں کو کممل درسِ نظامی کی تعلیم دی جاتی ہے اور بیرونی طالبات کے بحفاظت تمام رہائش کا انتظام ہے۔
مکمل درسِ نظامی کی تعلیم دی جاتی ہے اور بیرونی طالبات کے بحفاظت تمام رہائش کا انتظام ہے۔
آپ نے اب ملتان میں بھی تعلیمی ادارہ شروع کیا تھا کہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے بلاوا آگیا اور آپ نے داعی اجل کولبیک کہا بعض موتیں عجیب ہوتی ہیں مولا ناکی وفات بھی اسی طسر رہاگی ایک طسر رہا تھا کہ اللہ دانا گیا اور آپ نے داعی اجل کولبیک کہا بعض موتیں عجیب ہوتی ہیں مولا ناکی وفات بھی اسی طسر رہا تھا کہ اللہ دانا للہ دانا للہ دانا للہ دانا للہ دانا للہ دانا للہ دانا کی حالت کے دوران پڑھاتے رہے حالے کرکے دل پر ہاتھ رکھ کر انا للہ دانا للہ دانا للہ دانا کی حالت کے دوران پڑھاتے رہے حالے کا کے داران بیا تھا کہ اللہ دانا کی دوران پڑھاتے کہ حالے کہ دوران پڑھاتے کہ کہا ہوں کے دوران پڑھاتے کر سے دل پر ہاتھ رکھ کر انا للہ دانا اللہ دانا کر دونات یا گئے۔ (مشاہیر علی ء دیو بند ج ۲ ص ۲۵)

#### (69) حضرت مولانا خير محمد جالند هري مينه

حضرت مولا نا خیر محمد رئیستی ساسیار کا وقصی میں تحصیل علم کے بعد مدرسہ اشاعت العلوم میں پیدا ہوئے، اپنے وطن اور مدرسہ منبع العلوم گلاوٹھی میں تحصیل علم کے بعد مدرسہ اشاعت العلوم بانس بریلی تشریف لائے اور مولا نا لیسین رئیستی سے تین سال تک پڑھتے رہے، ہسیار کا 1917ء کے آخر میں سالانہ جلسہ کے موقع پر حضرت مولا نا محمد احمد رئیستی مہتم وارالعلوم ویوبند کے ہاتھوں سند فراغت حاصل کی، ابتداء پند مدارس میں تدریس کی پھر ۱۹ شوال ۲۳ اور ۱931ء کا مردورہ حدیث کی میں جالندھر شہر میں مدرسہ 'خیر المدارس' کی بنیا در تھی اور قیام پاکستان تک بیس پر دورہ حدیث کی میں جالندھر شہر میں مدرسہ 'خیر المدارس' کی بنیا در تھی اور قیام پاکستان تک بیس پر دورہ حدیث کی میں خیر المدارس کی نشأة تا نہ ہا آغاز ہوا، وفات تک اس مدرسہ میں تدریبی خدمات حباری رہیں، آپ حضرت تھانوی رئیستی کے آجل خلفاء میں سے تھے۔ آپ اپنے وقت کے بنظر مناظ رمناظ رہی گئی میں سے تھے۔ آپ اپنے وقت کے بنظر مناظ رمناظ رہی گئی میں دیر یہ وقت کے بنظر مناظ رہی کے ابھی کی میں ہیں۔

دارالعلوم کی مجلسِ شوریٰ کے ایک مدت تک رکن رہے۔مولا نا کاعظیم کارنامہ یہ ہے کہ انہوں نے پاکستان کے مدارس دینیہ کا وفاق بنام وفاق المدارس قائم فرمایا اور تمام مدارس کو ایک لئری میں منسلک کردیا۔مولانا ہی اس کے صدرتسلیم کئے گئے ۔آپ نے ۲۰ شعبان ۴۰ سال ملتان میں وفات پائی۔(مشاہیرعلاء دیو بندج اص ۱۷۸)

حضرت مولا نائیسی کوتصنیف و تالیف کا بھی خاص ذوق حاصل تھا، بہت می کتب و رسائل آپ کی یادگار بین، جن میں ''خیر الاصول فی حدیث الرسول' اور''نمازِ حنی' بہت مشہور بیں ان کے علاوہ خیر التنقید فی سیر التقلید ، خیر المصابح فی عدد التر اور کی خیر البرا بین فی رد غیر المقدلین ، خیر الجواب فی ایصال الثواب ، خیر الارشاد الی التقلید والاجتہاد ، خیر الافادات وغیرہ بھی آ ہے کی تصانیف میں سے بیں ۔ ادارہ تالیفات اشرفیہ ملتان نے حضرت مولا نا خیر محمد صاحب رحمہ اللہ کی تمام تالیفات کو'' آثارِ خیر'' کے نام سے ایک جلد میں شائع کر دیا ہے۔

۲۰ شعبان المعظم ۱<mark>۰سبا</mark>ھ/ 20\_اکتوبر 1970ء بروز جمعرات آپ کا انتقال ہوا اور مدرسہ کے احاطہ ہی میں تدفین ہوئی۔(بیابہجلس نفیس ٹیش<sup>ی</sup> صفحہ ۵۳۳)

#### (70)\_مولا نامحرصديق حصاروي عيسته

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

#### (71)\_مولانا نورمجمر عينية مصنف شهباز

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(72) حضرت مولا نا فتح الدين رشيدي لائل پوري مُثالثة

آپ کے آباؤاجداد مشرقی پنجاب کے ضلع جالندھر تحصیل نکودر کے گاؤں موضع''اُ گی بہادر کے' سے تعلق رکھتے تھے جہاں آپ کی زرعی اراضی تھی اور رئیس لوگوں مسیں سے تھے۔ 1901ء کے آغاز میں آپ کولائل پور چک اُگی (موجودہ ٹوبہ ٹیک سنگھ) میں زمین ملی، پیسے روہیں آ گئے ۔اس کے علاوہ چشتیاں میں بھی زرعی اراضی تھی ۔ جالندھراورٹو بہ ٹیک سسنگھے دونوں جگہ کی نمبر داری بھی آپ کے یاس تھی۔ابتدائی کتب کا درس مولا نا بدرالدین میشی سے لیا اور تکمیل حضرت مولا نامحمد فاروقی کوٹوی میشی سے کی۔ آپ مذاہب آئمہ اربعہ پر نا قدانہ وسیع نظر رکھتے تھے۔ بڑی برًى ضخيم كتب فقه، فتادى شامى عالمگيرى، تجرالرائق وغيره كامتعدد بارمطالعه فرمايا ـ مبسوط، كتب تفسير مثلاً تفسیر کبیر وغیرہ از برتھیں ۔ مسائل علم کلام اور جزئیا ۔۔ فقیہہ مع ان کے ادلّہ کے محفوظ تھے۔ دارالعلوم دیوبنداورمظاہرالعلوم سہار نپور کے ساتھ والہانہ عقیدتھی ، ان مدارس کی مدت العمسرمالی خدمت فرماتے رہتے۔تمام عمراحیا سنّت اوراہانت شرک و بدعت مسیں گزار دی ۔ س<mark>ن سا</mark>چھ میں حضرت مولانا رشید احد گنگوہی ﷺ سے بیعت ہوئے اور منازل سلوک طے کرتے رہے۔حضرت گنگوہی ٹیالیہ سے سلسلہ مراست جاری رہتا تھا۔حضرت گنگوہی ٹیالیہ کے وصال کے بعد شیخ الہندمولا نا محمود حسن میں کی طرف رجوع کیا۔ دارالعلوم دیوبند کے ۲۸سام ھجلسہ دستار بندی کے موقع پرشیخ الهند ﷺ کی خصوصی دعوت پرشریک ہوئے۔ جاتے ہوئے بور یوں میں بند کر کے مسواکیس لے گئے تھے۔حضرت شیخ الہند ٹیشڈ نے ان کو بہت پیند فرمایا۔ کہآپ یہ بہت کام کی چیز لائے ہیں۔ غالباً چار بوریان تھیں۔حضرت شیخ الہند سینے اپنے دستِ مبارک سے ایک ایک مسواک مہمانوں میں تقسیم فرمائیں۔حضرت حافظ محمد صالح رائے بوری کے خاص دوست تھے۔

آخر میں تمام اوقات ذکرِ الٰہی میں گزارتے تھے اور اپنے بیٹے مولا نامحمہ انوریؓ کے پاس قیام فرمالیا تھا کبھی اپنے آپ کومولوی نہیں کہلا یا،فرماتے:'' بھئی میں علمائے حقانی کا حن دم ہوں

مولوی نہیں ہوں۔''

آپ کی تصانیف میں: (۱) الظهر فی القری، الجبعة فی القری کارڈ (۲) تنبیه الغافلین ۔ بدعات ورسوم کارڈ (۳) گاؤل اور نماز جمعہ اور نماز عید (۴) تحتم مرسومتہ الهند (۵) حقیق حنفیت (۲) ایک کتاب سجدہ تعظیمی کے رڈ میں (۷) عشرہ محرم اور تعزید (غیر مطبوعہ) خاص طور پر قابل ذکر ہیں۔ آپ اپنی جھوٹی بیٹی (زوجہ مولا ناخلیل احمد میں درادر مفتی رشید احمد لدھیانوی میں تابل ذکر ہیں۔ آپ اپنی جھوٹی بیٹی (زوجہ مولا ناخلیل احمد میں دوران بخار اور پیدے درد کی سے ملئے ٹنڈ والہ یار گئے ہوئے تھے، وہال ایک ہفتہ تھم سے مائے ٹنڈ والہ یار گئے ہوئے بعد ۲۲ ذی الحجہ و کسان ھے 24 سمبر 1951ء بروز پیر 95 سال کی عمر میں واصل بحق ہوئے۔ اور ٹنڈ والہ یار بی میں فن ہیں۔

آپ نے دو نکاح فر مائے۔ پہلی اہلیہ میں تین سے بیٹے: (۱) مولا نا اللہ بخش (۲) مولا نا محمد انوری (۳) مولا نا محمد عبد اللہ اور دو بیٹیاں۔ دوسری اہلیہ سے اولا دنہیں تھی۔مولا نا قاری محمد حنیف جالندھری مہتم خیر المدارس ملتان، مولا نا اللہ بخش بھٹ کے نواسے ہیں۔مرتب کتاب محمد راشد انوری، مولا نا محمد انوری میٹیٹ کے بوتے ہیں۔

(ما بهنامه دارالعلوم ج٢ شاره ٢ نومبر 1951 ء صفحه ٢٠)، (مشابيرعلماج ١ص٩٥٣)

# (73)\_مولانا احمد الله ياني پتى تَطْلَقَةُ

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(74) حکیم الاسلام حضرت مولا نا قاری محمد طیب میشد مهتمم دارالعلوم دیو بند

آپ دارالعلوم دیوبند' کے بانی ججۃ الاسلام حضرت مولا نامحمہ قاسم نانوتوی میں اوتوی میں ہے۔

پوتے ہیں۔ آپ ۱۳۱۵ ہے 1898ء میں حضرت مولا نا حافظ محمہ احمہ بن حضرت مولا نامحمہ قاسم نانوتوی میں ہے۔

نانوتوی میں اخر دیو بند ضلع سہار نپور مسیں پسیدا ہوئے۔ ۲۲ سال سے 1905ء بعمر سات سال ' دورالعلوم' میں داخل کئے گئے پہلے دوسالوں میں با تجوید قرآن مجید حفظ کیا، پانچ سال میں فارسی ،

درارالعلوم' میں داخل کئے گئے پہلے دوسالوں میں درنظامی کی شکیل کر کے ہے سے اور 1919ء میں ریاضی اور حساب کا کورس کممل کیا پھر آٹھ سال میں درنظامی کی شکیل کر کے ہے سے اور 1919ء میں دورہ حدیث پڑھ کر سند فراغت حاصل کی آپ کے دوسرے اسا تذہ میں مولا نا میاں اصغر حسین ، مولا نا محمد رسول خان ، مولا نا احمد شیر وغیر ہم حضرات میں شامل ہیں۔

فراغت کے بعد' دارالعلوم' میں حسبۂ للد تدریس کا آغاز کیا اور درس نظامی کی مختلف علوم وفنون کی کست میں پڑھا ئیں۔ سرم سابھ تا ۸ م سابھ دارالعلوم کے نائب مہتم اور ۹ م سابھ تا میں ہے۔ لیس سن مہتم رہے۔ اسے دلچیپ اتفاق ہی کہہ لیس کے مولانا محمد قاسم نے ۳۰ سال مسلسل دارالعلوم کے مہتم رہے۔ اسے دلچیپ اتفاق ہی کہہ لیس کے مولانا محمد قاسم نے ۳۳ سال کی عمر میں دارالعلوم کی بنیاد رکھی، ۳۳ سال کی عمر میں ان کے صاحبزاد مے مولانا محمد احمد ہمتم ہوئے اور آپ کی عمر بھی ۳۳ سال ہی کی تھی جب آپ نے دارالعلوم دیو بند کے مہتم کی حیثیت سے فرائض سنجالے۔

ان کے تین صاحبزاد ہے مولا نامحد سالم قاسمی مولا نامحد اسلم قاسمی اور پروفیسرمحد اعظم قاسمی ہیں۔ شعر وسخن میں بھی اپنے بزرگول کی طرح ثقه انداز میں دخل رکھتے ہیں ۔مسلم یو نیورسٹی عسلی گڑھ کی ایگر یکٹو کونسل کے ممبر ہیں اور عرصۂ دراز تک سنی سنٹرل وقف بورڈ کے ممبر رہے۔ بسیسرونی ممالک کے متعدد سفر کئے۔

ممدوح حضرت شیخ الهند بُیشاتی سے بیعت اور و ۳۵ بیل هرحضرت تھانوی بُیشاتی کے خلیفہ مجاز ہوئے۔ آپ کا بیعت وارشاد کا سلسلہ ہند و بیرون ہند میں پھیلا ہوا ہے۔ درس و تدریس کا مشغلہ آپ کا بھی ترک نہیں ہوا، حدیث وتفسیر اورفن واسرار کی کتابیں جیسے ججۃ اللّٰہ دالبالغہ وغیرہ اکثر زیر درس رہتی تھیں۔ دیو بند میں آپ کی ایک مستقل مجلس مذاکرہ قائم ہے جس میں طلبہ اور شہر کے لوگ جمع ہوکر علمی استفادہ کرتے تھے۔

مولانا محمد لاکل پوری بَیْنَیْهٔ آپ کے بارے میں لکھتے ہیں کہ

"حضرت قاری مولانا محمد طیب بینیا بہت بابرکت ہستی ہیں اکثر رائپور
تشریف لاتے ہے، حضرت کی خدمت میں تجدید بیعت کے لئے عرض کیا تھا
حضرت بینی نے فرمایا تجدید بیعت کی ضرورت نہیں آ نجناب تشریف لایا
کریں، دارالعلوم دیو بند کے مہتم ہیں اور مشاہیر میں سے ہیں۔"

کریں، دارالعلوم دیو بند کے مہتم ہیں اور مشاہیر میں سے ہیں۔"

وسلاھ میں شخ الہندمولا نامحمود حسن رکھٹا سے بیعت ہوئے گر پانچ ماہ بعد آپ کے شخ وصال ہو گیا۔ پھر حکیم الامت مولا نا اشرف علی ہت نوی رکھٹا ہے کی طرف رجوع کیا۔ اور وہ سلاھ میں ان سے منازل سلوک طے کرنے کے بعد'' خلافت'' سے نوازے گئے۔ پھر مرشدی حضر سے مولا نا عبدالقادر رائے پوری رکھٹا ہے سلسلہ قائم کیا۔ علمی سلسلوں میں درس و تدریس کے علاوہ فن خطابت میں آپ کو خدا داد ملکہ اور تو ۔۔۔
گویائی حاصل ہے۔ سام سارے میں جب آپ دوسری مرتبہ جج کے لئے روانہ ہوئے تو ہسندوستان
کے مؤقر وفد کی حیثیت سے سلطان ابن سعود سے ملاقات کی ۔ وہاں آپ کی تقریر عربی میں ہوئی۔
سلطان نے جواباً شکریہ کی تقریر کی اور بوقت رخصت شاہی خلعت اور بیش قیمت کتب دینیات سے
اعزاز بخشا۔ اسی سفر میں مدینہ منورہ کے المدرسة الشرعیہ کے سالانہ اجلاس میں بھی آپ کی عسر بی
تقریر قابلِ ذکر ہے جو مختلف عربی ممالک کے مجمع میں ہوئی اور پہندگی گئی۔

۱۳۵۸ همیں آپ کاسفر افغانستان علمی خدمات کی ایک مستقل تاریخ ہے۔ <u>وہ سا</u>رھ میں والٹی ریاست قلات بلوچستان ، ریاست بہاولپور کے وزیر تعلیم نے آپ کونصاب تعسلیم مرتب کرنے کے لئے فرمایا۔

تصنیفی خدمات: آپ کی تصانیف کاعددایک سو بچیس ۱۲۵ سے متجاوز ہے ان میں سے چندایک کا نام درج ذیل ہے:

(۱) تشبه اور اسلام: دو جلدول مسيل (۲) سائنس اور اسلام (۳) تعليمات اسلام اور سيحی اتوام (۴) مسئله زمان اور بهندوستان (۵) دين دسياست (۲) اسباب عروج و زوال اتوام (۷) اسباب آزادی کا مکمل پروگرام (۸) الاجتهاد والتقليد (۹) اصول دعوت اسلام (۱۰) کلمات طيبات بررگان ديو بند كے احوال دسير (۱۱) اسلامی مساوات (۱۲) تفسير سورهٔ فيل (۱۳) الطيب الثمر فی مسئلة القضاء والقدر (۱۲) سفر نامه افغانستان (۱۵) عرفان عارف (مجموعه کلام)، (۲۲) مقالات طيبات (۱۲) فطری حکومت (۱۸) تاریخ دارالعلوم ديو بند (۱۹) مقالات اکابر ديو بند (۱۹) مقالات اکابر ديو بند (۱۹) شان رسالت (۲۸) اصول دعوت اسلام (۲۱) دارهی کی شرعی حيثيت ديو بند (۲۲) شرعی پرده (۲۳) شان رسالت (۲۸) فلسفهٔ نماز (۲۵) اسلام اور فرقه واريت رسی نام (۲۲) شامير امت (۲۷) روايات الطيب (۲۸) کلمهٔ طبّه (۲۹) آفاب نبوت سال شام ایک کلمهٔ طبّه (۲۹) آفاب نبوت سال شام اور نرته واريت الطيب (۲۸) کلمهٔ طبّه روم) آفاب نبوت سال شام اور دعوت اسلام (۲۲) شعبه روم)

۲ شوال ۳<u>۰ سمار</u> 17 جولائی 1983ء میں رحلت فرمائی۔ جنازہ آپ کے بیٹے مولا نامحمہ سالم قاسمی ٹیٹھٹانے پڑھایا اور مقبرہ قاسمی میں تدفین ہوئے۔ (مشاہر علاء دیو بندج اص۵۲۸)

#### (75) مولانا محمه طاہر قاسمی عشاتہ

آپ مولا نا حافظ محر احمد قاسی بینیا ہوئے آپ دارالعلوم دیو بند کے فاضل اور مولا نا انور شاہ کے بھائی ہیں 1901ء میں دیو بند میں بیدا ہوئے آپ دارالعلوم دیو بند کے فاضل اور مولا نا انور شاہ کشمیری کے شاگر دہیں۔ اس الحام میں دارالعلوم میں مدرس مقرر ہوئے پھر مدتوں دارالعلوم میں تدریس کے علاوہ دارالعلوم کے کتب خانہ اور دارالصنا کع کی نظامت کے منصب پر فائز رہے آخر عمر میں قر آن شریف کی تفسیر سے بڑا شغف ہوگیا تھا ان کے تفسیری مسودات مسیں سے صرف میں قر آن شریف کی تفسیر شاکع ہوئی ہے۔ علم عقائد میں انہوں نے ایک کتاب ''عقائد قاسی' کے نام سے بڑے عام فہم انداز میں کسی ہو دیو بند سے شاکع ہوئی۔

قر آن وسنت کی روشنی میں کسی جو دیو بند سے شاکع ہوئی۔

بیعت کا تعلق حکیم الامت مولانا محمد اشرف علی تھانوی رئیسی سے تھا۔ اور ان کی طرف سے ''مجازِ صحبت'' تھے۔ آپ کی تصانیف میں حقیقت سحسر، النحر فی الاسلام، اور تجلیات کعبہ کامیاب تصانیف شار کی جاتی ہیں عقائد اسلام قاسمی کا پہلا ایڈ بیشن 5 اکتوبر 1952ء کی صبح اس وقت پہنچا جب مولانا سفر آخرت فرما حیکے تھے اور ان کی تجہیز و تکفین کی تیاریاں ہور ہی تھسیں۔''مکالمة الصدرین'' کی ترتیب اور تقدیم آپ کے قلم سے ہے۔

مولانا محمد طاہر ﷺ کے دوسر بے فرزندمولانا آصف قاسمی ہیں بیددارالعلوم کے فاصل ہیں کراچی میں انہوں نے ایک دینی مدرسہ فاروق اعظم قائم کیا ہوا ہے جو وہاں کے دینی مدارسس میں ایک امتیازی درسگاہ کی حیثیت رکھتا ہے۔ان کی ترجمہ قرآن سکھانے کے لئے ایک عمدہ تصنیف بھی ہے۔اس کے علاوہ مولانا فاخر قاسمی ﷺ مجمد عامر قاسمی، سعید قمر قاسمی، اور قاری وحید ظفر قاسمی (مشہورنعت خواں) شامل ہیں۔ (حضرت تھانوی اور اُن کے خلفاء ص ۸۲)

# (76) حضرت مولانا غلام رسول رانجها عليه (المعروف انهى والے)

آپ کے والد بزرگوار کا نام''محم' تھا، جوعلاقہ بار کے مشہور کا شنکار قبیلہ'' را نجھا'' سے تعلق رکھتے تھے۔ حضرت عکر مہ ڈلٹٹو کی اولاد سے ہیں۔'' آئی'' گاؤں کے اکثر لوگ حضرت محرم را نجھا مُٹٹٹو کے فیوضات سے محرم رہے۔ آپ حضرت محرم را نجھا مُٹٹٹو کے گھر'' انبی'' تحصیل پھالیہ ضلع منڈی بہاؤالدین میں ۱۲۲۸ھ کے 1852ء میں پیدا ہوئے۔ آپ اپنے والدین کی سب سے پہلی اولاد تھے۔ بعداز اں آپ کے دو چھوٹے بھائی غلام حسن اور غلام حسین پیدا ہوئے جو جوان ہوئے اور دونوں باولاد رہے۔

آپ نے ابتدائی تعلیم و تربیت اپنے والد بزرگوار حضرت محرم را نجھا مُٹِیسٹا سے حاصل کی اور بعدازاں ان کے ہمراہ'' آبی' سے ستا کیس میل دورگاؤں ڈھنڈالد (نز د ڈنگہ ریلو سے سٹیشن) کے ایک مولا نا صاحب مُٹِیسٹا کے درس میں شامل ہوئے۔ یہاں قرآن مجید کی ناظرہ تعلیم حاصل کی۔ مروی ہے کہ ابتدائی درس کتب بھی یہیں سے پڑھیں۔آپ چکوال کے ایک مضافاتی گاؤں'' بل مجہاریاں'' چلے گئے اور وہاں پڑھنے لگے۔

بعدازاں شخ المعقولات مولانا غلام محی الدین رئیستا کی درسگاہ بمقام میم وصلی وصلی ہوئی سے فتح جنگ بنگ ہے ۔ کام استاد تھے۔ یہاں مولانا محمد یحسیلی رئیستا ہے منطق ومعقول کی کتابیں پڑھیں۔ پھر مولانا سلطان احمد رئیستا کے مدرسہ موضع نوتھ، شلع انگ میں منطق ومعقول کی کتابیں پڑھیں۔ پھر مولانا سلطان احمد رئیستا کے مدرسہ موضع نوتھ، شلع انگ میں ہوئے۔ پھر عرصہ غور عشقی شلع انگ میں بھی زیر تعسیم داخل ہوئے اور یہاں سے فارغ انتصیل ہوئے۔ پھر عرصہ غور عشقی شلع انگ میں بھی فررغشتو کی رئیستا ہوئے اور یہاں صاحب عور مولانا نابہاء الدین المعروف ''میاں صاحب'' غور (م ۱۹۸۸ الله میں اور ہوئے اور یہاں حضرت مولانا تاضی عالم دین رئیستا کے والد ہزرگوار حضرت مولانا بہاء الدین المعروف ''میاں صاحب'' غور پیستا کی بھی کتب بھیرہ بخصیل میلوال، ضلع سرگودھا کے ایک مولانا قاضی عالم دین رئیستا کی بیس شخ التقبیر حضرت مولانا حسین علی رئیستا (م ۱۳۳ الله کی اس کتب بھیرہ بخصیل میلوال، ضلع سرگودھا کے ایک ایل حدیث ماہرفن سے پڑھیں اور پچھ کتابیں شخ التقبیر حضرت مولانا حسین علی رئیستا (م ۱۳۳ الله کی ماہرفن سے پڑھیں اور پچھ کتابیں شخ التقبیر حضرت مولانا حسین علی رئیستا کی اس کی عمر میں معلوم نقلیہ وعقلیہ سے فارغ انتصیل ہوگئے تھے۔

آپ فراغت کے بعد تھے مذکور سے چومیل کے فاصلے پر واقع معروف گاؤں نوتھ، ضلع اٹک کے مدرسہ کی مسند تدریس پر رونق افر وزہوئے اور مسلسل چودہ برس تک وہاں ششنگانِ عسلوم و فنون کوسیراب کرتے رہے۔ زمانہ طالب علمی میں آپ نے اپنے کتب معانی کے استاد شیخ الحدیث حضرت مولا نا نعیر الدین غور غشتوی میشائی کے والد بزرگوار حضرت مولا نا بہاء الدین غور غشتوی میشائی سے سلسلہ قادر یہ میں بیعت کرلی تھی۔ ان کی وفات سے بعد شیخ التقبیر حضرت مولا نا حسین علی میشائی سے سلسلہ قادر یہ میں بیعت کی اور بعدازاں ان سے خلافت واجازت پائی۔ چودہ برس سے سلسلہ عالیہ نشتہ میڈی بہاء کے بعدا پنے آبائی گاؤں انہی ہم تحصیل بھالیہ، ضلع منڈی بہاء الدین میں اپنی مملوکہ زمین میں مدرسہ حسینیہ کے نام سے ایک دینی درسگاہ قائم کی۔

آپ نے ۳۵ بیارہ/ 1933ء میں رحلت فر مائی اور اپنے گاؤں انّہی تجصیل بھالیہ، ضلع منڈی بہاؤ الدین ہی میں مدفون ہوئے۔(تذکرہ علاء المسنت و جماعت پنجاب ج ا ص ۲۷۰)

## (77) حضرت مولا نامحمد ابراہیم میر سیالکوٹی میشات

مولانا محمد ابراہیم میر، سیالکوٹ کے رہنے والے تھے، ماہ صف راہیم ابراہیم میر، سیالکوٹ کے رہنے والے تھے، ماہ صف روجہ کی تحصیل کی، میاں نذیر 1874ء میں پیدا ہوئے، مولانا عبدالمنان وزیر آبادی وغیرہ سے علوم مروجہ کی تحصیل کی، میاں نذیر حسین صاحب دہلوی سے بھی آپ کوسٹر حدیث حاصل تھی، مولانا ابراہیم میر صاحب پنجاب کے اہلی حدیث علماء کے سرخیل اور مولانا ثناء اللہ امرتسری کے رفقاء مسیں سے تھے، انہی کی طرح رح ممئلہ پر مناظرانہ ذوق رکھتے تھے، سیاسی طور پر جمعیت علماء ہندسے وابستہ رہے مگر متحدہ قومیت کے مسئلہ پر جمعیت سے الگ ہو گئے اور مسلم لیگ سے تعلق قائم کرلیا، آپ نے ساٹھ سال کی عمر میں ۲۷ جمادی الاخری ہے جولائی 1956ء میں وفات پائی اور سیالکوٹ میں سپر دخاک کئے گئے، بہت سی الاخری ہے کہ اپنی آپ کی یا دگار ہیں جن میں سے ایک ' تاریخ اہلحدیث' ہے ۔ اس کت اب میں مولانا نے حضرت امام اعظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ کی تعریف بھی کی ہے اور آپ پر کئے جانے والے میں مولانا نے حضرت امام اعظم ابو حنیفہ رحمہ اللہ کی تعریف بھی کی ہے اور آپ پر کئے جانے والے اعتراضات کا جواب بھی دیا ہے۔ (بیابہ جل نفیس بھی شریف سے 180)

# (78) شيخ علامه زاہدالكونزى مُثِلثَة

آپ کا نام محمد زاہد بن انحسین اعلمی بن علی الرصن بن مجم الدین خضوع ہے، ۲۷ یا ۲۸ شوال ۲۹۲ یا هر بروز سه شنبه (منگل) بوقت اذان فجر'' قریة الحاج حسن آفندی'' میں پیدا ہوئے' داغستان قفقا زمیں ظالم روس کے مظالم اور اسلام ڈنمنی کی بنا پر آپ کے والدین نے ترکی ہجرت کی اور پہیں آپ ﷺ کی پیدائش ہوئی' جائے پیدائش قریۃ الحاج حسن دوز جہ سے تین میل کے فاصلہ پرواقع ہے اور دوز جہاستنول سے تین مرحلے دور ہے۔

ابتدائی تعلیم دوزجہ کے علاء اور مدرسین سے حاصل کی۔ اسلاھ میں استبول آگئے شخ ابراہیم حتی (متوفی ۱۲۱۸ھ) اور شخ زین العابدین الالصوانی (متوفی ۱۳۳۱ھ) سے جامع الفات گئیں علوم متداولہ کی تکمیل کی انتظامیہ نے آپ کو جامع الفات میں تدریسی فرائفن انجام دینے کیلئے مدرس مقرد کرلیا۔ یہ ہے کا سال تھا آپ بُیسٹہ وہیں تعلیم و تدریس میں مشغول رہے بہاں تک مدرس مقرد کرلیا۔ یہ ہا تھی عظیم کا فتہ شروع ہوا اور اتحاد یوں کے قبضہ کر لینے کے بعد اصلاح کے نام سے علوم دینیہ کوختم کرنے اور جدید علوم کے ادخال کی کوشیس ہونے لگیں۔ شخ کوثری کوبھی تدریس سے علیحدہ کرنے کی بار ہا کوشش کی گئی، لیکن چونکہ آپ بُرسٹہ علوم وفنون میں وقت کے امام اور طلبہ اور شائفین فنون کی نظر میں غیر معمولی حیثیت و مقام رکھتے تھے، جسکی وجہ سے اتحاد یوں کی کوشش کا کامیاب نہ ہو تکی ، البتہ شخ کو وہاں سے دوسری جگہ منتقل کر دیا گیا، تین سال کے بعد شخ وہاں سے استعفیٰ دیکر استبول آگئے۔ استبول یو نیورسٹی میں شخ کوثری کو درجہ تخصص میں استاد مقرر کر دیا گیا، کچھ مسلمانوں اور علوم شرعیہ کے لئے دن بدن بدسے بدتر ہوتے جارہے تھے جسکی بنا پرتر کی کوچھوڑ نا مصریاں قامت اختیار کر کی کوچھوڑ نا مصریاں قامت اختیار کر کی۔ مسلمانوں اور علوم شرعیہ کے لئے دن بدن بدسے بدتر ہوتے جارہے تھے جسکی بنا پرتر کی کوچھوڑ نا مصریاں قامت اختیار کیا۔

آپ کو بیک وقت کئی زبانوں پر عبور حاصل تھا، ترکی، فارسی، جرمنی اور عسر بی زبان۔
علامہ کو ترکی میشی حافظ کی اعتبار سے علامہ انور شاہ تشمیری میشی ہے ہم پلہ نہیں تو ان سے کم بھی نہیں
تھے۔ بعض کتب جن میں اکثر غیر مقلدین کی ہیں، علامہ کو شرکی میشی ہے بارے میں بیالزام لگایا گیا
ہے کہ آپ شدید متعصب تھے اور احناف کے سواء دوسرے مذہب کو برداشت نہیں کرتے تھے،
حالا نکہ بیسراسر جھوٹا الزام اور حقیقت حال پر پردہ ڈالنے کے مترادف ہے۔ امام ابو حنیفہ میشی اور مسلک احناف سے آپ کو بے انتہاء بھی لگاؤاور شخف تھا، کوئی بے جااعتراض امام ابو حنیفہ میشی اور انتہ نہیں کرتے تھے۔

آپ کی تصانیف میں بعض کتب مخطوطہ کی شکل میں ہیں:

(۱) نظم عوامل الاعراب (فارى) به كتاب آ پكى تصانيف ميں سب سے پہلى مخطوط كتاب ہے۔ (۲) الاشفاق على احكام الطلاق (۳) تأنيب الخطيب على ما ساقه فى ترجمة ابى حنيفه من الاكاذيب (۴) تنهيب التاج اللجينى فى ترجمة البدر العينى (۵) الحاوى فى سيرة الامام ابى جعفر الطحاوى (۲) الترحيب بتقد التأنيب (۷) محق التقول فى مسئلة التوسل (۸) الاستبصار فى التحدث عن الجبر والاختيار۔

اس کے علاوہ علامہ کوٹری ﷺ نے مختلف کتب پر مقدمات بھی لکھے ہیں اور بعض پر تعلیقات وحواشی بھی تحریر کئے ہیں۔ مقالات کوٹری کے نام سے ایک کتاب مکتبۃ المثنی بغداد سے شائع ہوئی ہے اور یہاں پاکستان میں ایکا کیم سعید کمپنی نے بھی شائع کی ہے، اگر کوئی اللہ کا نیک اور صالح بندہ ہمت کرے ان مقالات کا اردو ترجمہ کردے تو بہت مفید ہوگا،معت الات کوثری میں کل صالح بندہ ہمت کرے ان مقالات کا اردو ترجمہ کردے تو بہت مفید ہوگا،معت الات کوثری میں کل مقالات ہیں اور ہرمقالہ خزینہ علم وحقائق ہے۔

آپ کے اساتذہ میں چندایک کے اسائے گرامی تحریر کئے دیتے ہیں:

(۱) آپ کے والد الشیخ حسن بن علی الکوثر ی۔(۲) شیخ ابراہیم حقی۔(۳) شیخ علی زین العابدین الاصونی۔(۴) الشیخ حسن استنولی۔(۵) الشیخ یوسف ضیاءالدین التکوشی وغیرہ۔

آپ سے فیض حاصل کرنے والے طلبا کی تعداد سینکڑوں نہیں بلکہ ہزاروں میں ہے، چند مشہور تلامذہ کے نام یہ ہیں: (۱) جمال الاصونی (۲) سید حسام الدین القدسی (۳) اشیخ حسین بن اساعیل (۴) البرنس حسین خیرالدین (۵) الشیخ عبدالفتاح ابوغدہ (۲) الشیخ عبدالله بن عثمان المحمدی (۷) السیدعزت العطار الحسینی (۸) الشیخ محمد ابراہیم الحسینی (۹) الاستاذ محمد امین سراج بن مصطفیٰ (۱۰) الشیخ مصطفیٰ عام مصری (۱۱) الشیخ یوسف الحسینی البنوری الباکتانی بیشیئی۔

شیخ کی زندگی آلام ومصائب میں گزری جس کی داستان بہت طویل ہے اور اس کے پیش کرندگی آلام ومصائب میں گزری جس کی داستان بہت طویل ہے اور اس کے پیش کرنے کا موقع بھی نہیں ہے، آخر کارییا کم وفنون کا معدن 19 ذوالقعدہ اے سابھ میں دوز اتوار بوقت ظہر جہاں فانی سے دار البقاء کی طرف رحلت فرما گیا۔ (بیّات، جمادی الاولی ۲<u>۱ سمار</u> ھے 30)

#### (79) كمال اتاترك

مصطفیٰ کمال پاشا (ترکی: Mustafa Kemal Ataturk) (پیدائش: 19 مئی 1881ء) جنگ عظیم اوّل میں عثمانی دور کا فوجی سالار، جدیدتر کی کا بانی اور پہلا صدر۔ 1934ء میں قوم کی طرف سے آخیں اتا ترک (بابائے ترک/ترکوں کا باپ) کا لقب دیا گیا۔اتا ترک سالونیکا کے متوسط الحال خاندان میں پیدا ہوئے۔سات برس کے تھے کہ باپ کا سامیسر سے اٹھ گیا۔سالونیکا اور مناستیر کے کیڈٹ سکولوں میں تعلیم یائی اور 1905ء میں وہاں سے سٹاف کیپٹن بن کر نکلے۔

اور مناسیر کے لیڈٹ سلولوں میں علیم پائی اور 1905ء میں وہاں سے سٹاف یبین بن کر تھے۔

استنول کے دوران قیام میں خلیفہ عبدالحمید کی حکومت کے خلاف سرگرمیوں میں حصہ لینے
پر کچھ عرصہ قیدر ہے۔ جیل سے رہا ہوئے تو فوجی ملازمت اختیار کی۔ 1908ء کے انقلاب ترکیہ کے
بعد کچھ عرصے کے لیے سیاسیات سے علیحد گی اختیار کرلی۔ پہلی جنگ عظیم شروع ہوئی توصوفیہ مسیں
ملٹری ا تاخی کے عہدے پر فائز تھے۔ انھوں نے 1915ء میں انگریزوں اور فرانسیسیوں کے خلاف
آبنائے فاسفورس کی کامیاب مدافعت کی۔ اس پر انھیں جزل کے عہدے پر ترقی دے دی گئی۔
میاتویں فوج کے کمانڈر مقرر ہوئے۔ 130 کتوبر 1918ء کو معاہدہ امن پر دشخط ہو گئے جس کے بعد
ساتویں فوج توڑ دی گئی اور مصطفے کمال پاشا واپس استنول بلا لیے گئے۔
ساتویں فوج توڑ دی گئی اور مصطفے کمال پاشا واپس استنول بلا لیے گئے۔

اس وفت خلیفہ وحیدالدین کوان کے عزائم کاعلم نہ تھا۔انہوں نے اتا ترک کونویں فوج کا انسکیٹر جنرل مقرر کر دیا۔اتا ترک نے اس تحریک کے دوسرے رہنماوں سے رابطہ قائم کیا اور مادر وطن کے تحفظ کے لیے سرگرم عمل ہو گئے۔اسی دوران ان کی قیادت میں سلطنت عثمانیہ کے متوازی عارضی حکومت قائم ہوگئی۔

جون 1919ء میں، احکامات پر، انہوں نے دارالحکومت، استنبول چھوڑ دیا اور سامونیم میں ایک ترک قوم پرست تحریک کی بنیاد رکھی، لیکن یہ تحریک جلد ہی انقرہ میں قائم ہوگی۔ کمال پاشا نے روس (سوویت یونین )، کے ساتھ 23اکتوبر، 1921ء،معاہدے پر دستخط کیے۔

8مارچ 1924ء کوخلافت کوسرکاری طور پرختم کر دیا گیا تھا اور ترکی کے اندراسس کی طاقتیں جی این اے کونتقل کردی گئی تھیں۔ دیگر مسلم ممالک نے خلافت کی ترکیب کے بکطرون۔ خاتمے کی توثیق کے بارے میں بحث کی، کیونکہ انہوں نے فیصلہ کیا کہ انہیں ترک کاروائی کی تصدیق کی جائے یا نیا خلیفہ مقرر کرے۔ ایک' خلافت کا نفرنس' مئی 1926ء میں منعقد کی گئی۔ اور خلافت کو' اسلام میں ایک ضرورت' قرار دیا گیا، لیکن اس فیصلے کو نافذ کرنے میں ناکا می رہی۔ مکا (1926ء) اور پروشلیم (1931ء) میں دو دیگر اسلامی کا نفرنس منعقد کی گئیں تھیں،

لیکن اتفاق رائے تک پہنچنے میں ناکام رہے، ترکی میں خلافت کے دوبارہ قیام نہیں کیا گیااور اسے اس کے بنیادی وجود پر حملے کے طور پر سمجھا جبکہ کمال اور اصلاح پہندوں نے اپنی حب روجہداور تحریک جاری رکھی۔اتا ترک کی زوجہ طبی اشاکی تحریک جاری رکھی۔اتا ترک کی زوجہ طبی اشاکی (29جنوری 1923ء کا اگست 1925) تھی جبکہ اولاد صبیح۔ گو یکن تھی۔ اتا ترک کی وفات 1938ء ترکی میں ہوئی۔(آزاد دائرۃ المعارف)

اس کے مزار پراس کی وصیت لکھی ہوئی ہے کہ یہاں فاتحہ پڑھنامنع ہے۔ (ضرب مؤمن ج2 شارہ ۲۷)

#### (80)حضرت حاجی امداد الله تھانوی مہاجر مکی مُثِلَثَة

حضرت مولانا محمد ذکر یا پُیشن کلصتے ہیں: ''حضرت فاروقی النسب اور حفی المذہب، طریقت ومعرفت کے امام سے حضرت کی ولادت ۲۲ / صفر سیس ۱817 و بروز شنبہ بمقام قصبہ نانو نہ ضلع سہار نپور میں ہوئی۔ حضرت کی عمر تین سال کی تھی کہ حضرت سیدا حمد شہید بیشن کی آغوش میں دے دئے گئے اور حضرت نے بیعت تبرک سے نوازا۔ آپ کی عمر ابھی کے سال تھی کہ حضرت کی والدہ بی بی حسینی بنت حضرت شنے علی محمد صدیقی نانوتو ی نے انتقال فر مایا۔ ابتداء ہی سے حضرت کے قلب میں حفظ قرآن کا ایک شوق اور ولولہ تھا۔ چنا چہ کلام مجید حفظ فر مایا۔ ۱۲۲۹ ہے میں حضرت کے قلب میں حفظ قرآن کا ایک شوق اور ولولہ تھا۔ چنا چہ کلام مجید حفظ فر مایا۔ ۱۲۳۹ ہے میں جب کہ حضرت کی عمر ۱۹ سال کی تھی مولا نا مملوک علی صاحب کے ہمراہ وہ بلی کے سفر کا انقب اق بھوات تھی مولانا رفیع الدین محدث اور شاگر دو واماد حضرت شاہ محمد شاہ سے محمد شاہ دیا ہے محمد تعلیں اور ان سے طریقہ نقش بند یہ ماصل کیا۔ ان کی شہادت کے بعد واپس '' تھا نہ بھون'' آئے۔ پھر وہاں ایک عرصہ تک رہے اور خلافت ماصل کیا۔ ان کی شہادت کے بعد واپس '' تھا نہ بھون'' آئے۔ پھر وہاں ایک عرصہ تک رہے اور خلافت ماصل کیا۔ ان کی شہادت کے بعد واپس '' تو رمجہ تھنجھا نوی پُیسنڈ کی خدمت میں عرصہ تک رہے اور خلافت ماصل ہوئی۔

کی تا ہے مسلمان انگریز حکومت کے خلاف اٹھ کھڑ ہے ہوئے۔سب نے آپ کو اپن امیر بنالیا ضلع مظفر نگر کے ایک گاؤں شاملی کے میدان میں یہ جماعت انگریز حکومت کے معت بل ہوئی، حضرت حافظ ضامن مُشِلِّ نے شہادت پائی ۔حضرت حاجی امداد اللہ مُشِلِّ نے مکہ مکرمہ کی طرف ہجرت کوتر جیج دی۔ ۲<u>۷ تا</u>ھ میں مکہ مکرمہ میں داخل ہوئے، پھر''صفا'' میں اقامت پذیر ہوئے، پھر'' حارۃ الباب'' میں زندگی کی آخری گھڑیوں تک رہے۔ بہت عرصہ تک دیگر اولیاء کی طرح فقرو فاقد اور عُسرت میں رہے، گراس حال میں بھی صابر وشا کررہے۔آپ نے طریقہ چشتہ صابریہ کی تجدید کی، اس میں بڑے بڑے علماء اور فضلاء داخل ہوئے۔ان میں سب سے بڑے مولانا محمد قاسم نانوتوی ، مولانا رشید احمد گنگوہی، شیخ الہند مولانا محمود حسن، مولانا یعقوب نانوتوی، مولانا احمد حسن امروہی، مولانا سید حسین احمد مدنی اور مولانا اشرف علی تھانوی اپنی اپنی جگہ شیوخ ہو گئے۔

مثنوی مولا ناروم سے بے حدلگاؤ تھا۔اس کا درس بھی دیتے تھے اورا پنے احباب کواس کی تلقین بھی کرتے تھے کہا سے پڑھا جائے اوراس میں غور وفکر کی جائے۔ان کی چندعمدہ تصانیف بھی ہیں، جوسب کی سب محبت الٰہی،معرفت اور تصوف میں ہیں۔ان میں ''ضیاء القلوب'' (فارسی میں )''ارشاد مرشد''۔'' گلزار معرفت'۔''تخفۃ العشاق''۔''جہادا کبز'۔''غذاء روح'' اور'' در دنامہ غمناک'' سب کی سب اردو میں ہیں اوران میں اکثر نظم میں ہیں۔

۱۲ / جمادی الاخری <u>کا ۱۳ ه</u>ے بروز چهارشنبه مکه کرمه میں وصال ہوا اور'' جنت <sup>معل</sup>ی'' میں مولا نا رحمت اللہ کے قریب دفن کیے گئے۔( تذکرہ اولیاء دیوبند<sup>ص ۷</sup>۲)

## (81) امام محمد بن حسن شيباني وشاللة

امام محمد بن حسن شیبانی بڑائیہ کا پورا نام ابوعبداللہ محمد بن حسن بن فرقد شیبانی ، امام ابوحنیفه بڑائیہ کے شاکرد اور مشیر خاص تھے۔ امام ابو یوسف بڑائیہ کے بعد آپ جید شاگرد تھے۔ استاد کے نظریات کو تدوین کرنے میں ان کی محنت بھی شامل تھی۔ فقہ حنی کے اولین مرتب ، جوامام محمد کے نام سے مشہور ہیں۔ نسبت شیبان کے متعلق مختلف آراء ہیں بعض کہتے ہیں کہ یہ قبیلہ کی طرف نسبت ہے اور بعض محققین کے نزدیک نسبت ولائی ہے کیونکہ آپ کے والد بن شیبان کے غلام ستھے۔

اصل میں ان کا قریہ حرستا ہے بیغوطہ دمشق کے قریب ہے جبکہ ان کی پیدائش واسط (عراق) 750ء میں ہوئی اور زیادہ زندگی کوفہ میں گزاری۔ ان کا سنہ ولا دت <u>ساب</u>ے ھیا 135 ھے۔ بیامام اعظم ابوحنیفہ نعمان بن ثابت کے شاگر دیتھے ان کی وفات کے بعد امام ابو یوسف

سے تربیت حاصل کی جبکہ امام مالک کے درس میں بھی حاضری دیتے تھے دیگر اساتذہ میں مسعر بن کی میں نوروں شرق میں جارہ میں اور میں کے درس میں اور میں میں میں میں میں میں میں اسلام

کدام ،سفیان توری ،عمر بن فدااور ما لک بن مغول بھی اساتذہ میں شامل ہیں۔

آپ كى بهت ى تصنيفات فقداوراصول فقه پر بين: (١) المبسوط (جو فروع فقه مين

ہے)۔ (۲) الجامع الكبير۔ (۳) الجامع الصغير۔ (۴) كتاب الا ثار (امام ابوحنيفه سے مروى روایات)۔ (۵) الموطا امام محمد۔ (۲) الأمالی۔ (۷) الحجة علی اہل المدینہ۔

الم المراج المر

## (82)مولانا ظفر على خان عِيلة

مولانا ظفرعلی خان 19 جنوری ، 1873ء میں کوٹ میر ٹھشہر وزیر آباد میں بیدا ہوئے۔
انہوں نے اپنی ابتدائی تعلیم مشن ہائی اسکول وزیر آباد سے کممل کی اور گریجویشن علی گڑھ مسلم یو نیورسٹی
سے کی۔ پچھ عرصہ وہ نواب محسن الملک کے معتمد (سیکرٹری) کے طور پر جمبئی میں کام کرتے رہے۔
اس کے بعد پچھ عرصہ مترجم کی حیثیت سے حیدر آباد دکن میں کام کیا اور محکمہ داخلہ کے معتمد کے عہدے پر بھی فائز رہے۔ اخبار '' دکن ریو ئو'' جاری کیا اور بہت سی کتابیں تصنیف کر کے اپنی حیثیت بطور ادیب وصحافی خاصی مستقلم کی۔

1908ء میں لاہور آئے، روز نامہ زمیندار کی ادارت سنجالی جسے ان کے والدمولوی سراج الدین احمہ نے 1930ء میں شروع کیا تھا۔مولا نا کو'' اردوصحافت کا امام'' کہا جاتا ہے۔ اس اخبار نے مسلمانوں کی بیداری اور ان کے سیاسی شعور کی تربیت کرنے میں کلیدی کر دار ادا کیا۔

1934ء میں جب پنجاب حکومت نے اخبار پر پابندی عائد کی تو مولانا ظفرعلی خان جو اپنی جرات اور شاندار عزم کے مالک تھے انہوں نے حکومت پر مقدمہ کر دیا اور عدلیہ کے ذریعے حکومت کو اپنے احکامات واپس لینے پرمجبور کر دیا۔ اگلے دن انہوں نے اللہ کا شکرا داکسیا اور ایک طویل نظم کھی۔

صحافت کی شاندار قابلیت کے ساتھ ساتھ مولا نا ظفر علی خان شاعری کے بے مثال تخفہ سے بھی مالا مال تھے۔ان کی نظمیں مذہبی اور سیاسی نکتہ نظر سے بہترین کاوشیں کہلاتی ہیں۔وہ اسلام کے سپچ شیدائی ،محب رسول سالٹھ آلیہ ہم اور اپنی نعت گوئی کے لئے مشہور ومعروف ہیں۔ان کی شاعرانہ کاوشیں بہارستان ، نگارستان اور چمنستان کی شکل میں جھپ چکی ہیں۔ آپ کی مشہور کست ہیں درج ذیل ہیں: (۱) معرکہ مذہب وسائنس (۲) غلبہ روم (۳) سیرظلمت (۴) جنگ روس و جا پان مولا نا ظفر علی خان نے 27 نومبر ، 1956ء کو وزیر آباد کے قریب اینے آبائی شہر کرم آباد

# میں وفات پائی۔ان کی نمازِ جنازہ محمد عبدالغفور ہزاروی نے ادا کی۔ (آزاددائرۃ المعارف)

## (83)علامه زَمِخشُر ی مِثاللةً

علامہ ابوالقاسم محمود بن عمر محمد خوا رَ زمی زَمُخشر ی معتز کی متازعالم ،مفسر جوتفسیر کشاف کے مولف ہیں۔علامہ زمخشری کی ولادہ۔ بروز بدھ ۲۷ رجب المرجب کا بہرہ مطابق 18 مارچ 1075ء کو زمخشر میں از بکستان میں ہوئی۔علامہ زمخشری وفات شب پیسے سر ۸ ذوالحجہ ۱۳۸۸ھ ھرمطابق 12 جون 1144ء کو کہنہ غرغانج تزکمانشان میں ہوئی۔

آپ اصول (عقیدہ) میں معتزلی اور فقہ میں حنفی تھے۔آپ حدیث، تفسیر نجو اور بلاغت میں امام مانے جاتے ہیں۔آپ کی تصنیفات میں اساس البلاغة (لغت) اور تفسیر کشاف بہت مشہور ہوئی۔آپ نے قرآنی آیات کی تفسیر میں معتزلی مذہب اور اسکے پانچ اصولوں (تو حید،عبدل، الوعد والوعید، المنزلة بین المنزلین، امر باالمعروف والنہی عن المنکر) کو ثابت کرنے کی کوشش کی ہے۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

## (84)حضرت امام ابو پوسف مشاللة

آپ کا اسم مبارک یعقوب، اور کنیت ابو یوسف ہے۔ آپ حضرت سعد بن بحسیر انصاری ڈاٹٹؤ جنہیں سعد بن حُزیّہ بھی کہا جاتا ہے اُن کے پڑپوتے ہیں سلسلۂ نسب اس طرح ہے یعقوب بن ابراہیم بن حبیب بن سعد بن بحیر بن معاویہ بن قیافہ بن نفیل الانصاری المجلی ۔ قاضی ابو یوسف مُیٹٹیڈ کے پر دادا حضرت سعد بن حبیہ ڈاٹٹؤ حضور اکرم میلٹٹیلیڈ کے جلیل القدر صحابی ہیں۔ غزوہ خندت اور دیگر غزوات میں شرکت کی سعادت حاصل کی ۔

حضرت قاضی ابو یوسف بیشی ۱۹ ه میں کوفہ میں پیدا ہوئے ، من شعور کو پہنچ تو خود کو تحصیل علم کے لیے وقف کر دیا ابتداء میں تقریباً آٹھ نو برس قاضی ابن ابی لیے بیشی کی درسگاہ میں حاضر ہوتے رہے اس کے بعد جب امام عالی مقام حضرت امام ابوصنیفہ بیشی کی مجلس میں حاضری کا موقع ملا تو پھر اُنہی کے ہوکر رہ گئے۔ اسلامی تاریخ میں سب سے پہلے قاضی القصانة (چیف جسٹس) کا عہدہ آپ ہی کو ملا۔ آپ تین عباس خلفاء کے دور میں قاضی رہے۔ مہدی ، ہادی اور ہارون ۔ خلیفہ مہدی نے آپ کوصرف بغداد کے مشرقی حصہ کا قاضی مقرر کیا تھا۔ ہادی کے زمانہ میں پورے بغداد کے قاضی بنا دیا ہے ، سترہ برس تک کے قاضی بنا دیا ہوت ، سترہ برس تک

آپ نے قضاء کی خدمت کی۔

اُنہوں نے نہ صرف بحیثیت فقیہ اپنے شنخ حضرت امام ابوحنیفہ رُسُلیم کے علوم کواُمت کی طرف منتقل کیا۔ بلکہ قاضی القصاۃ کی حیثیت سے اس فقہ کومخض نظریاتی حیثیت سے نکال کرجسے تی جا گئی زندگی میں عملاً نافذ فرمایا۔

حضرت امام ابو یوسف رُنالیّ کے والد ابراہیم اُن کے بجین ہی میں انتقال کر گئے تھے۔
اُن کی والدہ نے فکر معاش کی وجہ سے اُنہیں ایک دھو بی کے حوالہ کر دیا۔لیکن اِنہیں پڑھنے کا شوق تھا۔ یہ جا کر امام ابو صنیفہ رُنالیّ کے درس میں بیٹے گئے۔ والدہ کوعلم ہوا تو اُنہوں نے منع کیا، اور اس بنا پروہ کئی روز امام صنیفہ رُنالیّ کے درس میں نہ جا سکے۔ جب کئی دن کے بعد وہ درس میں پنچ تو امام صاحب رُنالیّ نے غیر حاضری کی وجہ بوچھی۔ اُنہوں نے سارا ماجرا بیان کر دیا۔حضرت امام ابو صاحب رُنالیّ نے درس کے بعد انہیں بلایا، ایک تھیلی حوالہ کی جس میں سو درہم سے۔ اور فر مایا کہ: ''اس صنیفہ رُنالیّ نو دفر مایا کہ: ''اس سے کام چلاؤ، اور جب ختم ہو جا کیں تو مجھے بتانا۔'' حضرت امام ابو یوسف رُنالیّ خود فر ماتے ہیں کہ ''اس کے بعد بھی مجھے امام صاحب رُنالیّ کو یہ بتانے کی نوبت نہیں آئی کہ تھیلی ختم ہو چکی ہے، ہمیشہ جب پینے ختم ہو جا تا ہو۔'' اس مصاحب رُنالیّ خود ہی مزید پینے عطافر ما دیتے، جیسے انہیں ختم ہو نے کا الہام ہو جا تا ہو۔''

جن حضرات نے غلط فہمیوں کی بنا پر حضرت امام ابو صنیف میں توانیہ اور امام محمد میں انتہ پر علم حدیث میں جن حضرات کے علم حدیث میں جرح کی ہے، وہ بھی امام ابو یوسف میں انتہ کو حدیث میں بقد مانتے ہیں۔ (دیکھیے کتاب الثقات، لابن حبان میں انتہا کہ امام احمد بن صنبل میں انتہا فرماتے ہیں کہ جب میں نے علم حدیث حاصل کرنا چاہا تو سب سے پہلے قاضی ابو یوسف میں میں گیا، اس کے بعد دوسرے مشائخ سے علم حاصل کیا۔ (تاریخ بغداد، ج ۱۲ ص ۲۵۵)

حضرت معروف کرخی تُولِیْ امام ابو یوسف تُولِیْ کے ہمعصر سے، ایک دن انہوں نے اپنے متوسلین میں سے کسی سے کہا کہ:''امام ابو یوسف تُولِیْ آج کل بیار ہیں، اگر ان کا انتقال ہو جائے تو مجھے ضرور بتانا۔'' (مقصد یہ تھا کہ ان کی نمازِ جنازہ میں شرکت کریں )۔ وہ صاحب فرماتے ہیں کہ میں امام ابو یوسف تُولییْ کی حالت معلوم کرنے کے لیے ان کے گھر پہنچا تو وہاں سے جنازہ باہر نکل رہا تھا، میں نے سوچا کہ اب اتنا وقت نہیں ہے کہ حضرت معروف کرخی تُولییٰ کو اطلاع کی جائے۔

اوروہ جنازے میں شریک ہوسکیں، اس لیے میں خودان کی نمازِ جنازہ میں شامل ہو گیا۔ اور بعد میں حضرت معروف کرخی میں حضرت معروف کرخی میں اللہ اور اللہ و آیا الیہ و کا آلیہ و آیا اللہ و آیا اللہ و آیا اللہ و آیا اللہ و کا اللہ اور جنازے میں شرکت نہ کر سکنے پر بہت افسوس کا اظہار کرنے لگے۔

المراھ میں آپ کا انتقال ہوا، خلیفہ ہارون رشید جنازہ کے ساتھ گئے خود نما نے جنازہ پڑھائی، اور اپنے خاندانی مقبرہ میں تدفین کی۔حضرت موسی کاظم رئیسٹی کے مزار مبارک کے احاطہ میں جنوبی جانب ایک مسجد' جامع ابی یوسف رئیسٹی' کے نام سے بنی ہوئی ہے اسی مسجد کے ایک حصہ میں حضرت قاضی ابو یوسف رئیسٹی کا مزار ہے۔ (بیا بجلس نفیس ۲۹۲)

#### (85) حضرت حافظ عماد الدين ابن كثير وثيالة

اساعیل نام ، ابوالغد اء کنیت ، عماد الدین لقب اور ابن کثیر عرف ہے۔سلسلہ نسب سے۔ ہے: اساعیل بن عمر بن کثیر بن ضوء بن ذرع القیسی البصر وی ثم الاشقی۔ آپ کے والدشنخ ابوحفص شہاب الدین عمرا پنی بستی کے خطیب تھے اور آپ کے بڑے بھائی شنخ عبدالوہاب ایک ممتاز عالم اور فقہ ہتھے۔

آپ کی ولادت علی ہے میں بہقام مجدل ہوئی جو ملک شام کے مشہور شہر ہوگی جو ملک شام کے مشہور شہر ہمری کے اطراف میں ایک قربہ ہے اس وقت آپ کے والد یہاں کے خطیب تھے، ابھی آ پ تیسرے یا چوتھ برس میں ہی تھے کہ والد بزرگوار نے ۲۰ ہے ھیں وفات پائی تو بڑے بھائی نے اپنے آغوش تربیت میں لے لیا، والد کی وفات کے تین سال بعد یعنی آپ ہے ھیں آپ اپنے برادر بزرگوار کے ساتھ دمشق چلے آئے اور پھر یہیں آپ کی نشو ونما ہوئی، ابتداء میں اپنے بڑے ہمائی سے فقہ کی تعلیم پائی بعد کوشخ بر ہان الدین ابراہیم بن عبدالرحمٰن فزاری معروف بابن فرکاح شارح تنبیہ المتوفی 19 ہے ھالوں تنبیہ کہ اس زمانہ میں دستور ہوت کہ طالب علم جس فن کو حاصل کرتا اس فن کی کوئی خضر کتاب زبانی یاد کر لیتا، چنانچ آپ نے بھی فقہ میں التنبیہ فی فروع الثافیہ، مصنفہ شخ ابواسحات شیرازی المتوفی آپ بھی کو حفظ کر کے ۱۸ ہے ھیں میں التنبیہ فی فروع الثافیہ، مصنفہ شخ ابواسحات شیرازی المتوفی آپ بھی کو حفظ کر کے ۱۸ ہے ھیں ساد یا اوراصول فقہ مین علامہ ابن حاجب مالکی المتوفی آپ بھی گنارح مخضر کو زبانی یاد کیا، اصول کی کتابیں آپ نے علامہ شمس الدین محمود بن عبد الرحمٰن اصفہانی شارح مخضر ابن صاجب المتوفی کتابیں آپ نے علامہ شمس الدین محمود بن عبد الرحمٰن اصفہانی شارح مخضر ابن صاجب المتوفی ہیں کتابیں آپ نے علامہ شمس الدین محمود بن عبد الرحمٰن اصفہانی شارح مخضر ابن صاجب المتوفی ہیں کوشے سے پڑھی تھیں ۔ فن حدیث کی تعمیل آپ نے اس عہد کے مشہور اساتذہ فن سے کی تھی۔

حجاز کے ہم طبقہ وہ علماء جن سے آپ نے علم حدیث حاصل کیا۔ وہ حسب ذیل (۱) عیسیٰ بن المطعم (۲) بہاؤ الدین قاسم بن عسا کر المتوفی ۲۳٪ ہے ہے (۳) عفیف الدین اسحاق بن بیجیٰ الآمدی المتوفی ۲۵٪ ہے ہے (۴) ابن کے حدیث اراد (۵) بدر الدین محمد بن ابراہیم معروف بن سویدی المتوفی ۱۱٪ ہے ہے (۲) ابن الرضی (۷) حافظ مزی (۸) حافظ ابن تیمیہ (۹) حافظ ذہبی (۱۰) عماد الدین محمد بن الشیر ازی المتوفی ۲۹٪ ہے۔

سب سے زیادہ جس سے آپ کو استفادہ کا موقع ملا وہ محدث شام حافظ جمال الدین یوسف بن عبدالرحمٰن مزی شافعی مصنف تہذیب الکمال متو فی ۲۲ کے ھابی، حافظ مزی نے خصوصی تعلق کی بناء پر اپنی صاحبزادی کا آپ سے نکاح کردیا تھا۔ ان کی اکثر تصانیف کا جس میں تہذیب الکمال بھی داخل ہے خود ان سے ساع کیا اور اس فن کی پوری تکمیل ان ہی کی خدمت میں رہ کر کی ، حافظ ابن تیمیہ المتو فی ۲۸ کے ھسے بھی آپ نے بہت کچھ ملم حاصل کیا تھا اور عرصہ تک ان کی صحبت میں رہ ہے تھے۔ حافظ ابن حجر میں شخن کا ذوق تھا لیکن آپ کو دیوی ، وانی اور خست نی وغیرہ نے میں رہے تھے۔ حافظ ابن حجر میں شعر وسخن کا ذوق تھا لیکن آپ کی نظم متوسط درجہ کی ہوتی تھی۔

عافظ ذہبی بُیٹی کی وفات کے بعد مدرسہ ام صالح اور مدرسہ تنکزیہ (جواس زمانہ میں علم حدیث کے مشہور مدرسے بچھے) امیں آپ شخ الحدیث کے عہدہ پر فائز رہے، بڑے ذاکر شاعن ل تھے۔ حافظ ابن کثیر بُیٹیئی کواپنے استاذ علامہ ابن تیمیہ بُیٹیئی سے خصوصی تعلق تھا جس نے آپ کی علمی زندگی پر گہراا اثر ڈالا تھا اور اس کا نتیجہ ہے کہ آپ بعض ان مسائل میں بھی ابن تیمیہ بُیٹیئی سے متاثر تھے جن میں وہ جمہور سلف سے منفر دہیں۔

آخیر عمر میں بینائی جاتی رہی، جمعرات کے دن شعبان کی ۲۱ تاریخ ۲۲ کے دھ میں وفات پائی (رحمہ اللہ) اور مقبرہ صوفیہ میں اپنے محبوب استاذشخ الاسلام ابن تیمیہ بھی ہیں کے سہا دفن کئے گئے۔ بسماندگان میں دوصاحبزاد ہے بڑے نامور ہوئے ایک زین الدین عبدالرحمٰن جن کی وفات گئے۔ بسماندگان میں دوصاحبزاد ہے بڑے نامور ہوئے ایک زین الدین عبدالرحمٰن جن کی وفات کے محدث گزرے ہیں، انہوں معلی ہوئی ہے اور دوسرے بدرالدین ابوالبقاء محمد بڑے پایہ کے محدث گزرے ہیں، انہوں نے سام کی دوسی بھی میں بمقام رملہ وفات پائی ہے۔ آپ کی جن تصانیف پر جمیں اطلاع مل سکی وہ حسب ذیل ہیں:

(١) تفسير القرآن الكريم: (المعروف تفسير ابن كثير ) ـ (٢) البدايه والنهابية: بيه فن تاريخ مين ان كي

بیش بہا تصنیف ہے۔ (۳) لتکمیل فی معرفۃ الثقات والضعفاء والمجاجیل فن رجال میں ہے اور حسب تصریح حافظ حمینی پانچ جلدوں میں ہے۔ (۴) الہدی والسنن فی احادیث المسانید والسنن: "جامع المسانید" کے نام سے مشہور ہے مصنف نے اس میں مندامام احمد ابن حنبل ، مند بزار ، مند ابی یعلی ، مندابن ابی شیبہ ، اور صحاح ستہ کی روایات کو جمع کر کے ان کو ابواب پر مرتب کردیا ہے۔ ۵۔ طبقات الثافعیہ: اس میں فقہاء شافعیہ کا تذکرہ ہے۔ (۵) مند اشیخین: اس میں شیخین یعنی حضرت ابو بکر وعمر والمجا سے جوحد شیس مروی ہیں ان کو جمع کیا گیا ہے۔ (۲) السیرۃ النبویہ: یہ سیرت پر بڑی طویل کتاب ہے۔ (۷) کتاب المقدمات: اس کا ذکر مصنف نے اختصار علوم الحدیث میں کیا ہے۔ (۸) اللاجتہاد فی طلب الجہاد: جب فرنگیوں نے قلعہ ایاس کا محاصرہ کیا ہے اس وقت میں کیا ہے۔ (۸) اللاجتہاد فی طلب الجہاد: جب فرنگیوں نے قلعہ ایاس کا محاصرہ کیا ہے اس وقت آپ نے یہ رسالہ امیر منجک کے لئے لکھا ہے۔ (۹) رسالۃ فی فضائل القرآن۔ (۱۰) مندامام احمد بن خنبل: حروف پر مرتب کیا تھا اور اس کے ساتھ طبر انی کی مجم اور ابویعلیٰ کی مند سے زوائد بھی درج کئے تھے۔ (تفیر ابن کثیر ج اس کی ماتھ طبر انی کی مجم اور ابویعلیٰ کی مند سے زوائد بھی درج کئے تھے۔ (تفیر ابن کثیر ج اس ک

## (86) حضرت علامه ابن حجر عسقلانی رعیاله

ابن حجر عسقلانی بیشیا مشہور محدث تھے جنہوں نے بخاری کی شرح لکھی۔ آپ نامور مورخ اور شافعی مذہب کے فقیہ تھے۔ طلب علم کے سلسلے میں متعدد بار مصر، شام ، حجب نز، اور یمن کا سفر کیا اور اس شوق کے باعث حافظ عصر کے لقب سے مشہور ہوئے۔ آپ کوشنخ الاسلام کے نام سے بھی یاد کیا جاتا ہے۔ ابن حجر کے نام سے مشہور ہونے کی وجہ یہ ہے کہ آپ مشہور علمی خاندان آل حجر میں یاد کیا جاتا ہے۔ ابن حجر کے نام سے مشہور ہونے کی وجہ یہ ہے کہ آپ مشہور علمی خاندان میں محدثین وفقہا کثیر تعداد میں پیدا ہوئے۔

علامہ ابن حجر عسقلانی ﷺ کی ولادت مت ہرہ میں بدھ 12 شعبان 773ھ بمطابق 18 فروری 1372ء کو ہوئی آپ مصر کے قصبہ عتیقہ میں پیدا ہوئے۔آپ کے عمر چارسال تھی کہ آپ کے والد شخ نورالدین علی کی وفات ہوگئ آپ کی کفالت شخ زکی خرنو بی نے فرمائی۔آپ کے والد کی اولاد بچین میں ہی فوت ہو جاتی تھی ، چنانچہ آپ کے والد شخ صنا قبری کی خدمت میں گئے۔انہوں نے دعا دی کہ اللہ تعالیٰ تیری پشت سے ایسا بچہ پیدا کرے گاجو پوری ونیا کوعلم ومعرفت سے مالا مال کرے گا۔ شاہ عبدالعزیز محدث وہلوی فرماتے ہیں کہ ابن حجرکی تصانیف کی اتنی شہرت و مقبولیت شخ صنا قبری کی دعا کا نتیجہ ہے۔

778 ھ میں 5 سال کی عمر میں آپ کوز کی الدین الخاروبی نے قرآنی علوم کے واسطے مدرسه میں داخل کروایا۔ کم عمری میں ہی آپ کا حافظہ اِس قدر قوی تھا کہ ایک ہی روز میں تمام سورہ مریم حفظ کر لی تھی اس دوران میں اپ نے ابن حاجب کی فقہ بھی پڑھی۔785ھ میں 12 سال کی عمر میں زکی الدین الخارو بی کے ساتھ عزم مکہ ہوئے اور رمضان 785ھ میں حرم کعبہ میں نمازِ تراویح پڑھائی۔788ھ یعنی 1386ء میں سر پرست ز کی الدین الخارو بی کی وفات کے بعد آپ دو بارہ مصر لوٹ آئے۔حدیث کے واسطےمصری محدث شمس الدین ابن القطان کے سامنے زانو نے تلمذ طے کیا جہاں اپ نے علامہ بلقینی (متوفی 806ھ) ابن الملاقین (متوفی 804ھ) کی فقہ پڑھی اور حدیث میں علامہ حافظ العراقی عبدالرحیم بن حسین بن عبدالرحمٰن العسراقی المصری (متوفی 805ھ) سے استفادہ حاصل کیا۔ بعدازں آپ نے مکہالمکرمہ، مدینہ منورہ ، یمن ، دمشق اوریروثلم کا سفراختیار کیا۔ 799ھ یعنی 1397ء میں آپ نے 26 سال کی عمر میں انس خاتون سے نکاح کرلیا۔ انس خاتون بھی حدیث کی عالمة تھیں اور اُنہیں علامہ حافظ العراقی عبدالرحیم بن حسین بن عبدالرحمٰن العراقی المصری سے حدیث روایت کرنے کی اجازت تھی۔انس خاتون عوامی طور پر بھی حدیث کا درس دیا کرتی تھیں جن میں کئی علما شریک ہوا کرتے تھے امام شمس الدین مجمد بن عبدالرحمٰن السخاوی (متوفی 902ھ) بھی انس خاتون سے حدیث کا درس لینے والوں میں سے ایک تھے۔آپ کا زمانہ برجی مملوک سلاطین کا زمانہ تھا۔ علامہ ابن حجر العسقلانی کو کئی بار سلاطین مصر کی جانب سے قاضی مصر کے عہدہ پر فائز کیا گیا۔آپ کے قابل ذکر شاگردوں میں علامہ مس الدین سخاوی ﷺ، علامہ جلال الدين سيوطى مينية اورشيخ زكريا انصاري مينية ہيں۔

آپ نے 79 سال 3ماہ 26 یوم کی عمر میں اتوار 8 ذوالحجہ 852 ھے بمطابق 2 فروری 1449 ء کو بعد نمازِ عشاء انتقال کیا۔نمازِ جنازہ قاہرہ میں ادا کی گئی جس میں پچپاس ہزار افراد شریک ہوئے۔نماز جنازہ علامہ بلقینی نے پڑھائی۔

تدفین مصر کے مشہور قبرستان الصغری میں علامہ ویلی کی قبر کے سامنے اور امام شافعی وشیخ مسلم کی قبروں کے درمیان میں عمل میں آئی۔

آپ کی کتابوں کی تعداد 150 سے او پر بتائی جاتی ہے۔مشہور کتابیں درج ذیل ہیں۔ (۱) الاصابه فی تمییزالصحابه (۲) فتح الباری شرح صحیح البخاری (۳) تهذیب التهزیب (۳) بلوغ المرامر من ادلة الاحكام (۵) مقدمه فتح الباری (آزاد دائرة المعارف و كي پيڙيا)

## (87) امام شوكاني عيشا

ابوعبداللہ محمد بن علی بن محمد الشوکانی کے والدعلی بن محمد صنعاء میں شوکانی کے انتشاب سے مشہور تھے، شوکانی کی وجہ انتشاب کے متعلق خود امام شوکانی لکھتے ہیں کہ شوکان یمن کے قب ائل خولان کی بستی کا نام ہے جو صنعاء بحرین میں ہے جو تقریباً ایک روز کی مسافت پر واقع ہے۔ شوکان سے امام شوکانی کی نسبت حقیقی نہیں۔ کیونکہ وہ خود صنعاء سے تعلق رکھتے تھے، البت مان کے آباؤ و اجداد شوکان سے تعلق رکھتے تھے۔ البت میں اجداد شوکان سے تعلق رکھتے تھے۔

ان کے والد علی بن محمد سالے اِھے 1760ء کے موسم خزاں میں اپنے آبائی شہر شوکان گئے ہوئے تھے تو وہیں ۲۸ ذوالقعدہ بروز پیرامام شوکانی پیدا ہوئے۔ان کا نام محمد رکھا گیا۔امام شوکانی نے''البدرالطالع'' میں اپنے والد ماجد کا پورانسب نامہ تحریر کیا ہے۔امام شوکانی کی نشوونما اور تعلیم و تربیت صنعاء میں ہوئی۔انہوں نے بہت سے اساتذہ سے قرآن مجید پڑھا۔ با قاعدہ طلب علم سے قبل انہوں نے زیدی فقہ کی مشہور کتاب''الازہار''عصیفری کی مختصرالفسسرائض'' حریری کی الملحہ ، ابن حاجب کی'' الکافیهٔ' ، الشافیه ، اور مختصر المنتهی اور علم عروض ، قر أت اور علم بحث پر چھوٹے چھوٹے رسائل حفظ کر لئے تھے۔ کتبِ تاریخ وادب کے مطالعہ میں مشغول رہتے تھے۔سب سے پہلے انہوں نے''الازہار'' کی شرح اور مختصر تحصیفیری کی شرح ''النا ظری''اپنے والد ماجد سے پڑھی۔ پھرطلب علم کے لئے دیگر اساتذہ کی طرف متوجہ ہوئے۔ یوں تو انہوں نے بیسیویں اساتذہ سے مختلف علوم کی بہت سے کتابیں پڑھیں۔آپ مندرجہ ذیل اساتذہ سے بہت متاثر ہوئے۔علامہ عبدالحن قاسم\_(المتوفي ٢١١١ هـ) علامه احمد بن عامر (التوفي ١٩٤٨ هـ) علامه احمد بن محمد الحرازي (الهتوفی کے ۲۲ اھ)۔امام شوکانی تیرہ سال تک علامہ احمد کی خدمت میں رہے۔علامہ علی بن ابراہیم (المتوفی کو ۲۰ مے ام) سے امام شو کانی نے صحیح بخاری اول تا آخر بحث و تحیص کے ساتھ پڑھی۔علامہ حسن بن اساعیل بن الحسین المغربی (التوفی: <u>۴۰۸ ا</u>ه) سے امام شوکانی سب سے زیادہ متاثر ہوئے۔حسن بن اساعیل اور عبدالقادر بن احمد وہ بزرگ ہیں جن کے مشورے پرامام شوکانی نے ابن تیمیه کی''لمنتقی کی شرح'' نیل الا وطار''لکھی اور اہل علم سے اپنی علمیت کا لوہا منوالیا۔

امام شوکانی نے ابتدائی طور پر زید بید فقد کی تعلیم حاصل کی ، مگر وسعتِ مطالعه اور حدیث میں رسوخِ علم کی وجہ سے اپنے آپ کوامام زید کی فقہ میں محصور ندر کھ سکے۔انہوں نے زید بید فقہ پر ناقد انظر ڈالی اور ان تمام مقامات پر گرفت کی جہاں قرآن وسنت سے ذرا بھی انحراف پایا حب تا تھا۔ انہوں نے مذہب سلف کی تائید میں کتا ہیں بھی ککھیں۔ بلکہ قرآن وسنت کے مطابق جومسلک حق ہوتا تھا۔ انہوں نے مذہب سلف کی تائید میں کتا ہیں جمہ اللہ کی تمام تصنیفات آزادی فکر اور فت رآن و سنت کی دعوت دیتی ہیں۔

امام شوكانى نے مختلف موضوعات پر مسبوط اور مختر كتابيں اور چھوٹے چھوٹے رسائل تحرير كيے جن كى تعداد ۱۰۰ كے لگ بھگ ہے۔ ان كى تصنيفات ميں (۱) نيل الاوطار شرح منتقى الاخبار (۲) ارشار الفحول الى تحقيق الحق من علمہ الاصول (۳) اصول فقہ ير ہے۔ (۴) فتح القدير (۵) الفوائد المجموعه فى الاحادیث الموضوعه (۲) تحفه الذا كرين (٤) البدر الطالع بمحاسن من بعدالقرن السابع۔

شیخ محمہ بن علیالشو کانی نے <mark>• 12 ا</mark>ھے /1834ء 76 سال کی عمر میں وفات پائی۔ آپ کی نماز جنازہ جامع الکبیر صنعاء میں ادا کی گئی۔رحمہ اللہ تعالی رحمہ واسعہ۔(حقیقت تقلید واجتھاد)

#### (88)علامه ذهبي مشكت

عافظ من الدین ابوعبدالله محد بن احد بن عثان بن قایماز ذهبی و مشقی تر کمانی شافعی ایک مشہور عرب محدث اور مؤرخ سے - ذہبی کی پیدائش رئیج الثانی 673ھ برطابق 1274ء و مشق میں مشہور عرب محدث اور مؤرخ سے - ذہبی کی پیدائش رئیج الثانی الدی پائید مؤرخین اور محدثین ہوئی ۔ شام میں تعلیم حاصل کی اور ساری عمر تصنیف و تالیف میں گذاری بلند پائید مؤرخین اور محدثین میں شار ہوتے ہیں اور متعدد کتابوں کے مصنف ہیں ۔ و مشق اور قاہرہ میں درس و تدریس کے فرائش میں شار ہوتے ہیں اور متعدد کتابوں کے مصنف ہیں۔ و مشق اور قاہرہ میں درس و تدریس کے فرائش میں انجام دیئے ۔ امام ذہبی ﷺ 3 ذوالقعدة 748ھ 1348ء میں انتقال کرگئے و مشق میں فرن ہیں۔ تصانیف میں: (۱) تاریخ الاسلام و الطبقات المشاھیر و الاعلام: عرب کی ضخیم تاریخ (۲) تن کر قالحفاظ: علم اساء الرجال پر تصنیف (۳) سیو اعلام النبلاء (۵) طبقات القراء (۲) طبقات علم اساء الرجال پر تصنیف (۳) سیو اعلام النبلاء (۵) طبقات القراء (۲) طبقات الحفاظ (۷) توقیف اهل التوفیق: مناقب ابو کر صدیق رات التحقید (۱۰) نعم السہر: سیرت حضرت عمر طابق (۱۱) التبیان: التوفیق: مناقب ابو کر صدیق رات الله میں درست حضرت عمر طابق (۱۱) التبیان: التوفیق: مناقب ابو کر صدیق رات التحد السہر: سیرت حضرت عمر طابقات التحدید (۱۱) التبیان:

منا قب حضرت عثمان طلطة (۱۲) فتح الطالب: اخبار على ابن ابي طالب طلط (۱۳) اختصار كتاب الجهاد ابن عساكر (آزاد دائرة المعارف)

# (89)علامه ابن مَردُ وَبيه اصبها ني مِثاللة

آپ کی کنیت ابو بکر اور نام احمد بن موئی بن مردویہ ہے آپ اصبهان کے رہنے والے بہت بڑے عالم اور پختہ کار حافظ حدیث ہیں۔ تفسیر اور تاریخ کی کتابوں کے مصنف کی حیثیت سے بہت شہرت رکھتے ہیں۔ آپ ابو سہل بن زیاد قطان، سیمون بن اسحاق، عبد اللہ بن اسحاق خراسانی، محمد بن عبد اللہ بن علم صفار، اساعیل خبطی، محمد بن علی بن رحیم شیبانی، احمد بن عبد اللہ بن دلیل، اسحاق بن محمد بن علی کوفی، محمد بن علی اسواری، احمد بن عیسے خفاف، احمد بن محمد بن عاصم کرانی اور ان کے طبقہ سے روایت کرتے ہیں۔

ان سے ابوالقاسم عبد الرحمان بن مندہ، ان کے بھائی عبد الوہاب ابولخیر محمد بن احمد بن ررا، ابومنصور محمد بن شکرویہ، ابو بکر محمد بن حسن محمد بن سلیم، ابوعبد الله ثقنی الرئیس، ابومطیع محمد بن عبد الواحد مصری اور دوسرے بہت سے لوگوں نے کسپ فیض کیا۔ آپ نے صحیح بحن اری پرمستمز ج کھا سر سس ہیں آپ بیدا ہوئے اور ۲۴ رمضان المبارک واس میں انتقال فر مایا ان کی عالی احادیث دشقفیات ' اور دوسری کتابوں میں مذکور ہیں۔ ( تذکرۃ الحفاظ جسطیقہ ۱۳ ص ۲۰۷)

## (90) امام ابوبكر بيهقى عيالتة

آپ کااسم گرامی ابو بکر احمد بن حسین بن علی بن عبدالله بن موسی خسر و حب ردی ، بیهق ، خراسانی ہے۔ انہیں امام بیہقی ﷺ بھی لکھا جاتا ہے۔ آپ شعبان ۸۸ بیڑھ بمطابق مکم ستمبر 994 ءمیں خسر و جرد نامی بستی میں پیدا ہوئے جو بیہق (نیشا پور) کے نواح میں واقع ہے۔

امام بیہ قی سی کے وفات کے سلسلے میں امام ذہبی سی کی کی کی بھتے ہیں کہ آخر عمر میں وہ نیشا پور گئے تھے اور وہاں اپنی کتب کے درس میں مشغول ہو گئے لیکن جلد ہی وقت رحلت آن پہنچا اور ۱۰ جمادی الاولی ۵۸ ہے ہے/ 9اپریل 66 0ء میں نیشا پور میں ہی داعی اجل کولیک کہا اور بیہق میں لاکر آپ کوسپر دخاک کیا گیا۔ یہ مقام قریب قریب اسی جگہ واقع تھا جہاں آج کل شہر تہران واقع ہے۔ اسا تذہ کرام میں انتہائی شہرت کے حامل یہ حضرات ہیں ابوالحن محمہ بن حسین العلوی امام ابوعبداللہ الحاکم ، ابواسحاق اسفرا کینی ،عبداللہ بن یوسف اصبحانی ، ابوعلی الروز باری ، امام بزاز ، ابو بکر ابن فورک وغیرہ ۔ مشہور تلامذہ میں ابوعبداللہ محمد بن الفضل الفرادی ، ابوعبداللہ محمد عبدالجبار بن محمد بن احمد اللہ علی ، ابوعبداللہ بن ابومسعود الصاعدی ، فسنسرزند حضرت امام اساعیل بن احمد شامل ہیں۔ حضرت امام اساعیل بن احمد شامل ہیں۔ حضرت امام اساعیل بن احمد شامل ہیں۔ آپ کی مشہور تصنیفات: (۱) السنن الکبری ۔ ( 10 جلدوں میں ہے) ، (۲) السنن الکبری ، (۳) دلائل النبوتہ (۵) معرفتہ السنن الکبری ، (۳) دلائل النبوتہ (۵) معرفتہ السنن والآثار، (۲) فضائل الصحابہ ( 10 جلدوں میں ہے) ، (۲)

## (91)ابن حزم اندلسی

ابن حزم کا پورا نام علی بن احمد بن سعید بن حزم ، کنیت ابوجمد ہے اور ابن حزم کے نام سے شہرت پائی۔ آپ اندلس کے شہر قرطبہ 7 نومبر 994ء میں پیدا ہوئے اور عمر کی 72 بہاریں دیکھ کر ۲۵ بہھ 15 اگست 1064ء میں ویلبا میں فوت ہوئے۔ آپ داؤد الظاہری سے مت اثر تھے۔ ابن خلدون اور محمد اسد نے ان سے اکتساب کیا۔ ابن حزم تقریباً چارصد کتب کے مولف کہلاتے ہیں۔ آپ کی کتابیں جنہوں نے فقہ ظاہری کی اشاعت میں شہرت پائی وہ المحلی اور 'الاحکام' نی اصول الاحکام ہیں۔ المحلی فقہ ظاہری اور دیگر فقہ میں تقابل کا ایک موسوعہ ہے۔ یہ گی احب زاء پر مشمل ایک ضخیم فقہی کتاب ہے جس میں فقہ اور اصول فقہ کے ابواب شامل ہیں۔ المحلی کا اردو زبان میں ترجمہ ہو چکا ہے۔ دوسری کتاب کا موضوع فقہ ہے۔ کہتے ہیں کہ اگر یہ دونوں کتابیں نہ ہوتیں تو اس مسلک کا جانے والا کوئی نہ ہوتا۔ ظاہری مسلک کے شبعین نہ ہونے کے باوجود یہ مسلک ہوتیں تو اس مسلک کا جانے والا کوئی نہ ہوتا۔ ظاہری مسلک کے شبعین نہ ہونے کے باوجود یہ مسلک ہوتیں تو اس مسلک کا جانے والا کوئی نہ ہوتا۔ ظاہری مسلک کے شبعین نہ ہونے کے باوجود یہ مسلک ہوتیں تو اس مسلک کا جانے والا کوئی نہ ہوتا۔ ظاہری مسلک کے شبعین نہ ہونے کے باوجود یہ مسلک ہوتیں تو اس مسلک کا جانے والا کوئی نہ ہوتا۔ ظاہری مسلک کے شبعین نہ ہونے کے باوجود یہ مسلک ہوتیں تو اس مسلک کا جانے وہ در ایعہ یہ دونوں کتابیں ہی ہیں۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

## (92)مرزاغلام احمد قادياني

غلام احمد بن غلام ترضی بن عطاء محمد بن گل محمد برلاس قادیانی اس کی پیدائشس ۲۵۶ او میں ہونے میں ہوئی ۔ مسرف ونحواور منطق وحکمت پچھ رسالے مولوی گل علی شاہ سے پڑھے ۔ یہ مہدی ہونے کامدی تھا۔ ابتداء میں اپنے آپ کوزاہد، صوفی کہتا اور اپنے کرامات کوظاہر کرتا تھا، آریہ اور نصار کی کامدی تھا۔ سے بحثیں کرتا، اور ان بحثوں میں ان کو خاموش بھی کرتا تھا، دن ورات اسلام کی طرف سے اس کی صفائی میں لگار ہتا۔ اس کام کے لئے اپنی پوری کوشش اور اس کی بابت کت بیں بھی تصدید کرتا

یہاں تک کہ اس نے اپنے بارے میں مہدی موعود ہونے کا دعویٰ بھی کر دیا، پھراس نے اپنا نام' دمثیل اسے'' رکھالیا، پھراس نے بید عویٰ کیا کہ میں'' بروز احمہ'' ہوں۔ پھراس نے کہا کہ میں'' بروز کرش'' ہوں جو ہنود کا سب سے بڑا شخص ہے۔اور ہونے والی باتوں کووہ پیشگی ہی بتا نے کی خبر دیتا جس سے بہت سے لوگ اس کے فتنہ میں پھنس گئے۔اس کے رد میں بہت سارے رسالے ہیں جس سے اس کواہل السنة والجماعة سے بالکل نکال دیا ہے۔

بہت کی کتابیں بھی تصنیف کیس جن میں مشہور ترین''براہین احمدیہ''ہے، پے در پے اس پر وحی اور الہام ہونے لگے، جب تیر ہویں صدی پوری ہوگئ تو اس نے یہ دعویٰ کیا کہ وہ اس صدی کا مجدد ہے۔ اس کے بچھ بعد اس نے دعویٰ کیا کہ میں مسیح موعود ہیں۔ پھر کہا کہ میں مسیح موعود ہوں۔ اس نے یہ بھی کہا کہ میسیٰ ابن مریم تو وفات یا چکے۔ اور اللہ تعالیٰ نے ان کوآسمان پر نہیں الھایا ہے۔

اس نے بید دعویٰ کیا ہ میں "مشیل مسیح" ہوں۔ اور بی بھی کہا کہ مسیں اس طرح رسول بنا کر بھیجا گیا ہوں۔ اس کی تصریح مختلف طریقوں سے اپنی کتابوں" فتح الاسلام"، "توضیح فراہم" اور" از اللہ الاوہام" میں کی ہے اور اس کی مطابقت پر ان احادیث کو ذکر کیا ہے جو نزول مسیح علیہ السلام سے متعلق بیان کی گئی ہیں۔

۱۳۱۸ میں صراحت کے ساتھ یعنی کھل کر اپنی نبوت کا اعلان بھی کر دیا۔ میں اللہ کے دوسر نبیوں کی طرح نبی ظلی اور بروزی ہوں، اور دینی معاملات میں ہر مسلمان پر میری اطاعت ضروری ہے۔اور فتوئی دیا ہے کہ جہاداب منسوخ ہو چکا ہے اس لئے اب جہاد کرنا حرام ہے۔اللہ تعالیٰ نے اس جھوٹے کو ہیضہ اور طاعون کی بیاری میں جبکہ وہ خود' لا ہور شہر' میں تھا مبت لا کر کے تعالیٰ نے اس جھوٹے کو ہیضہ اور طاعون کی بیاری میں جبکہ وہ خود' لا ہور شہر' میں تھا مبت لا کر کے اس بیان خرک ہے آخری چاردن باقی رہتے ہوئے موت دیدی اور وہاں سے قادیان منتقل کیا گیا جہاں اسے اس قبرستان میں فن کیا گیا جس کا اس نے خود مقبرة الجنة یعنی'' بہشتی مقبرہ'' نام رکھا تھا۔

اس کی تصنیفات کی تعداد چوراسی تک پہونچتی تھی۔ان میں سے بعض ہزار صفحہ سے زائد کی تھی۔ان میں سب سے بڑی اور مشہور''براہین احمدیہ''تھی۔ان میں سے بعض کتاب تو تین سو جھے کی تھی جن میں ہر حصہ سولہ سو صفحول کا تھا۔''الار بعین'' ،''سرمہ کچیٹم آریہ'' ،''فتح اسلام'' ،''ازالہ اوہام''،'' توضیح مرام''،'' آئینہ کلمات اسلام''،''تبلیغ رسالت''،''الدرانثمین ''اور دوسری کتابیں بھی تھیں۔(نزہۃ الخواطرمترجم ج۸ ص۳۵۵)

## (93)حضرت قاضى عياض عيايية

حافظ الحدیث امام علامہ قاضی ابو الفضل عیاض ،المعروف قاضی عیاض بُیالیّه کا خاندان اندلس کارہنے والا ہے لیکن بعد میں وہ فارس کی طرف منتقل ہو گئے اور سبتہ میں رہائشس پذیر ہو گئے۔قاضی بُیلیّه نے ابتدائی تعلیم سبتہ میں حاصل کی اور بعد میں اعلیٰ تعلیم کے لئے اندلس تشریف کئے۔قاضی بُیلیّه نے ابتدائی تعلیم سبتہ میں حاصل کی اور بعد میں اعلیٰ تعلیم کے لئے اندلس تشریف کے لئے اور اپنے زمانے کے نامور علمائے کرام سے زانوئے تلمذتہ کیا۔ آپ فن تفسیر فقہ اوب ونحواور اس وقت کے دیگر ایسے علوم جو معاشر سے میں رائج تھے اُن میں خوب مہارت حاصل کر سکے۔ آپ کی ایک نمایاں خصوصیت آپ کا خطیب ہونا اور شاعری سے شغف رکھنا بھی تھا۔

قاضی ﷺ نے جن اساتذہ وقت سے تحصیلِ علم کیا ان میں (۱) قاضی ابوعبداللہ محمہ بن علی بن حمہ بن ابوالحسین بن سراج (۲) ابومحمہ بن عتاب قرطبہ میں تھے۔ ان کے علاوہ قاضی ابوعلی حسین بن محمہ صدفی (۲) ابوعبداللہ مازنی (۳) شیخ ابو بکر طرطوش (۴) قاضی ابوالولید بن رشد وغیرہ سے اجازت حدیث حاصل کی۔

حضرت قاضی ﷺ کے چندمشہور تلامذہ کے نام درج کررہے ہیں جواپنے زمانے کے ائمہ میں شار کئے گئے: (۱) عبداللہ بن احمد العصیر ی (۲) ابوجعفر بن القصیر الغرناطی (۳) ابو القاسم خلف بن بشکول (۴) حافظ الحدیث (۵) فقہ ابو محمد الاشیری (۲) عبداللہ بن محمد المغربی (۵) ابو بکرعبداللہ بن طلحہ بن عطیہ المحاربی الغرناطی۔

جب قاضی ﷺ سید علم کی تحصیل کے بعد واپس تشریف لائے تو کچھ عرصہ تعلیم وتعلم میں مصروف رہنے کے بعد مناظرے کی طرف رجان ہوا۔ جیسا کہ اس دور میں عام چلن تھا۔ ۳۵ سال کی عمر میں موحدین کی حکومت قائم ہوتے ہی عہد ہ قضاء پیش کیا گیا جو آپ نے قسبول کسیا سال کی عمر میں موحدین کی حکومت قائم ہوتے ہی عہد ہ قضاء پیش کیا گیا جو آپ نے قسبول کسیا (موحدین کی حکومت کا بانی محمد بن عبد اللہ تو مرت تھا جو'' ابن تو مرت' کے نام سے مشہور ہے۔ اس کا دور حکومت بے ہے ہی عرصہ بعب یعنی سام ۵ ھا میں موحدین کے ہاتھ سے حکومت جھنی تو قاضی صاحب بھی مشکلات میں گھر گئے اور زیادہ عرصہ سبتہ میں نہ میں موحدین رہے ہاتھ سے حکومت چھنی تو قاضی صاحب بھی مشکلات میں گھر گئے اور زیادہ عرصہ سبتہ میں نہ

حضرت قاضى أيست كوچهور كرم اكش تشريف لے گئے اور تقريباً ايك تا دوسال وہاں گزار اور ١٩٩٣ و ١٩٩ و ١١٤ و ١١٠ و ١١ و ١١٠ و ١١ و ١١٠ و ١١٠ و ١١٠ و ١١٠ و ١١٠ و ١١٠ و ١١ و ١١ و ١١ و ١١ و ١١٠ و ١١ و ١١٠ و ١١ و ١

(94)حضرت ملاعلی قاری میشد

شخ امام علی بن سلطان محمد ہرادی معروف بہ ملاعلی قاری حنی (وفات ۱۹۳۰) جن کا پورا نام ابوالحسن علی بن سلطان محمد نور الدین الم الالهر ادی القاری هت المشہور و معروف محدث وفقیہ، جامع معقول ومنقول تھے۔ سنہ ہزار کے سرے پر پہنچ کر درجہ مجددیت پر فائز ہوئے ۔ ہرات میں پیدا ہوئے اور مکہ معظمہ میں رہے اور وہیں وفات پائی۔ امام احمد بن جر پیشی مکی علامہ ابوالحن بکری، شیخ عبداللہ سندی، شیخ قطب الدین مکی وغیرہ اعلام سے علوم کی تحصیل و بحمیل کی۔ علامہ ابوالحن بکری، شیخ عبداللہ سندی، شیخ قطب الدین مکی وغیرہ اعلام سے علوم کی تحصیل و بحمیل کی۔ ملاعلی قاری پُولئی کی مشہور تصانیف درج ذیل ہیں: (۱) تفسیر القرآن، (۲) الفصول المهمة ، (۳) فیض الفائض بشرح روض الرائض فی مسائل، (۲) المصنوع فی معرفة الحدیث الموضوع، الوسائل فی شرح الشمائل، (۲) شرح مختبة الفکر للقاری، (۲) المصنوع فی معرفة الحدیث الموضوع، الوسائل فی شرح الشمائل، (۲) شرح مشکوة المصابح، (۸) شرح مسندا ہی صنیفته ، (۹) شرح الشفا، (۱۰) فیض المعین ، (۱۱) شم العوارض فی نم الروافض ، (۱۲) الحزب الاعظم۔

انہوں نے امام مالک کے مسئلہ ارسال کے خلاف اور امام شافعی واصحاب امام شافعی کے بھی بہت سے مسائل کے خلاف حدیثی فقہی دلائل جمع کر کے نہایت انصاف و دیانت سے کلام کیا ہے۔ از اددائرۃ المعارف)

## (95)حضرت امام ابن تيمييه ومثالة

تقی الدین ابوالعباس احمد بن عبدالحلیم ابن تیمیه نمیری، حرانی، دشقی، حنبلی، عهدم مسلوکی کے نابعہ روز گارعلماء میں سے تھے۔ ۱۰ ربیج الاول ۲۲ نے ھے 22 جنوری 1263ء میں حران ترکی میں ہوئی ۔ان کے بچپین میں جب 7 سال کے تھے کہ آپ کا خاندان تا تاریوں کے حملہ کی وجہ سے

ہجرت کر کے شام آگیا تھا۔

آپ فی عقائد، فقہ، ردفرق باطلہ، تصوف اور سیاست سمیت تقریباً ہر موضوع پر مسلم اٹھا یا اور اہل علم میں منفر دمقام پایا۔ اپنے والدکی وفات کے بعد دمشق کے دار الحدیث السکریة کی مسندِ حدیث پر جب آپ نے پہلا درس دیا، اس وقت آپ کی عمر ہیں سال کے قریب تھی ان میں قاضی القضاۃ اور دیگر مشائخ زمانہ موجود تھے۔ آپ نے صرف بِسُمِد اللّٰہ الرَّ محلٰنِ الرَّحِیْد کے بارے میں اسے نکات بیان کیے کہ سامعین دنگ رہ گئے۔

آپ کے اساتذہ شیوخ کی تعداد 200سے متجاوز ہے۔اپنے دور کے کئی علاء کے ساتھ علمی مناظر ہے بھی کیے اور 199 ھے میں حکومتِ وقت کے ساتھ مل کرتا تاریوں اور باعن یوں کے خلاف عملی جہاد میں بھی حصہ لیا۔آپ کا انداز محققانہ اور محتاط تھا۔ 194 ھے بعم 30 سال آپ کو قاضی کا عہدہ بھی پیش کیا گیا مگر آپ نے حکومتی شرائط سے متفق نہ ہونے کی وجہ سے اسے قسبول نہیں کیا۔ گیا مگر آپ نے حکومتی شرائط سے متفق نہ ہونے کی وجہ سے اسے قسبول نہیں کیا۔ آپ کے تلامذہ کی فہرست طویل ہے چار مشہور یہ ہیں ابن قیم ، ابن عبد الہادی ، ابن کثیر ، شمس الدین ذہبی۔

اپنے بعض علمی مباحثوں اور فتووں کی وجہ سے آپ کو مصر میں ایک مدت تک قید و بند کی صعوبتیں بھی برداشت کرنا پڑیں ۔ تو ہین رسالت کے مسئلہ پر حکومت سے اختلاف کی بنا پر انہیں قید کردیا گیا۔ حتیٰ کہ جب دائ اجل کولبیک کہنے کا وقت آیا تو قلعہ دشق میں آپ زندگی کی آخری قید برداشت کر رہے تھے اور آپ کا جنازہ جیل ہی سے فکا۔ آپ کی کل مدت قید سوا چھ سال بنتی ہے۔ سعودیہ کے مشہور عالم محمد بن عبدالو ہاب نجدی کی تحریک پر امام ابن تیمیہ رہے ہے۔ کا بہت زیادہ اثر ہے۔

خيرالدين زركل نے دُرر كے حواله سے لكھا ہے كه آپ كى تصانيف چار ہزار اجزاء سے متجاوز ہيں۔ فوات الوفيات ميں ان كى تعداد تين سومجلد منقول ہے ان ميں سے آ ہے۔ كا ايك مبسوط فتاوى ، الجوامع ، السياسة الشريعة ، الجمع بين العقل والنقل، الصار مرالم سلول على شاتم الرسول ، رفع الملاء عن الأئمة الأعلام ، هجموعة الرسائل والمسائل بھى ہيں۔ (منہاج الناوي في فقض الكلم شيعہ وقدرية ، في وكى ابن تيه 34 جلد) آپ كے حالات زندگى پر ابن قدامه نے العقود الدرية فى مناقب شخ الاسلام أحمد بن

تیمیة ، شیخ مرعی صنبلی نے الکوکب الدریة ،سراج الدین عمر البزار نے علام العلیة فی مناقب ابن تیمیة وغیرہ کئی اہل علم نے علیحدہ علیحدہ کتابیں کھیں۔اردو میں مولانا ابوالحن علی ندوی عظیمت کی کتاب تاریخ وعوت وعزیمت جلد دوم بہت مفید ہیں۔

آپ کی وفات • کا دوالقعدہ <u>۲۸ ک</u>ھ 26 ستمبر 1328ء بعمر 65 سال قلعہ دمشق شام بحالت قید و بند پہلی نماز جنازہ قلعہ کے اندرشیخ محمد بن قاسم نے پڑھائی ایپنے بھیائی شریف الدین عبداللہ کے پہلومیں دفن ہوئے۔(محدث نورم)

آپ صوفیاء کے مخالف نہسیں تھے بلکہ صوفی ازم کو اسلام کا اہم حصہ سیجھتے تھے تاہم وہ تصوف میں شامل ہونے والی خرابیوں و بدعات کوختم کر کے اصلاحات کے حامی تھے آپ خواجہ جنید بغدادی ،خواجہ بایزید بسطامی اور دیگر صوفیاء کا احترام کرتے تھے۔ آپ کا تعلق سلسلہ قادریہ سے تھا اور حضرت شیخ عبد القادر جیلانی محیقہ کے بہت معتقد تھے۔ آپ نے ان کی کتاب فتوح الغیب کی ایک شرح بھی کمھی ہے۔ آپ کے قاوئی کی جلد نمبر ۱۰ کتاب علم السلوک آپ کے صوفی المشرب ہونے کی کھی دلیل ہے۔ (آثار الاحیان ص ۱۰۸)

# (96) حضرت شاہ عبدالعزیز دہلوی میشات

حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب مُنظات و اللہ مُنظان ہے۔ اللہ ہوتی تھی۔ علم اللہ ہوتی تھی۔ علم کا کشادہ پیشانی سے آپ کے مستقبل کی جلالت وعظمت اور شان وشوکت نمایاں ہوتی تھی۔ علم کی طرف قلبی رغبت کے باعث قلیل مدت ہی میں آپ نے قرآن پاک حفظ اور اسلام کے ابتدائی مسائل واحکام کی تعلیم سے فراغت حاصل کرلی تھی۔ حفظ قرآن پاک کے بعد زیادہ تعلیم اپنے والد ماجد سے حاصل کی۔ پندرہ سال کی عمر میں تمام علوم عالیہ وآلیہ سے فراغت پاکر بڑے بڑے علیاء وفضلاء میں شار ہونے لگے تھے۔ آپ خود فرماتے تھے''جن علوم کا میں نے مطالعہ کیا ہے اور جہاں تک مجھے یاد ہے ایک سو بچاس علوم ہیں نصف سابقین اولین کے ہیں اور نصف علم اِس اُمت ہے۔ جہاں تک مجھے یاد ہے ایک سو بچاس علوم ہیں نصف سابقین اولین کے ہیں اور نصف علم اِس اُمت کے ہیں'' آپ اپنے زمانہ کے انتہائی مرتاض اور صاحب کشف و کرامت بزرگ سے مشہور کے ہیں'' آپ اپنے زمانہ کے انتہائی مرتاض اور صاحب کشف و کرامت بزرگ سے مشہور کے ہیں'' آپ اپنے زمانہ کے انتہائی مرتاض اور صاحب کشف و کرامت بزرگ سے مشہور کے ہیں'' آپ اپنے زمانہ کے انتہائی مرتاض اور صاحب کشف و کرامت بزرگ سے مشہور کے ہیں'' آپ اپنے زمانہ کے انتہائی مرتاض اور ماحب کشف و کرامت بزرگ سے مشائل ہیں' فق العزیز برتی (فاری ) ، تحف اثناء عث میں شامل ہیں ؛ فتح العزیز برتی (فاری ) ، تحف اللہ بیا ہوں کے میں شامل ہیں ، حواثی شرح عقا کد (عربی ) ، بُنتان المحد ثین ، فضائل صحابہ و اہل ہیں۔ کے شوال

المكرّم <u>و ۲۳ با</u>ھ/ 17 جولائی 1823ء بروز اتوار آپ كاانقال ہوا اور قبرستان مہندياں ميں اپنے والد صاحب كے پہلوميں فن ہوئے۔(بياب<sup>مجل</sup>نفيس ۱۵۳)

## (97)علامه شهاب الدين قسطلاني وعلية

علامہ قسطلانی کی پیدائش ۱۲ دیقعد ۱۵۸ ہے مطابق 20 جنوری 1447ء کو قاہرہ میں ہوئی۔آپ کا پورا نام شہاب الدین ابوالعباس احمد بن محسد بن ابو بکر القسطلانی المصر کی ہے۔امام قسطلانی کے نام سے مشہور ہیں۔کنیت ابوالعباس، لقب شہاب الدین ہے۔خاندانی نسبت سے قتیبی۔مصر ہی میں قرآن مجید حفظ کیا اور تجوید وقر اُت اور صرف ونحو کی تعلیم حاصل کی۔ تجوید مسیں آپ نے شاطبیہ اور جزریہ پڑھیں اور نحو میں الوردیہ یاد کی۔علامہ قسطلانی اپنے دور کے بڑے امام، قرائت کے ماہر،چودہ روایتوں کے مشاق جید قاری علم میں جست باخبر اور روشن دماغ نقیہ اور خرنی سے ماہر،چودہ روایتوں کے مشاق جید قاری علم میں جست باخبر اور روشن دماغ نقیہ اور مذابی میں جست باخبر اور روشن دماغ نقیہ اور مذابی ہے ماہر،چودہ روایتوں کے مشاق جید قاری علم میں جست باخبر اور روشن دماغ نقیہ اور مذابی کی ماہر، چودہ روایتوں کے مشاق جی تامہ ابن جم عقسلانی سے کسب فیض کے دختر نیک حضرت حلیمہ آپ کی والدہ محتر متھیں۔ آپ نے علامہ ابن جم عقسلانی سے کسب فیض کے علاوہ جن بعض شیوخ سے علم حاصل کیا اُن کے اساء گرامی یہ ہیں۔

1 - امام عمر بن قاسم انصاری نشار 2 - علامه عبدالغنی بیشمی 3 - علامه شهاب الدین بن اسد
4 - علامه خالد الاز ہری نحوی 5 - علامه فخرمقسمی 6 - امامه علامه سخاوی 7 - شیخ بر ہان عجلونی 8 - شیخ
الاسلام شیخ زکر یا انصاری ، 9 - صیح البخاری آپ نے شیخ علوی نثاوی کے پاس پڑھی جو پانچ مجالس
میں مکمل ہوئی ۔ نیز آپ نے مکہ معظمہ میں بھی متعدد علماء سے تحصیل علم کیا ۔ مکہ مکرمہ میں سے شیخ البخم
ابن فہداور جلیل القدر محدثہ اور شیخۃ الحدیث بنت امام شو کجی کے اسماء گرامی سرفہرست ہیں ۔

تصانیف میں: (۱) المواهب الدنیه بالمنح المحمدیه (یہ کتاب سیرت نی صل الله الله یک موضوع پر ہے)۔ (۲) ارشاد الساری شرح صیح بخاری 10 جلدوں میں ہے۔ (۳) الانوار المهضیة فی شرح البردة - ( $^{(4)}$ ) لوامع الانوار فی الادعیة والاذکار - ( $^{(4)}$ ) منهاج الابتهاج فی شرح الجامع الصحبع لمسلم بن الحجاج (یہ صحح مسلم شریف کے نصف میک شرح ہے اور آٹھ حبلدوں پر مشتمل ہے۔ (۲) مشارق الانوار المضیئة فی شرح الکواکب الدریة قصیره برده کی شرح ہے۔ (۲) الروض الزهر فی مناقب الشیخ عبدالقادر -

امام قسطلانی کی وفات ۸ محرم الحرام ۹۲۳ ھ بمطابق1517ء قاہرہ میں ہوئی۔ جمعہ کی نماز کے بعد جامع الازہر میں آپ کی نماز جنازہ پڑھی گئ الازہر کے قریب قاضی القصناۃ بدر الدین عینی کے مدرسہ میں'' قبہ'' میں آپ کو فن کیا گیا۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

#### (98) ابوالبقاء الرندي ومياللة

ابوالبقاء صالح بن یزید بن صالح بن موسی بن بی القاسم بن علی بن شریف الزندی الزائدی (موجوده سین) اندلس کے مضافات میں شہر رندہ کی وجہ سے رندی کہالائے۔ آپ کا دور اندلس میں مسلم حکومت کے فتن و پیدائش ان بیرہ کا دور اندلس میں مسلم حکومت کے فتن و اضطراب کا دور تھا۔ جس کا اندازہ اس دور کے اشعار سے ہوتا ہے۔ آپ کے فصیلی حالات دستیاب نہیں ہیں۔ آپ اس دور کے محدثین وفقہاء میں شامل تھے۔ آپ نظم ونثر میں بھی مقام رکھتے تھے۔ شہیں ہیں۔ آپ اس دور کے محدثین وفقہاء میں شامل تھے۔ آپ نظم ونثر میں بھی مقام رکھتے تھے۔ سقوط اندلس پر آپ کا مشہور کلام بنام'' رثاء الاندلس' ہے۔ آپ کی وفات ۱۷۸۴ھ 1285ء میں سبتہ (سین) میں ہوئی۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

## (99)علامها بن الحاجب مشاللة

فقہاء ما لکیہ کے مشہور عالم جو اصول بخواور قرائت میں امام مانے جاتے ہیں۔ عثان بن عمر بن ابو بحر بن یونس ابو عمر وابن الحاجب الگر دی الدُّ و بنی کیم جولائی و ہے ہے ہے یا الحکیہ ہے بمطابق سے۔ وہ 1174ء یا 1175ء کو مصر کے شہر إسنا میں پیدا ہوتے ۔ آپ کے والدگر دفوج کے سپاہی تھے۔ وہ امیر عز الدین موسک صلاحی کے دربان تھے جو کہ سلطان صلاح الدین ایو بی سیان کا مامول زاد تھا۔ جب آپ کے والد قاہرہ آئے تو آپ نے حفظ قرآن کی سعادت پائی۔ اور مزید عسلم حاصل کرنے میں مصروف ہوگئے۔ آپ نے جن مشہور اساتذہ سے سے کتب علم کیاان میں: حاصل کرنے میں مصروف ہوگئے۔ آپ نے جن مشہور اساتذہ سے سے کتب علم کیاان میں: الامام الشاطبی ابو محمد قاسم بن فیرہ بن ابی القاسم خلف الرّعینی (۸۳۸ھ۔ ۹۹ھھ) سے علوم قرآن۔ ابو القاسم ہبتہ الوافضل محمد بن یوسف بن علی الغزنوی الحنی (۲۲ھھ۔ ۹۹ھھ) سے تمام قرات۔ ابو القاسم ہبتہ اللہ بن علی بن مسعود البوصیدی (۲۰ھھ۔ ۸۹ھھ ) سے حدیث۔ ابو منصور شس الدین الحن علی بن اساعیل بن علی اصنہا جی الابیاری (ے ۵۵ھے ہرا آپھ) سے جدیث۔ ابو عبد اللہ محمد کم بن علی بن حامد الارتاحی میں عامد الارتاحی اللہ بن بن الصابونی (ت ن ۱۸ آپھ) سے بھی پڑھا۔ ابوعبد اللہ محمد بن علی بن حامد الارتاحی (ت ن ۱۰ آپھ) سے بھی پڑھا۔ ابوعبد اللہ محمد بن الصابونی (ت ن ۱۸ آپھ) سے بھی پڑھا۔ ابوعبد اللہ محمد بن الصابونی (ت ن ۱۸ آپھ) سے بھی پڑھا۔ ابوعبد اللہ محمد بن احد بن حامد الارتاحی اسے بن علی کر اللہ بن ابو محمد دالقا سے بن علی کر اساعت حدیث شام میں اور الحافظ بہاء الدین ابوم کے دالقا سے بن علی کر اسام کی اللہ بن بن اساعت حدیث شام میں اور الحافظ بہاء الدین ابوم کے دالقا سے بن علی کر ا

(کے آج ھے۔ فوج ہے۔ سے ساعت حدیث دمشق میں کی۔الامام ابوالحسن الاسٹ ذلی (اکھ ھے۔ کے کا ہام الطریقہ الشاذلیۃ سے قاضی عیاض کی الشفاء پڑھی۔فاطمہ بنت سعد الخیر سے ساعت حدیث اور ابوالحن بن جبیر سے فقہ واصول کی تعلیم پائی۔

آپ کے مشہور شاگر دول میں: الحافظ زکی الدین ابو مجمد العظیم بن عبد القوی ابن عبد الله بن سلامہ بن سعد المنذری (توفی ۱۵۲ هـ هـ) - الامام الحافظ شرف الدین عبد المومن بن خلف بن ابی الحسین بن شرف الدمیاطی (۱۳۳ هـ هـ ۵۰ یـ هـ) - شرف الدین عبد الله بن محمد بن علی الفہری المعروف بابن التلمسانی (توفی ۱۳۳ هـ هـ) - عبد الرحمٰن بن اساعیل بن ابراہیم عثمان ابوشامہ المقدی المعروف بابن التمہیز (توفی ۱۸۳ هـ) - عبد الرحمٰن بن اساعیل بن ابراہیم عثمان ابوشامہ المقدی (توفی ۱۸۳ هـ) - الشیخہ ام محمد وجیہة بنت علی بن یحی بن سلطان السکند رید ابن حاجب اور ابن مالک مسیس مسلکی و الشیخہ ام محمد وجیہة بنت علی بن یحی بن سلطان السکند رید ابن حاجب اور ابن مالک مسیس مسلکی و علاقائی اختلاف تقاد ابن مالک مشیس مغربی (مراکش) سف فعی شے اور ابن حاجب کر دی مالکی ہیں - علاقائی اختلاف تقدمہ میں غلطی ہوئی ہے کہ انہوں نے انہیں مغربی ذکر کیا ہے جبکہ وہ مالکی ہیں -

آپ کی جونقه کی مشهور کتاب تصنیفات و تالیفات بین:(۱) کتاب الجامع بین الامهات (۲) کافیه خوی الارب فی معرفه کلام العرب(۳) الشافیه (۴) الامالی (۵) شرح الوافیه نظم الکافیه (۲) کتاب فی علم الکلام -

ر المستروث و المستروث المستروث المستروث المستروث المستندرية مين مولَى اور باب المستروث المستندرية مين مولَى اور باب المستروث الم

## (100)علامه طبی عثالت

علامہ طبی گالقب''شرف الدین' کنیت''ابوعبداللا' نام''حسین' والد کا نام''عبداللہ''
دادا کا نام''مجر''اور''طبی''نسبت ہے، اس طرح آپ کا پورا نام شرف الدین ،ابوعبداللہ،حسین بن
عبداللہ بن مجمد طبی ہے۔'ابوعبداللہ'' کے علاوہ آپ کی کنیت''ابومجر'' بھی نقل کی گئی ہے۔
''طبی''،''طاء'' کے کسرہ کے ساتھ مقام''طبیب'' ہے، جو''واسط اورسوس'' یا''واسط اور
کور الاہواز'' کے درمیان خوز ستان کے علاقے میں واقع ایک قصبہ ہے اور یہ علاقہ ایران کا حصب
ہے۔اس شہر کو حضرت شیث بن آ دم علیہ السلام نے آباد کیا تھا اور اس کے باشند ہے ملتِ شیث پر
سے یہاں تک کہ اسلام آیا تو وہ مسلمان ہو گئے اس شہر کے بجائبات میں سے یہ ہے کہ اس مسیں

علامہ طبی رُولین صاحبِ مشکوۃ علامہ ولی الدین تبریزی رُولین کے استاذ ہیں اور حافظ ابن حجر رُولین کے بقول انھوں نے ایک خاص نہج مقرر کر کے''مصابی السنہ'' کی ترتیب و تہذیب کے لیے ایپ ایک شاگرد کو حکم دیا اور اس کا نام''مشکوۃ'' رکھا، پھر خود اس کی ایک ضخیم شرح تصنیف فر مائی۔ علامہ تبریزی نے ن'مشکوۃ شریف'' کے تراجم کے سلسلے میں کہھی گئی اپنی تصنیف''الا کمال فی اسمساء الرجال'' کے آخر میں علامہ طبی رُولین کا والہانہ انداز سے تذکرہ کیا ہے۔

علامہ طبی پُیٹی کا بیمعمول تھا کہ روز انہ نماز فجر سے نماز ظہر تک درس تفسیر دیا کرتے تھے ظہر سے عصر تک بخاری شریف کا درس حدیث دیا کرتے تھے، چنا نچہ جس دن آپ کی وفات ہوئی تو آپ تفسیر سے فارغ ہو کرمجلس حدیث کی طرف متوجہ ہوئے تھے اور اپنے گھر کے پاس مسحب میں داخل ہوئے اور قبلہ رو ہو کر جماعت کے انتظار میں تشریف فر ماتھے کہ آپ کی روح قفسِ عضری سے پرواز کرگئی۔ یہ پیر، ساا شعبان، سنہ سے بہجری کا دن تھا۔

( ديكھيے، البدرالطالع: ٢٢٩/١، تذكرة المفسرين،ص: ٢٢٥)

عبدالستار حسین زموط نے کہا ہے کہ'' قاہرہ'' میں ایک مسجد کے اندر قبر ہے جسے'' مسجد شخ محمد طبی '' کہا جاتا ہے۔ یہ مسجد شارع السد البرانی پر واقع ہے اور یہ شارع مسجد سیدہ زینب کی غربی جانب میں ہے۔جس علاقے میں یہ مسجد واقع ہے اسے'' میدانِ طبی'' کہا جاتا ہے۔علامہ طبی ﷺ کی تصنیفات میں سے مقبول ترین تصنیف ہے۔جس کا اصل نام''الکاشف عن حقائق السنن'' ہے اور یہ'' شرح طبی'' کے نام سے مشہور ہے۔ یہ'' مشکو ق المصابح'' کی سب سے پہلی اور سب سے زیادہ مقبول ومعتمد شرح ہے۔ (ماہنامہ دار العلوم شارہ ۴ جلد ۱۰۰)

#### (101) ناصر الدين ومشاللة

ناصرالدین علامہ ابن اکمنیّر کالقب ہے۔شخصیت نمسب ر 200 کے ذیل میں حالات مطالعہ فرمائیں۔

#### (102) علامه ابن مشام ومياللة

عبدالملک بن ہشام الحمیری ایک مشہور مسلم مؤرخ اور محدث تھا جوبھرہ میں پیدا ہوا اور 833 و فسطاط (قاہرہ) میں وفات پائی۔ نامور مؤرخ ونحوی تھا۔ اس کی ایک کتاب سیرت رسول اللہ من من اللہ من من اللہ من من اللہ من

الروض الانف\_شرح السہلی (عبد الرحمٰن عبد الله احمد السہلی ) اے ہے ھے/1175ء نیز عبد الرحمٰن الوکیلی نے الروض الانف کی مبسوط شرح لکھی جو 7 جلدوں میں شائع ہوئی۔سیرت ابن ہشام کی کئی تلخیصات بھی لکھی گئی ہیں جن میں سے بعض منظوم ہیں۔سیرت ابن ہشام کے تراجم دنیا کی

ں ں میں میں بالخصوص فارسی، اردو، جرمنی اور انگریزی میں ہو چکے ہیں۔( آزاد دائرۃ المعارف) مختلف زبانوں میں بالخصوص فارسی، اردو، جرمنی اور انگریزی میں ہو چکے ہیں۔( آزاد دائرۃ المعارف)

#### (103)مولانا مشيت الله بجنوري عشاللة

بجنور کے ایک رئیس خاندان کے چتم و چراغ ،سینکڑوں بیگہہ زمین کے مالک بعض گاؤں بھی ان کی ملکیت میں ،لیکن معمولی کرتا شرعی پاجامہ دھوڑی کا جو تاسر پر دو پلی ٹوپی۔حضرت انورشاہ شاہ شمیری بیش کے رفیق درس اور بسے رفیق کہ اپنی امارت کے باوجود مرحوم کی غربت کے شریک کار، شاہ صاحب بیٹھان پورہ کی مسجد میں امامت کرتے تو بجنور کا بیرنیس زادہ حقِ رفاقت اداکرتے ہوئے سقایہ بھرتا بعد مغرب دونوں ہمراہ دارالعلوم آتے تو راہ چلے شاہ صاحب مولا نا مشیت اللّب صاحب کو آسان پر موجود ستاروں کی تشخیص و تعیین ان کی بروج وگردش، فلکیات کا سبق پڑھاتے مولا نا مشیت اللّب مولا نا مشیت اللّب میں گھر بہونچے اور اپنے ماموں مولا نا حکیم رحیم اللہ صاحب جنگی حذاقت پر اعتاد کرتے ہوئے حکیم میں گھر بہونچے اور اپنے ماموں مولا نا حکیم رحیم اللہ صاحب جنگی حذاقت پر اعتاد کرتے ہوئے حکیم

اجمل خان صاحب دہلور، ٹی بی کے مریض کو بجنورعلاج کے لئے ان کی خدمت میں بھیج دیتے۔

ھیم صاحب طبی مشغولیت کے باوجود بڑے علم دوست وعلاء پر ور تھے۔ اپنی تصنیف پر
شاہ صاحب سے تقریظ بھی لکھوائی جو تھیم صاحب کی مطبوعہ تصنیف میں موجود ہے غرض یہ کہ اسس
خاندان سے شاہ صاحب کا تعلق اس درجہ مسحکم تھا کہ دارالعلوم کی تعطیلات سالانہ بجنور ہی گذراتے
بہار ہوتے تو مولا نا مشیت اللہ چونکہ یہ جانے تھے کہ شاہ صاحب پر ہیز کے عادی نہیں جمراً مرحوم کو
بہنور لیجاتے اور اور یہاں مکوئی ترکاری خرفہ کا ساگ کاسن کی بھیا پہیم کھلاتے۔ تعلقات کے استحکام
کا یہ عالم تھا کہ شاہ صاحب کو تنبیہ آمیز لہجہ میں بھی مخاطب کرلیتے ۔ مولا نا مشیت اللہ مرحوم ہر ماہ
دیو بند آتے اور شاہ صاحب ہی کے پاس ہی قیام کرتے۔ شاہ صاحب بھی اپنے خانگی معاملات میں
اخیس اپنا مخلص گردانے جس دن شاہ صاحب کا سانحہ وفات پیش آیا ، اتفاق کہ مولا نا مشیت اللہ سے مدتوں
صاحب کو بروقت ٹیلی گرام نہیں کیا گیا جاسکا وہ اس کو تا ہی پر مولوی سلطان الحق صاحب سے مدتوں
کبیدہ خاطر رہے۔ پھر ہم پسماندگان سے بزرگانہ شفقتوں کا میہ عالم تھا کہ دیو بند آتے تو ہمیں گیر

راقم الحروف (حضرت مولانا انظر شاہ مُولِیْتُ ) دارالعلوم سے فارغ ہوا تو اسکی مدرسی کے لیے انکی سعی و کوشش خود ایک تاریخی واقعہ ہے۔ تقریباً لاے الاھ 1954ء میں بجنور کی خاک میں ہمیشہ کے لئے مستور ہوگیا۔ بسماندگان میں مولانا حکیم محبوب الرحمٰن القاسمی جو حضرت شاہ صاحب کے تلامذہ میں ہیں۔ جناب مطلوب الرحمٰن صاحب بجنور میونسپلٹی کے ممبر رہے اور سب سے چھوٹ مصاحب رکن مجلس شور کی دارالعلوم دیو بند، جو بعد مسیں صاحبزادے جناب مولانا مرغوب الرحمٰن صاحب رکن مجلس شور کی دارالعلوم دیو بند، جو بعد مسیں دارالعلوم دیو بند کے مہتم ہے۔ (نقش دوام حاشیص ۳۰)

## (104) مولا ناحكيم سيدمحفوظ على عيد

حکیم سیّد محفوظ علی مُوَّتُهُ صاحب دارالعلوم دیو بند کے مست از فاضلِ گرامی سے ۱۳۲۵ ہے میں امام العصر مولا ناسیّد انور شاہ مُوَّتُهُ سے دورہ حدیث پڑھا ، اور فراغت دورہ حدیث کے بعد پچھ عرصے آپ نے دارالعلوم دیو بند میں ہی معین المدرس کی حیثیت سے درس و تدریس کی خدم۔۔۔ انجام دی پھر مدرسہ تقویۃ الاسلام ویرا دل کا ٹھیا وار میں صدر مدرس اور مہتم کے فرائض انجام دیے ۔۔۔۔۔ ملک کے نامور ممتاز اور حاذق اطباء میں آپ کا شار ہوتا تھا حکیم صاحب نے گئی ایک اہم کُتب

پر حواثی بھی تحریر فرمائے ہیں اور اپنے طویل طبی تجربات کے سلسلہ میں چند کُتب مُرتّب فرما ئیں۔فن طبابت میں حکیم عبدالوہاب صاحب نابینا دہلوی مُشِیّر کے تلمیزِ خاص تھے۔حضرت شیخ الہند مولا نامحمود حسن مُیسَّیّہ کے دستِ حق پرست پر بیعت تھے۔

آپ کے بسماندگان میں ایک ہیوہ تین صاحبزاد ہے ہیں ۔ تھیم سیّدمحمود علی صاحب، سیّد سرور علی صاحب، سیّد سرور علی صاحب اور کئی سے اس کے بھی نام آتے ہیں۔ فخر المحد ثین حضر سے علّامہ سیّد محمد انور شاہ کشیری قدر سراہ کے براد رِنسبتی تھے۔ کیم نومب ر 1963ء کی صبح کو انتقال فر ما گئے۔ (مشاہیر علاء دیو بندج ۳ ص ۱۰۹)

#### (105)مُسْنِدُ الهند حضرت شاه ولى الله وعظيلة

حضرت شاہ ولی اللہ رحمہ اللہ ۴ شوال المکرم ۱۱٪ ہے بروز بدھ بوقت طلوع آفتاب اپنے نصیال قصبہ پھلّت ضلع مظفر نگر میں پیدا ہوئے۔آپ کی ولادت کے وقت آپ کے والد ماحب مضرت شاہ عبدالرجیم مطارحیم مطارک فرزند کی عمر ساٹھ سال تھی، شاہ عبدالرجیم صاحب مُیٹائٹ کواس مبارک فرزند کی ولادت سے پہلے بہت سے مبشرات نظر آئے تھے۔

شاہ صاحب ﷺ کی عمر پانچ سال ہوئی تو مکتب میں داخل کئے گئے۔ساتویں سال کے آخر میں قرآن مجید کے حفظ سے فراغت ہوئی اور فارس کتابیں اور عربی کے مختصرات پڑھنا شروع کئے اور کافیہ ختم کی، دس سال کی عمر میں شرح جامی شروع کی، چودہ سال کی عمر میں بیضاوی کا ایک حصہ پڑھا ۱۵ سال کی عمر میں فراغت حاصل کرلی، والد صاحب ﷺ نے اس خوشی میں بہت بڑی دعوت کی۔

حضرت شاہ ولی اللہ ﷺ نے چودہ سال کی عمر میں اپنے والد ماجد کے دست ِ حق پرست پر بیعت کی اور اشغالِ صوفیہ بالخصوص مشائخ نقشبندیہ کے اُشغال میں مشغول ہوئے ، توجہ اور تلقین حاصل کی ، والد صاحب ﷺ نے آ داب طریقت کا ایک حصہ تعلیم کیا اور خرقہ پہنایا۔

شاہ صاحب مُنِیْنَۃ کی عمرسترہ سال تھی کہ حضرت شاہ عب دالرحیم مُنِیْنَۃ نے اس دنیا سے رحلت فرمائی، آپ نے مرضِ موت میں حضرت شاہ صاحب مُنِینیّۃ کو بیعت وارشاد کی اجازت دی۔ سے الاصمیں جج کے لئے تشریف لے گئے، حج سے فراغت پرشیخ ابوط ہرمدنی مُنِینیّۃ اور دوسرے مشائخ حرمین سے حدیث کی روایت کی، علماء حرمین شریفین سے مجالس رہیں، شیخ ابوطاہر مدنی مُیٹائیا کے خرقہ پہنایا جوغالباً صوفیہ کے تمام خرقوں کا جامع ہے۔ ۱۰ رجب ۱۲۹ بارھ میں آپ وہلی واپس تشریف لائے۔ حجاز سے واپس آنے کے بعد اپنے والدصاحب کے مدرسہ رحیمیہ میں درس شروع کردیا یہ مدرسہ اُس وقت پرانی دِ تی میں اُس محلہ میں واقع تھا جو اب مہندیاں کہلا تا ہے، آپ نے بہت کی کتابیں تصنیف فرما ئیں جن میں سے از اللہ الحفاء عن خلافۃ انحلفاء اور ججۃ الله دالبالغہ کو بہت شہرت حاصل ہوئی۔

۲۹ محرم الحرام ٢<u>٦ ال</u>ھ بروز ہفتہ باسٹھ سال کی عمر میں آپ کی وفات ہوئی، اور قبرستان مہندیاں میں آپ کے والد ماجد کے پہلو میں تدفین ہوئی، رحمہ اللّدرحمةُ واسعةً

نسبی اولا دمیں چارصا حبزاد ہے جھوڑ ہے جو ہندوستان میں دین کی نشأۃ ثانیہ کے ارکانِ اربعہ ہیں یعنی حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب، حضرت شاہ عبدالقا در صاحب، حضرت شاہ رفیع الدین صاحب، حضرت شاہ عبدالغنی صاحب رحمہم اللہ۔ (مجلس نفیس صفحہ ۴۰۶)

#### (106)\_مولانا محمد رمضان عشالة

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

#### (107) حضرت مولانا محمد عبداللدرائے بوری رئیشا

آپ کے والدگرامی حضرت مولا نامفتی فقیر اللہ مُیالیّہ (م ۱۳۸۲ ہے) تھے، جو السیخ وقت کے جید اور مجاہد عالم وین اور شیخ الہند حضرت مولا نامح صود حسن مُیلیّه (م ۱۳۳۹ ہے) 1920ء) کے شاگر در شید تھے۔ انہوں نے مفسر قران حضرت علامہ شبیر احمد عثما فی مُیلیّه (م ۱۳۷۹ ہے) کے ساتھ دورہ حدیث کیا۔

حضرت مفتی عزیز الرحمٰن مُعَیْنَهُ (م بے ۱۹۷۸هم/ 1928ء) سے افتاء کی تربیت پائی۔ حضرت شخ الہند مُعَیْنَهُ کی تحریک ریشمی رومال کے گمنام رضا کارفقیر وہی تھے۔ آپکی والدہ ماحبدہ نہایت عابدہ وزاہدہ خاتون تھیں، جنہوں نے مدرسدرائے پور (ہندوستان) سے ساہیوال تک بیشار بچیوں اورخواتین کو ناظرہ قرآن مجیداور دیگر دینی کتب کی تعلیم وتربیت سے مالا مال فرمایا۔

آپ نے ۸ رمضان المبارک و ۳سال ھ/ 21۔ اگست 1912ء کو مدرسہ رشیدیہ رائے پورضلع جالندھر (ہندستان) میں ولادت پائی۔والد بزرگوار نے ایپے احباب حضرت مولا نامحمہ یہ انوری مُنِطِنَة (م <u>و ۱۳۸۹ه/</u> 1970ء) کے والدمحتر م حضرت مولا نافت تح الدین مُنِطِنَة (م و <u>کسلام)</u> 1951ء)،نمبر دار موضع اوگی، ضلع جالندهر اور حضرت مولا نا محمد ابراہیم سلیم پوری مُنِطِنَة (م و <u>و سلام)</u> 1970ء) کوخوشنجری کا خط کھا۔

آپ کے نانا بزرگوار حضرت میاں اللہ راسی ٹیٹیٹر رائے پورضلع جالندھر (ہندوستان) کے قریب موضع ''شاہئے'' کی مسجد میں امام تھے۔ان کی کوئی نرینہ اولا دندھی ،للمذا انہوں نے محبت و شفقت سے مغلوب ہوکر آپ کواپنی زیر تربیت رکھا۔اول میاں علی محمد ٹیٹیٹ نے رسم بسم اللہ ادا کرائی اور قاعدہ نورانی کا آغاز کرایا۔ حافظ برکت اللہ پانی پتی ٹیٹیٹ سے حفظ کا آغاز کیا اور پھر حافظ حق جالندھر سے بچین ہی میں قرآن مجید حفظ کرلیا۔

پھر مدرسہ رشید ہے، رائے پور، ضلع جالندھر ہے میں فارس وعربی کتب پڑھانی سشروع کردی۔ مدرسہ رشید ہے، رائے پور، ضلع جالندھر ہے میں فارس وعربی گیائیہ (م ۱۹۸۳ھ/ ۱۹۵۸ء) سے عربی و فارس کی ابتدائی کتابیں پڑھیں اور حضرت حسافظ مجسد صالح گیائیہ کے صاحبزادے، متبحر عسالم اور ولی کامل حضرت مولا ناعبدالعزیز رائے پوری المعروف حضس رسب سیمنظرانوالے گیائیہ (م وق میا اور ولی کامل حضرت مولا ناعبدالعزیز رائے پوری المعروف حضس رسب کیارانوالے گیائیہ (م وق میا اور فون کی تعلیم عاصل کی۔علاوہ ازیں فقہ، اصول وادب کی سب کستا بیں والد بررگوارسے پڑھیں۔ حکیم عافظ ولی مجمد تلونی گیائیہ کے بڑے بھائی حضرت مولانا حیات گیائیہ سے بھی بررگوارسے پڑھیں۔ حکیم عافظ ولی مجمد تلونی گیائیہ کے بڑے بھائی حضرت مولانا حیات گیائیہ سے بھی بڑھیے کا موقع ملا۔

مشکلوۃ شریف اور آ نارسنن کی تعلیم والد بزرگوار سے حاصل کی۔ بعدازاں حضر سے مولانا خیر محمد جالندھری رئیلیہ (م و سابھ کا 1970ء) کے مدرسہ فیض محمدی، واقع محلہ پرانی کچہری، حالندھر میں وارد ہوئے۔ حضرت مولانا غلام محمد رئیلیہ سے جلالین شریف اور کچھ حصہ سنن ابوداؤ د شریف کی تعلیم پائی۔ حضرت مولانا احمد بخش رئیلیہ سے ہدایہ اربعین، حضرت مولانا خیر محمد جالندھری رئیلیہ سے موقوف علیہ پڑھی اور پھر دارالعلوم دیو بند اور مظاہر علوم سہار نبور (ہندوستان) میں بھی جانا ہوا، لیکن طبعی ربحان یہ تھا کہ دورہ حدیث اور دیگر علوم وفنون ریاضی کی تعمیل حضر سے مولانا خسید محمد جالندھری رئیلیہ ہی سے کروں، لہذا واپس آ کرائن سے دورہ حدیث اور دیگر علوم وفنون کی تعلیم مملل کی۔

جن دنوں آپ مدرسہ فیض مجمدی، جالندھ (ہندوستان) میں دورہ حدیث کی تعلیم حاصل کررہے تھے، استاذمحترم نے گئی اسباق آپ کے سپر دکردئے تھے۔ بعدازاں جب حضرت مولا ناخیر محمد جالندھری ﷺ نے مدرسہ خیر المدارس ریلوے روڈ جالندھر کی بنیاد رکھی تو آپ کو اُس مدرسہ میں استاذ مقرر فرما یا اور تمام اسباق کی تدریس آپ کے ذمے فرمادی۔ آپ نے مدرسہ نسین محمدی اور مدرسہ خیر المدارس میں متواتر بیس برس اپنے استادگرامی کی نگرانی میں تمسام مستداول کتابیں پڑھائیں۔خیر المدارس جالندھر (ہندوستان) قائم ہوا تو آپ نے دو برس کی رخصت کے کہ مدرسہ رشیر بیرا المدارس جالندھر میں تدریبی خدمات کا آغاز کیا اور ایک سال تک یہاں پڑھاتے رہے۔

۱۹4۳ میں ہجرت کرآئے اور اپنے والد بزرگوار حضرت مولا نامفتی فقیراللد ﷺ (م ۱۸۲<u>۳ ا</u>ھ/ 1963ء) کے ساتھ دو برس مدرسہ قاسم العلوم ،فقیر والی مسیس تدریسی خدمات انجام دیتے رہے۔ بعدازاں والدین گرامی کے ہمراہ ساہیوال میں منتقل ہوگئے۔

حضرت مولانا خیر محمد جالندهری مُنطقة (م و میله ه/ 1970ء) کوآپ کی حسن تدبیر اور فہم وفر است پر کامل بھروسہ تھا۔ایک مرتبہ وہ سفر حج پر جانے گئے تو آپ کو ملتان طلب فر مایا۔روانگی سے پہلے تمام اساتذہ کو جمع فر مایا اور پھرار شاد فر مایا:

> ''میں اپنی جگہ مولا نا عبداللہ صاحب کو چھوڑ کر جار ہا ہوں، انہیں میری جگہ سمجھنا ہوگا، ان کی اجازت کے بغیر کسی شخص کو معمولی سے معمولی کام کی اجازت نہ ہوگی۔''

 مل کرجامعہ رشدیہ کے قیام وترقی میں نمایاں خدمات سرانجام دیں۔ آپ کامشکوۃ شریف کاسبق بہت مشہور تھا۔

بی بین میں قطب الارشاد حضرت مولانا رشید احمد گنگوہی پیشنے (م ۲۳ الله م 1905ء)

کے خلیفہ حضرت حافظ محمد صالح بیشنے کی مجالس میں جانے کا موقع میسرآیا۔ بعب دازاں قطب عالم حضرت مولانا عبدالقادررائے پوری پیشنے (م ۲۸ سلا م 1962ء) کی زیارت کا شرف بھی حاصل ہوتا رہا۔ اپنے استاد محترم حضرت مولانا خیر محمد جالند هری پیشنے (م ۲۹ سلا ها 1970ء) کے ہمراہ حکیم الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی پیشنے (م ۲۲ سلا ها 1943ء) کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ الامت حضرت مولانا اشرف علی تھانوی پیشنے (م ۲۲ سلا ها 1943ء) کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ تو انہوں نے ایک وظیفہ تلقین فرمایا کہ اسے پڑھ سا کہ میں سہار نپور (ہندوستان) حاضر ہوئے تو انہوں نے آیک وظیفہ تلقین فرمایا کہ اسے پڑھ سا کریں۔ پھھ عرصہ بعد دوبارہ حاضر خدمت ہوئے تو انہوں نے تہد کے وقت آپ کو بیعت فرمالیا۔ کھرارشاد فرمایا: '' میں (تمہارا) انتظار کررہا ہوں۔'' پھرانہوں نے آپ کی قبی کیفیات کو ملاحظہ فرما کراجازت حضرت مولانا عبدالقادررائے پوری پیشنے نے آپ کی قبی کیفیات کو ملاحظہ فرما کراجازت وظلافت سے سرفراز فرمادیا، کیکن آپ کی تواضع وانکساری کا یہ عالم تھا کہ بیعت کے لئے درخواست کرنے والوں سے معذرت فرما لیتے تھے۔

شخ الحدیث حضرت مولانا محد زکریا سہار نپوری میشی (م ۲۰۰۰ هے/ 1982ء) فیصل آباد تشریف فرما ہوئے تو آپ بھی زیارت کے لئے حاضر خدمت ہوئے۔حضرت مولانا محمد زکریا میشید نے آپ کو صند حدیث کی اجازت مرحمت فرمائی۔انہوں نے آپ کو خلافت واجازت سے بھی سرفراز فرمایا، نیز ارشاد فرمایا:''سلسلہ بیعت بھی جاری رکھیں۔''

اخبار کے مطالعہ سے بوجہ فوٹو ، کنی کترائے تھے۔ تنخواہ ہمیشہ قلیل رہی مگر بڑے وقار اور صبر وقناعت کے ساتھ زندگی بسر فرمائی۔ ہمیشہ آخرِ ماہ تنخواہ کی وصولی پر تقریباً آدھی یہ کہہ کرکٹوا دیتے کہ بیاری کی وجہ سے بجلی زیادہ استعال کر چکا بیاری کی وجہ سے بجلی زیادہ استعال کر چکا ہوں ۔ لہذا حساب سے کاٹ کر بقایا وصول فرماتے ۔ زندگی بھر مدرسہ کے لیٹر پیڈ اور قلم کی سسیاہی سے ذاتی خط نہیں لکھا۔ جب کوئی تعلق والا مدرسہ کے اوقاتِ تعلیم میں ملنے آجا تا تو ملا قات کے آغاز واختیام کونوٹ کر کے مہینے کے آخر میں منٹوں سیکنڈوں کا شار کر کے تنخواہ کٹوا دیتے ۔ اگر مدرسہ کے واختیام کونوٹ کر کے مہینے کے آخر میں منٹوں سیکنڈوں کا شار کر کے تنخواہ کٹوا دیتے ۔ اگر مدرسہ کے

کسی مہمان کے ساتھ کھانا کھاتے تو اس کے پیسے اپنی جیب سے مدرسہ میں جمع کروا دیتے تھے۔
اسا تذہ کی سالانہ ترقیوں کا موقع ہوتا تو اُن کی ترقی کے لئے بھر پورسفارش فرماتے اور
اپنی ترقی یہ کہہ کرکٹوا دیتے کہ میرا گزر پہلی تنخواہ سے ہورہا ہے۔ بھی ترقی وصول نہسیں فرمائی۔ اپنی زوجہ محترم اور حضرت مولا نامطیح اللہ ﷺ (م اسلام اللہ میں 1992ء) کی والدہ ماجدہ کی وفات کے بعد مکمل طور پر تنخواہ بند کرادی اور فرمایا: ''میں اکیلا ہوں ، بسر اوقات ہوتی رہے گی کون حساب رکھتا بعد محتم کردیں۔''

ہے مجلس تحفظ ختم نبوت کے رکن رکین تھے۔متواتر بیس برس مجلس تحفظ حستم نبوت کے نائب امیر کی عہدے پر فائز رہے۔ تا ہے سالے ہے/ 1953ء کی تحریک ختم نبوت میں دوسرے علماء کے ساتھ شامل ہوکر بے پناہ خدمات سرانجام دیں قیدو بند کی صعوبتیں برداشت کیں اور آ ہے کا مدرسہ جامعہ رشید بیسا ہیوال اس تحریک کا اہم مرکز بنا رہا۔ آپ باجماعت نماز کا از حداہتمام کرتے تھے۔ نہ بھی کسی کی غیبت کرتے اور نہ سنتے تھے۔ مدرسہ کے خرچ سے پُر تکلف کھانوں کی تیاری پر نا گواری کا اظہار فرماتے ۔صحت و جوانی کے زمانے میں تبلیغی جماعتوں میں نکلنے کامعمول بھی رہا۔ ایک طویل عرصے سے بیسلسلہ تو متروک تھا، تاہم مرکز دعوت وتبلیغ رائے ونڈ اورا کابرتبلیغ سے گہرا ربط وتعلق تھا۔ رائے ونڈ کے عربی مدرسہ کے امتحانات میں بڑے التزام سے شریک ہوتے تھے۔ سوم بہاھ/ 1983ء مین فالح کا حملہ ہوا۔ علاج معالجہ ہوتا رہا <sup>ا</sup>لیکن آپ نے تدریس کا سلسلہ جاری رکھا۔ رحلت سے بچھ عرصہ پہلے کمزوری ونقابت کی بنا پر بولنے کی سکت نہ رہی۔۲۲ رمضان المبارك ٥٠ مها هر الم 16 جون 1985ء كوغروب آفتاب كے وقت خود بخو د آنكھيں كھولين، اییے آس پاس ماحول پرنگاہ ڈالی، زبان سے نکلا، اللہ اللہ .....خود بخو دقب لمہرو ہوئے اور جان جان آ فرین کے سپر د کر دی۔ اناللہ و انا السیہ راجعون۔ آپ کے بہنوئی حضرت مولانا ولی محمد میشاته (م ١٣ ٢) هـ/ 1994ء) فاضل دارالعلوم ديوبند نے نماز جنازہ پڑھائی۔

آپ نے دوشادیاں کیں۔ پہلی زوجہ محتر مہ سے اولادتھی۔صاحبز دوں میں حضرت مولانا حافظ قاری مطبع اللہ مُشاللہ مُشاملہ مصدنور سامیوال شامل میں مرحوم ومغفور ہوئیں اور دوسری ہیں۔ میلا وہ ازیں دوصاحبزادیاں ہوئیں۔ ایک صاحبزادی جوانی میں مرحوم ومغفور ہوئیں اور دوسری

کی شادی ہوئی اور صاحب اولا دہیں۔

#### تلامدہ میں سے چند کے اسائے گرامی درج ذیل ہیں:

(۱) حضرت مولانا محمرصدین بیشتاستاذ حدیث خیر المدارس ملتان ـ (۲) حضرت مولانا نذیر احمد بیشتا (م۲۵۲) هر 2004ء)، شیخ الحدیث جامعه امدادی فیصل آباد ـ (۳) حضرت مولانا محمد یوسف لدهیانوی بیشته (م۲۲۲) هر 2000ء) ـ (۴) حضرت مفتی عبدالستار بیشته (م۲۲۷) هر 2006ء) ـ (۵) حضرت مولانا ابوذر بخاری (سیدعطاء المنعم) بیشته (۲۱۷) هر 1995ء) ـ (۲) حضرت مفتی زین العابدین بیشته (م۲۷) هر ۲۵۷۹ء) ـ (۷) حضرت مولانا محمد ضیاء القاسمی بیشته (م۱۲۷) هر العابدین مولانا محبا مولانا عزیز الرحمٰن جالندهری ـ (۹) حضرت مولانا مجابد الحسینی ـ (۲) حضرت مولانا مجابد الحسینی ـ (۳) حضرت مولانا مجابد الحسینی ـ (۳) حضرت مولانا محبابد الحسینی ـ (۳) حضرت مولانا مجابد الحسینی ـ (۳) حضرت مولانا مجابد الحسینی ـ (۳) حضرت مولانا عزیز الرحمٰن جالندهری ـ (۹) حضرت مولانا مجابد الحسینی ـ (۳) حضرت مولانا مجابد الحسینی ـ (۳) حضرت مولانا مجابد الحسینی ـ (۳) حضرت مولانا مجابد الحسین ـ (۳) حضرت مولانا محبابد الحسین ـ (۳) حضرت مولانا مجابد الحسین ـ (۳) حضرت مولانا مجابد الحسین ـ (۳) حضرت مولانا محبابد الحسین محبابد ا

#### (108) ابن قُدامه مُعَالِمَةً

امام ابن قدامہ کی کنیت ابو محمہ ہے جبکہ نام عبداللہ بن احمہ بن محمہ ہے۔ فقہ صنبلیہ سے نسبت کی وجہ سے اخبلی کہلاتے ہیں۔ امام ابن قدامہ کا نسب یوں ہے: موفق الدین ابو محمہ عبداللہ بن احمہ بن قدامہ بن مقدام بن ذریہ سالم بن عمر بن الخطاب العدری القرشی الخبلی القدسی الصالحی ہے۔ ابن قدامہ کی ولادت شعبان اسم ہے ہے جنوری 1147ء میں بمقام جماعیل میں ہوئی۔ جماعیل فلسطین کے شہر نابلس میں واقع ہے۔ ابن قدامہ کی ولادت خلیفہ عباسی المکتفی باللہ کے عہد خلافت میں ہوئی۔ کے شہر نابلس میں واقع ہے۔ ابن قدامہ کی ولادت خلیفہ عباسی المکتفی باللہ کے عہد خلافت میں ہوئی۔ ابن قدامہ کے والد اور دیگر اقرباء نے دمشق کو ہجرت کی ، جہاں وہ پہلے باب شرقی کے باہر مسجد ابن صالح یعنی صالح یعنی صالح یعنی صالح یعنی صالح یعنی صالح یعنی المحبد ابن قاسیون میں مستقل ما کے سام سالے یعنی صالح یعنی صالح یعنی صالح یعنی صالح یا ہو شرک کے ایک کے مدت کے بعد انہوں نے جبل قاسیون میں مستقل اقامت اختیار کرلی۔

شیخ عبدالقادر جیلانی (رمضان م کے ہم ھ/مارچ1078ء- رہیج الثانی ہادہ ھ/فروری 1156ء)۔ ہبة اللہ الحسن بن ھـــلال الدفت ق (<u>۵۲۲ ھ</u>/1167ء)۔ الباجسر اوی (متوفی ۳۲۵ هم/1168ء)۔ بغداد میں قیام کے دوران ابن قدامہ محدثہ خواتین سے بھی حدیث کی تحصیل کرتے رہے جن میں مشہور محدثہ خواتین یہ ہیں: خدیجہ نہروازی (متوفی ۷۷۴ھ ھر/1175ء)۔ نفیسہ البزاری (متوفی ۷۲۴ھ ھر/1167ء)۔

علاج ہے اور ابوالفتے نفر بن فترامہ واپس بغداد لوٹ آئے اور ابوالفتے نفر بن فتیان بن مطرف بن المتی (متوفی المق ہے 1186ء) سے فقہ میں درس لیتے رہے۔ سامے ہے ہے 1177ء میں مکہ المکرمہ چلے گئے۔ سمرے ہے ہے 1179ء میں جج ادا کیا اور مبارک بن علی بن الطباخ الخبلی وفات شوال المکرم ہے ہے ہے (مارچ 1179ء) سے فقہ پڑھا۔ اس کے بعد ابن قدامہ نے مکہ المکرمہ سے بغداد کا دوبارہ سفر اختیار کیا۔ جہاں ابوالفتح نصر بن فتیان بن مُطرف بن المینی کے درس میں پھر شامل ہو گئے۔ ایک سال بعد جب دمشق جانے کا عزم کیا تو ابن المینی نے کہا کہ یہیں رہو، کیونکہ بغداد کو تہماری زیادہ ضرورت ہے، لیکن ابن قدامہ نہ رکے اور دمشق جیلے گئے جہاں اپنی تصنیف المغنی کی تالیف میں مصروف ہو گئے ۔ بیکن ابن قدامہ نہ رکے اور دمشق حیلے گئے جہاں اپنی تصنیف المغنی کی تالیف میں مصروف ہو گئے ۔ بیک ابن قدامہ جامع مظفری کے خطیب مقرد کردیئے گئے ۔ تفسیر، حدیث فقہ کے قدامہ کا ابنقال ہو گیا تو ابن قدامہ جامع مظفری کے خطیب مقرد کردیئے گئے ۔ تفسیر، حدیث فقہ کے علوم میں امام زمانہ سے اورخو، حساب اورعلم نجوم میں بھی دسترس رکھتے ہے۔

عین روزِعیدالفطر ہفتہ کم شوال المکرم ۲۰ بھے 28 اکتوبر 1223ء کو 79 سال 2 ماہ قمری کی عمر میں دمشق، شام میں انتقال کیا۔ نمازِ جنازہ جبل قاسیون میں پڑھائی گئی اور قبرستانِ جسب ل قاسیون میں تدفین کی گئی۔ ابن قدامہ کے تین بیٹے تھے: محمد، یحلی اورعیسی۔ یہ تینوں بیٹے اِن کی زندگی میں ہی فوت ہو گئے تھے۔

ابن قدامه كى تاليفات كى تعداد 25 سے زائد ہے: (۱) عمد الفقه (۲) المقنع (۳) المقنع (۳) الكافى فى مقه الامام احمد بن حنبل (۳) كتاب المغنى (۵) فضائل الصحابه (۲) مسئله فى تحريم النظر فى علم الكلام (٤) الشرح الكبير على المقنع (٨) الرقه و البكاء (٩) فضائل عاشوراء - (آزاددائرة المعارف)

## (109)علامه أشموني وميالية

ابوالحسن نور الدین علی بن محمد بن عیسلی بن یوسف اُشمونی شعبان <u>۸۳۸ د</u>ھ بمطابق مار چ 1435ء کو پیدا ہوئے۔مصر کےمشہورشہراُشمون کی نسبت اُشمونی کہلائے۔شافعی المذہب، فقیہ نجوی اور قاری تھے۔ اس دور کے دستور کے مطابق تعلیم قرآن اور چند منظوم فقہی اور عربی کتابوں کو زبانی یاد کر لیا تھا۔ اور ۱۲ سال کی عمر میں اپنی زمانہ کے شیوخ کے درس میں شامل ہوتے تھے۔ اصول فقہ، ادب، کلام، تقسیم میراث، قر اُت اور ذکر وتصوف کو حاصل کیا۔ مشہور شیوخ میں ابو بکر ابن مجمد حصنی، نور الدین عجمی اور شس الدین جزری شامل ہیں۔ ۲۸۸ ھے میں درس و تدریس شروع کی۔ حصنی، نور الدین عجمی اور شس الدین جزری شامل ہیں۔ ۲۸۸ ھے میں درس و تدریس شروع کی۔ محمدہ قضا پر فائز رہے۔ اشمونی پر بہت زیادہ تقید ہوئی ہے۔ پہلی تنقید ان کے ہم عصر شمس الدین سخاوی رئیلیا کی طرف سے تھی جو انہوں نے ان کے موان اور ان کے استاد جلال الدین سیوطی رئیلیا کے خلاف محاذ قائم کیا۔ بالحضوص اشمونی کی کتاب خلاف اور ان کے استاد جلال الدین سیوطی رئیلیا کی تاریخ وفات میں مختلف قول ہیں۔ آپ کی تاریخ وفات میں مختلف قول ہیں۔ آپ کی تاریخ وفات میں مشہور شرح اُشمونی اشمونی مفصل شرح ہے، حاشیہ، نثر ونظم دوطرح پر ہیں۔

جن ميں سے چند يہ بيں: (۱) - منهج السالك الى الفيّه ابن مالك (مفصل شرح بي)، (۲) - شرح بر الانوار لعمل الابرار، (۳) - نظمر وشرح ايساغوجي (علم منطق)، (۳) - شرح بخشى از تسهيل الفوائل و تكميل المقاصد ابن مالك (علم نحو)، (۵) - نظمر وشرح جمع الجوامع (اصول فقہ)، (۲) نظمر وشرح منها ج الدين في شعب الايمان (مباحث عقائد و احكام فقه) -

آپ نے ۱۹۱۸ میں وفات پائی۔ (آزاد دائرۃ المعارف ویکی فقہ)

#### (110) مُلَّا عصام

عبدالمالک بن جمال الدین العصامی الاسفرائینی واعلام زرکلی جوکه مُلاّ عصام کے نام سے معروف ہیں۔مشہورتصنیف بشرح الألغاز ہے۔ کے سوباط صیں وفات پائی۔(انٹرنیٹ) (111) بوعلی سینا

بوعلی سینا کامکمل نام علی الحسین بن عبداللہ بن حسن بن علی بن سینا ہے۔ جو دنیائے اسلام کے ممتاز طبیب اور فلسفی ہیں۔ ابن سینا یا ابی سینا فارس کے رہنے والے تھے۔صف ر میں ہوگی۔ 22اگست 980ء افشنہ ، نز د بخارا دولت سامانیہ، موجودہ بخارا صوبہ، از بکستان میں ہوگی۔فقہی مذہب شیعہ اثنا عشری تھا۔

بوعلی سینا کومغرب میں ایوی سینا ( Avicenna ) کے نام سے جانا جاتا ہے ان کا لقب

''اشیخ الرئیس'' ہے۔انہوں نے 450 کتا ہیں کھیں جن میں سے قریباً 240ہی بچی ہیں ، ان میں سے فلسفہ پر 150ور ادویات پر 40 تصنیفات تھیں۔ان کی سب سے مشہور کتا بوں میں'' کتاب شفایا بی ، جوایک فلسفیا نہ اور سائنسی انسائیکلو پیڈیا اور' طبی قوانین جوایک طبی انسائیکلو پیڈیا تھا، شامل شفایا بی ، جوایک فلسفیانہ اور سائنسی انسائیکلو پیڈیا اور' طبی قوانین جوایک معیاری طبی کتب کے طور پر پڑھائی جاتی رہیں۔ 1973ء میں ، ابن سینا کی کتاب'' طبی قوانین' نیو یارک میں دوبارہ شاکع کی گئی۔فلسفہ اور طب کے علاوہ ابن سینا نے فلکیات ، کیمیا، جغرافیہ اور ارضیات ،نفسیات، اسلامی الہیات ، منطق ، ریاضی ،طبیعیات اور شاعری پر بھی لکھا ہے۔

منگل 4 رمضان ۲۸ بیرھ/ 21 جون 1037ء (عمر : 57سال شمسی ، 58سال قمری) ہمدان ،آل کا کویہ،موجودہ صوبہ ہمدان ،ایران میں وفات ہوئی۔

## (112)شاہ رفیع الدین دہلوی ﷺ

شاہ محمد رفیع الدین دہلوی (۱۲۳س ہے/ 1750ء آپ کا پورا نام رفیع الدین عبدالوہاب تھا، شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کے بیٹے اور شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی کے جھوٹے بھائی تھے۔ آپ سے بیس کتابیں منسوب کی جاتی ہیں۔ برصغیر میں آپ کی شہرت پہلے لفظی اردوتر جمہ قرآن کی وجہ سے بیس کتابیں منسوب کی جاتی ہیں۔ برصغیر میں آپ کی شہرت پہلے لفظی اردوتر جمہ قرآن کی وجہ سے ہے، جوآپ نے فیصل کیا، ترجمہ قرآن کے علاوہ آپ کی ایک مختصر تفسیر قران بھی ہے، جوآپ نے نام سے موسوم ہے۔ سرسم ایس کے علاوہ آپ کی ایک مختصر تفسیر قران بھی ہے، جوتفسیر رفیع کے نام سے موسوم ہے۔ سرسم ایس کے علاقہ میں وفات پائی۔ (آزاددائرۃ المعارف)

#### (113) حضرت امام ابن جرير طبري وشاللة

ابوجعفر محمد بن جریر بن یزیدالطبری (ابن جریر طبری) عہدعب سی کے مشہور مفسر اور مورخ تھے۔طبری کا تعلق طبر ستان موجودہ ایران کے علاقہ ما ژندران سے ہے۔

محمد بن جریر بن یزیدالطبری الآملی ابوجعفر کی پیدائش طبرستان کے علاقد آمل میں خلیفہ عباسی المعتصم باللہ کے عہد خلافت میں 224ھ/838ء میں ہوئی۔ آمل دریائے ھراز کے ساحل پر واقع ہے ، بحیرہ خزر سے 20 کلومیٹر جنوب میں ، کوہِ البرز سے 10 کلومیٹر شال میں اور 180 کلومیٹر مشرق میں تہران سے دور ہے۔

مكمل نام محمد بن جرير بن يزيد بن كثير بن غالب اوركنيت ابوجعفر تقى \_ آمل طبر ســـتان

سے تعلق تھا اس لئے آملی اورطبری سے مشہور ہوئے۔

آپ کے والد نے ایک رات خواب میں دیکھا کہ ابن جریر نبی کریم مالی الیہ ہے دونوں مبارک ہاتھوں کے درمیان کھڑے ہیں اور نبی کریم حالی الیہ ہے کہ ہونوں مبارک میں سنسکریاں ہیں جنہیں ابن جریر ایک ایک اٹھا کر چھنکتے جاتے ہیں۔ جب خواب کی تعبیر اس وقت کے علماء کرام سے معلوم کی گئی تو انہوں نے کہا کہ ابن جریر بڑے ہو کر دین کی خدمت سرانجام دیں گے۔اور یہ خواب گویا آپ کے خصیل علم کا ایک سبب بن گیا۔

آپ نے قرآن مجید سال کی عمر میں حفظ کرلیا۔ آٹھ سال کے ہوئے تو امامت جیسا اہم فریضہ انجام دینے لگے۔ نوسال کی عمر میں حدیث لکھنا شروع کی اور جب سولہ سال کی عمر کو پہنچ تو امام احمد بن حنبل کی زیارت کا شوق پیدا ہوا۔ چنانچہ آپ نے بغداد کا سفر کیا۔ اسس دوران آپ کے اخراجات آپ کے والدادا کرتے تھے۔ والدمحترم نے انتقال کے وقت آپ کے لئے ایک زمین کا ٹکڑا چھوڑا تھا جس آپ گزر بسر کیا کرتے تھے۔

ابتدا میں طبری نے ''رے'' میں علم حاصل کیا پھر کوفہ کارخ کیا وہاں محمہ بن بشار، اساعیل بن محمد السدی، ہناد بن السری، محمد بن عبدالاعلیٰ الصنعانی، احمد بن منبع ، یعقوب بن ابراہیم الدوقی اور محمد بن السری، محمد بن عبدالاعلیٰ الصنعانی، احمد بن منبع ، یعقوب بن ابراہیم الدوقی بن العلاء الحمد انی سے شرف تلمذ حاصل کیا۔ اس کے بعد شام اور بیروت گئے۔ وہاں عباس بن ولید البیرونی کی صحبت میں قرآن مجید کی مختلف روایات قرائت کی مشق کی پھر مصر روانہ ہوئے اور درمیان میں ایک بار پھر شام جانا ہوا اور پھر مصر واپسی ہوئی وہاں فقہ شافعی کی تحصیل کی، آپ کے شیوخ میں اساعیل بن رہیج بن سلیمان المرادی، اساعیل بن ابراہیم المزنی اور محمد بن عبدالحکم مشہور ہیں۔ مصر سے پھر آپ بغداد لوٹے اور تا وفات آپ پھر بغداد میں ہی رہے۔

بہت سے اکابرین علماء نے ان کی مدح کی ہے جن میں ابن کثیر نے'' البدایہ دالنھ این میں ابن کثیر نے'' البدایہ دالنھ یئی میں خطیب بغدادی نے'' عاریخ بغداد'' میں امام سیوطی نے'' طبقات المفسرین'' میں اور امام سبکی نے ''طبقات الثافعی'' میں ، ان کے علاوہ ابن حجر عسقلانی نے'' لسان الممیز ان' میں امام ذہبی نے ''سیر الاعلام النبلاء'' اور'' میزان الاعتدال'' میں امام ابن جوزی نے'' لمنتظم'' میں اور بہت سے اکابرین نے آپ کی سوائح اور مدح بیان کئے ہیں۔

آپ کے چندمشہورشا گردوں میں (۱) ابوشعیب عبداللہ بن الحسن الحرابی ۔ بیاپ سے عمر

میں بڑے تھے۔ (۲) الامام الحافظ ابوقاسم سلیمان بن احمد الطبر انی۔ (۳) انشیخ القاضی ابوبکر بن کامل (350)۔ (۴) الامام ابواحمد عبداللہ بن عدی (۵) القاضی ابوالفرج المعانی بن زکریا النصر وانی المعروف'' ابن طرار''شامل ہیں۔

ابن جريرطرى كى چندتسانف: (۱) جامع البيان فى تفسير القرآن - بيابل سنت كم بال سنت عديم تفير اور ماخذكى حيثيت ركهتى ہے - (۲) تاريخ الطبرى (تاريخ الرسل و الملوك) - تاريخ كے كاظ سے يہ كتاب بھى اولين ماخسند كا درجد ركهتى ہے - (۳) تهذيب الاثار و تفصيل معانى ثابت عن رسول الله على (۳) اختلاف الفقهاء - (۵) التبصير فى معالم التنزيل (۲) بسيط القول فى احكام الاسلام - (٤) الذيل المذيل -

کہا جاتا ہے کہ ابن جریر طبری کا تعلق شیعہ مسلک سے تھا۔ ابن کثیر ، امام ذہبی ، ابن حجر عسقلانی ، ابن جوزی ، ابن خریمہ ، ابن خلکان ، ابواسحاق شیرازی ، امام سیوطی ، ابن عساکر ، خطیب بغدادی اور دیگر بہت سے افراد نے اس کا رد کیا ہے۔

آپ نے عباس خلیفہ المقتدر باللہ کے عہد خلافت مسیں اتوار 26سوال 310ھ/ 16 فروری 923ء کو 86 سال کی عمر میں بغداد میں وفات پائی۔ جنازے کے متعلق کہا جاتا ہے کہ اتن کثیر تعداد میں لوگوں نے شرکت کی جن کی تعداد اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی نہیں جانتا کی دنوں تک نماز جنازہ اداکی جاتی رہی۔ (آزاد دائرۃ المعارف ویکی پیڈیا)

#### (114)مولانا حضرت سيد اصغرحسين ديو بندي بيساية

آپ کا تاریخی نام مختار احمد اور اصل نام اصغر حسین ہے۔ آپ کی تاریخ پیدائش ۲۹۴ با هے ہے آپ کی تاریخ پیدائش ۲۹۴ با هے ہے آپ کی والد ماجد کا نام محمد حسن شاہ ہے خاندان سادات سے تعلق رکھتے ہیں۔ آپ کی رسم بسم اللہ آپ کے نانا میاں جی شاہ صاحب لیعنی منّا شاہ صاحب رئیلیہ نے کرائی اور فارسی کی تعلیم آپ نے اللہ آپ والد سے حاصل کی پھر دار العلوم دیو بند میں داخل ہوکر مولا نا محمد لیسین صاحب دیو بند رئیلیہ اور مولا نا منظور احمد صاحب رئیلیہ سے فارسی کی تعمیل کی اس کے بعد واسیا ہو میں فارسی سے فارغ ہوکر دار العلوم کے شعبہ عربی میں داخل ہوئے اور تھمیل درس نظامی کی۔ آپ کے متناز اساتذہ میں شیخ دار العلوم کے شعبہ عربی میں داخل ہوئے اور تھمیل درس نظامی کی۔ آپ کے متناز اساتذہ میں شیخ الہند مولا نا محمود الحسن دیو بندی رئیلیہ مولا نا مفتی عزیز الرحمٰن عثمانی رئیلیہ مولا نا حافظ محمد احمد قاسمی رئیلیہ البند مولا نا حبیب الرحمٰن عثمانی رئیلیہ وغیرہ اہم ہیں۔

و البنامة القاسم عن المجتل ال

آپ کی بیعت حضرت شاہ عبداللہ عرف میا نجی مناشاہ صاحب میا شہر سے ہے، مناشاہ صاحب میا شہر سے سے، مناشاہ صاحب میا شہر آپ کے والد محمد حسین شاہ صاحب میا شہر کے ماموں اور اپنے زمانہ کے کاملین میں سے بین چنانچہ حضرت مولانا قاری محمد طیب صاحب میا شہر قاسم دارالعلوم دیوبند ججۃ الاسلام حضرت مولانا محمد قاسم نانوتو کی میا شہر سے روایت کرتے ہیں کہ جس وقت دارالعلوم دیوبند کی بنیاد میں پہلی میٹ کے دل این کے مولانا محمد کا موقع آیا تو حضرت نانوتو کی میا شہر نے ارشاد فرمایا کہ پہلی این وہ رکھے گا جس کے دل میں بھی گناہ کا ارادہ بھی نہ ہوا ہواور فوراً ہی حضرت شاہ صاحب میا شہر کیا۔

میں بھی گناہ کا ارادہ بھی نہ ہوا ہواور فوراً ہی حضرت شاہ صاحب میا شہر کیا۔

اجازت بیعت حضرت حاجی امداداللہ صاحب مہاجر مکی بینین کی جانب سے بھی ہے جس کو حضرت منا شاہ صاحب نے حضرت حاجی صاحب سے کہہ کر حاصل کیا تھا۔ پھر واسیا ہے میں حضرت منا شاہ صاحب نے بھی اپنے وصال سے ایک دن قبل آپ کو اجازت و بیعت اور حن لافت عنایت منے شاہ صاحب نے بھی اپنے وصال سے ایک دن قبل آپ کو اجازت و بیعت اور حن لافت عنایت فرمائی۔ آپ نے اپنے حیات میں تین جج کیے ہیں پہلا جج و میں دوسرا ہم سیاھے میں اور تیسرا جج و میں ادا فرمایا۔ پھھ تالیفات بھی اپنے قلم فیض سے تالیف فرمائیں جن میں فاوی تیسرا جج و میں ادا فرمایا۔ پھھ تالیفات بھی اپنے قلم فیض سے تالیف فرمائیں جن میں فاوی محمد میں ادا فرمایا۔ پھو تالیفات بھی اپنے قلم فیض سے تالیف فرمائیں جن میں فاوی الہند بھی ایک اور حیات شیخ میں ادا فرمائیں۔ آپ اپنے وقت کے جلیل القدر محدث اور عارف کامل تھے ۲۲ /محرم میں سے سے الیک القدر محدث اور عارف کامل تھے ۲۲ /محرم میں سے سے سے ایک ۔ (تذکرہ اولیاء دیو بندس ۲۹۷)

#### (115)مولانا سیدمحمر طلحہ حسنی ایم، اے عظاللہ

آپ کے والد کا نام سیر محمد تھا۔ جوریاست ٹونک میں معتمد الملک ظفر جنگ کے لقب سے ممتاز اور ناظم پر گنات (کلکٹر) کے عہدہ پر فائز تھے۔ سید محمد صاحب حضرت سید احمد شہید میں کے بڑے بھانچ مولوی سید محمد علی صاحب مصنف'' مخزن احمدی'' کے حقیقی یوتے تھے۔ ان کے

آپ نے بھی مولوی فاضل ومنثی فاضل کا امتحان دیا۔ وہ مولوی فاضل کے امتحان میں ساری یو نیورسٹی میں اول آئے۔ یہی ان کے اور نیٹل کالج لا ہور میں بحیثیت استاد کے تقسسرری کی تقریب بن کئی۔ وہ ۱۹۱۵ء میں کالج کے استاد مقرر ہوئے اور پورے چالیس سال اس عہدہ پر قائم رہے۔

لا ہور میں ان کا حلقۂ احباب میں جہاں بڑی مقدس دینی شخصیتیں تھیں وہاں ادیب و شاعر، مصور و رندلا بالی بھی تھے، حضرت مولا نا احمد علی بھٹ صاحب امیر جماعت خدام الدین ۔ مولا نا عبدالواحد صاحب غرنوی امیر جماعت اہل حدیث اور علماء میں سے مولا نا داؤدغزنوی، مولا نا کریم بخش صاحب (صدر شعبہ عربی گور نمنٹ کالج) اور مولا نا اصغ علی صاحب روحی (صدر شعبہ عربی اسلامیہ کالج) اور مولا نا اصغ علی صاحب روحی (صدر شعبہ عربی اسلامیہ کالج) کے یہاں کھانے پینے میں بہت محت اط تھے۔ مولا نا احمد علی لا ہوری دعوت قبول کرنے اور ہرایک کے یہاں کھانے پینے میں بہت محت اط تھے۔ نہایت شیح الا دراک اور قوی الکشف تھے۔ رمضان مبارک میں بیاحتیاط اور بڑھ جاتی اور عشر ہ اخیرہ میں تو کسی کی دعوت قبول کرنے کا سوال ہی نہیں ہوتا۔ اس کلیہ میں اگر کسی کا استثنا تھا۔ تو صرف مولا نا سیر طلحہ صاحب کا۔ اکثر عشر ہ اخیرہ مسیں ان کے مکان پر

تشریف لائے۔اور کھانا تناول فرمایا۔نماز میں بھی خلاف معمول ان کوآگے بڑھا دیتے اور ان کی اقتدا فرماتے۔ اور ان کی اقتدا فرماتے۔

22 نومبر 1937ء میں آھیں کی معیت میں علامہ اقبال کی خدمت میں آخری بار حاضری ہوئی اورمسلسل ان سے کئی گھنٹے گفتگواور استفادہ کا موقع ملا۔ وہنختی سے اہل سنت کے عقت انداور اینے خاندانی مسلک پر قائم تھے۔نماز باجماعت کا ہمیشہ اہتمام رہا۔ دوسرے ٹخنے سے نیچے یا عجامہ نہیں دیکھ سکتے تھے۔بعض کبارعلاء ومشائخ تک کواس پرٹوک دیا کرتے۔جسمحفل یا دعوت میں سازیا باجہ ہوتا اس میں شرکت نہ کرتے یا اٹھ کر چلے آتے۔جدید خلاف دین رجحانات اورمسلکوں میں ان کے اہل قرآن اور منکرین حدیث سے نیز سرسید مرحوم کے طرز پر منصوصات وقطعیات کی یُراز تکلف تاویلات اورعقل پرستی سے بڑا بُعد اور وحشت تھی۔اور اساء وصفات کے بارے میں وہ سلف کے مسلک پر قائم تھے۔قر آن شریف بہت پختہ اور رواں تھا۔اور اس کے پڑھنے کا بہت ذوق رکھتے تھے۔ جب تک قوت رہی تراوت کمیں قر آن شریف ختم کرنے کا اہتمام کرتے تھے۔ م مسلاھ 1926ء میں اللہ تعالی نے ان کو جج کی سعادت بھی نصیب فر مائی۔شکسپیر کے ڈ راموں کے بند کے بنداور گولڈ اسمتھ وغیرہ کی عبارتیں ان کو یا دختیں۔انگریزی اد ب و تاریخ کی کتاب'' جولیس سیزر'' انفوں نے بڑے انہاک وشغف سے پڑھی تھی۔ مگر انگریزی میں انھوں نے جومحنت کی تھی اور جوان کے علم ومشاغل سے کوئی مناسبت نہیں رکھتی تھی۔ان کے بچھزیادہ کام نہ آئی۔اورمعاشی مسکلہاورعہدہ کی ترقی میں تو اس نے کیچھ بھی مدد نہ کی۔ان کا رزق آخر تک عربی علوم دینیہ ہی سے وابستہ رہا اور بقول ان کے وہ اسی علم کی روٹی کھاتے رہے۔ یہاں تک کہ ال<u>سلام ھ</u>/ 1942ء میں وہ اپنی خواہش سے اور پنٹل کالج سے سبکدوش ہو گئے ۔ اور ان ڈ گریوں سے جو پچھ فائدہ کی تو قع تھی وہ بھی جاتی رہی۔

مولانا کوصرف ونحو کی تعلیم میں ملکه کراسخ حاصل تھا۔ صبح بخاری سے محبت وعقیدت نہیں بلکہ عشق تھا۔ ہدا یہ کے بھی وہ بڑے قائل تھے۔ اپنے ادبی ذوق اور فن بلاغت سے مناسبت کی وجہ سے کشاف کے بڑے دلدادہ تھے۔ اساتذہ میں مولانا کے حیدر حسن خال صاحب سے ان کی خاص صحبت ومجلس رہتی۔ اور جب بھی (ککھنؤ کے تیام میں) وہ مولانا کے پاس ندوہ آ جاتے تو آ دھی آ دھی رات تک دونوں کی باتیں ہوتی رہتیں۔ مولانا انور شاہ کشمیری میں گھنٹی کے وسعت مطالعہ اور وسعت

معلومات کے قائل سے۔ دیو بند و لا ہور میں ان سے ملاقا تیں ہوتی رہتی تھیں۔ اور جب بھی شاہ صاحب کا تشمیر جاتے ہوئے لا ہورا سٹیشن پر گزر ہوتا تو وہ پابندی سے ملاقات کے لئے جاتے۔
وہ نظری طور پرتقلید کے پابند نہ سے ۔ لیکن تمام معاملات وعبادات میں فقہ خنی پر عامل سے ۔ اس کے ساتھ بزرگان دیو بند کے اخلاص وللہیت کے بڑے قائل ومعترف سے جن مسیل حضرت شخ الہند مولانا محمود حسن مولانا اسرف علی تقانوی مُنظینی ، مولانا اشرف علی تقانوی مُنظینی ، مولانا المرف علی کی خدمت میں رائے پور بھی قیام کیا اور حضرت نے بڑا احترام فرمایا۔ 44۔ 1945ء میں انھوں کی خدمت میں رائے پور بھی قیام کیا اور حضرت نے بڑا احترام فرمایا۔ 44۔ 1945ء میں انھوں نے مستقل کی خدمت میں اور دوسری مرتبہ ہندوستان آئے۔ ایک 65ء میں اور دوسری مرتبہ 55ء نیا آئے غالباً چھ مہینہ کے قریب رہے۔ قیام کا اکثر و بیشتر حصہ کھنو گذارا۔ ''عہد صحب بدکا کے آخر میں آئے غالباً چھ مہینہ کے قریب رہے۔ قیام کا اکثر و بیشتر حصہ کھنو گذارا۔ ''عہد صحب بدکا تمدن' ، ام المونین حضرت ام سلمہ کی سیرت کھی ۔ لیکن ان کی اصل علمی یادگاران کی فاضلا نہ عربی کتاب کا وہ نامکمل مسودہ ہے جو انھوں نے عہد صحابہ کے تمدن و معاشرت اور علمی زندگی پر سالہا سال کے سے کھنی شروع کی تھی۔

۲۳، رجب ۱۳۹۰ ستبر 1970ء جمعہ کے دن دس بجے کراچی کے ایک اسپتال میں جان جانِ آفریں کے سپر د کی۔ (پرانے چراغ حصہ اول ۲۳۶)

# (116) حضرت سلطان اورنگزیب عالمگیر میشه

اورنگزیب عالمگیریا محی الدین محمد (پیدائشس: 3 نومبر 1618ء۔ وفات: 3 مار ج 1707ء) مغلیہ سلطنت کا چھٹا شہنشاہ تھا جس نے 1658ء سے 1707ء تک حکومت کی۔ وہ مغلیہ سلطنت کا آخری عظیم الثان شہنشاہ تھا۔ اُس کی وِفات سے مغل سلطنت زوال کا شکار ہوگئ۔

ان کے والد شاہجہان نے انہیں عالمگیر کا خطاب دیا۔ 3 نومبر 1618ء کو مالوہ کی سرحد پر پیدا ہوئے۔ان کی والدہ ارجمند بانو بیگم تھیں۔ جوممتاز محل کے نام سے مشہور تھیں۔اورنگ زیب کی عمر دوسال کی تھی کہ شاہجان نے اپنے باپ جہانگیر کے خلاف بغاوت کر دی۔اور بیوی بچوں کو لے کر چارسال تک بنگال اور تلنگانہ میں پھر تا رہا۔ آخر جہانگیر کے کہنے پراپنے بیٹوں داراشکوہ اور اورنگ زیب عالمگیر کو دربار میں بھیج کر معافی مانگ لی۔ جہانگیر نے دونوں بچوں کو ملکہ نور جہاں کی

نگرانی میں بھیج دیا۔

اورنگزیب کوسید محمد ، میر ہاشم اور ملاصالح جیسے علام کی سٹ گردی کا موقع ملا\_معنل بادشاہوں میں اورنگزیب عالم گیر پہلے بادشاہ ہیں جنہوں نے قران شریف حفظ کیا اور فارسی مضمون نولی میں اورنگزیب عالم گیر پہلے بادشاہ ہیں جنہوں نے قران شریف حفظ کیا اور فارسی مضمون نولی میں اور فیاشی کا السداد کیا اور خوبصور سے کیا۔اس نے ہندووں اور مسلمانوں کی فضول رسمیں ختم کیس اور فیاشی کا انسداد کیا اور خوبصور سے مقبروں کی تغییر و آرائش ممنوع قرار دی ۔ قوال ، نجومی ، شاعر موقوف کر دیئے گئے۔ شراب ، افیون اور بھنگ بند کر دی ۔ درش جھروکا کی رسم ختم کی اور بادشاہ کوسلام کرنے کا اسلامی طریقہ درائج کیا۔ سجدہ کرنا اور ہاتھ اٹھانا موقوف ہوا۔ سِکوں پر کلمہ لکھنے کا دستور بھی ختم ہوا۔ کھانے کی جنسوں پر ہرقتم کے محصول ہٹا دیئے۔

عالمگیراحم نگر میں بیار ہوا اور 3 مارچ 1707 ء کو نوے برس کی عمر میں فوت ہوا۔ وصیت کے مطابق اسے خلد آباد میں فین کیا گیا۔ خلد آباد سے قریب ایک مقام ہے جس کا نام اورنگ آباد میں اورنگ زیب کی مختلف یا دگاریں آج بھی محفوظ ہیں۔ خزانے سے ذاتی خرچ کے لئے ایک پائی بھی نہ لی۔ قران مجید لکھ کرٹو پیاں سی کر گزارا کرتا تھا۔ سلجھا ہوا اویب تھا۔ اس کے حکم پرنظام سلطنت چلانے کے لئے ایک مجموعہ فراوی تصنیف کیا گیا جسے تاریخ میں فراوی عالمگیری کہا گیا۔ فت اوئ عالمگیری فیہ اسلامی میں ایک ممتاز مقام رکھتی ہے۔ بعض علماء نے سلطان اورنگزیب کواسپنے دور کا مجد دبھی قرار دیا۔ پانچ بیٹے (بہاور شاہ ، سلطان مجمد اکبر ، مجمد اعظم شاہ ، کام بخش ، مجمد سلطان ) اور پانچ بیٹیاں (زیب النساء زید قالمناء ، بدر النساء نبدۃ النساء ) جھوڑیں۔ مشہور شاعر زیب بیٹیاں (زیب النساء نبد النساء ، بدر النساء نبدۃ النساء ) جھوڑیں۔ مشہور شاعر زیب النساء فی بیٹیا)

# (117)ظهبيرالدين فارياتي

ظہیرالدین ابوالفضل طاہر بن محمد فاریا بی چھٹی صدی کے مشہور فارس شاعری جو ۱۸<u>۵</u> میں فاریاب میں پیدا ہوئے تھے۔ فاریاب میں تعلیم حاصل کرنے کے بعد مسنزید تعسلیم کے لئے نیشا پور کاسفر کیا جواس وقت علم کامر کزتھا، وہاں چھ سال قیام کیا۔ وہاں انہوں نے شاعری اور ادب میں نام پیدا کیا۔ <u>۹۹۸ھ</u> میں تبریز میں وفات یائی۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

#### (118) حاجی مثنین احمد تطاللة

آپ حضرت مولا نا شاہ عبدالقادر رائے پوری پڑھٹی کے مخلص مرید و خادم سے۔حضرت را بُپوری پڑھٹی نے جاجی متین احمد فرزندا کبر جناب جاجی رشیداحمد میر شی ( تاجر ڈھا کہ ) کی درخواست پران کی کوشی واقع ایمپریس روڈ بالقابل ریڈ یو پاکستان لا ہور میں بھی قیام کیا اور 1958ء کے بعد لا ہور کے قیام کے دوران زیادہ تر اسی کوشی میں حضرت را بپوری پڑھٹی کے اور کو حضرت مولانا عبدالقادر رائے پوری میں 194ء کے اور تاریخ کے دوران نری ساعت گزری۔ (سوانح حضرت مولانا عبدالقادر رائے پوری میں 194ء) آخری دن اور آخری ساعت گزری۔ (سوانح حضرت مولانا عبدالقادر رائے پوری میں 194ء) وفات کا کتو بر کی تاریخ پیدائش 18 جنوری 1911ء میر شھ (اُتر پردیش، ہندوستان) اور تاریخ وفات کا کتو بر 2000ء مثی گن (امریکہ ) ہے، وہیں تدفین ہوئی۔ (خاندانی روایت)

## (119) اميرِ شريعت حضرت مولا ناسيد عطاء الله شاه بخاري عيشا

امیرشریعت حضرت مولانا سیدعطاء الله شاہ بحن اری مینیات کیم رہیج الاوّل واسلام کے دالد 1892ء بروز جمعہ ہندوستان کے صوبہ ہبار کے ایک ضلع پیٹنہ میں پیدا ہوئے، آپ کے والد کا نام ضیاء الدین اور دادا کا نام نورالدین ہے، آپ کا سلسلۂ نسب چھتیویں پشت میں حضرت سیدنا امام حسن ڈاٹٹیؤ سے جاماتا ہے۔

ابتدائی تعلیم اپنے نانا حکیم سیدا حمد اندرا بی فاضل طبیہ کالج لکھنؤ سے حاصل کی ، قت رآن کریم بھی انہی سے حفظ کیا۔ قرات قاری سیدعمر عاصم عرب سے سیھی ، سنِ بلوغ کو پہنچ تو پنجاب کا سفر اختیار کیا ، ابتداءً راجووال میں قاضی عطا محمد صاحب کے مدرسہ میں پڑھتے رہے، 1914ء میں امرتسر تشریف لے گئے وہاں مولا نا نورا حمد امرتسری بُرِیشی ، فقہ اور اصولِ فقہ کی تعلیم حضرت مولا نا غلام مصطفیٰ قاسمی بُریشی (م: ۲۵۲۱ھ) سے اور حدیث پڑھی ، فقہ اور اصولِ فقہ کی تعلیم حضرت مولا نا غلام مصطفیٰ قاسمی بُریشی (م: ۲۵۲۱ھ) سے حاصل کی۔ کی تعلیم حضرت مولا نا مفتی محمد حسن صاحب امرتسری بُریشی (م: ۱۳۸۰ھ) سے حاصل کی۔ آپ نے اپنی مملی زندگی کا آغاز امرتسر کی ایک چھوٹی سی مسجد میں امامت کے فرائض کی انجام دہی سے کیا۔ آپ برصغیر پاک و ہند کے شعلہ بیان مقرر ، عظیم مجاہد اور تحریکِ آزادی کے نامور کارکن تھے۔ آپ برصغیر پاک و ہند کے شعلہ بیان مقرر ، عظیم مجاہد اور تحریکِ آزادی کے نامور کارکن تھے۔ آپ نے تحریک خلافت کے زمانے میں سیاست میں حصہ لینا شروع کیا اور قید و بہند

زندگی کے معمولات میں شامل ہوگئیں، تقریباً گیارہ بارجیل جانا ہوا اور ساڑھے نو برس جیل کاٹی۔ انگریز دشمنی آپ کی رگ و پے میں سرایت کئے ہوئے تھی۔ ۸ شعبان ۲۹ ۱۳ هر ۱929ء میں '' مجلس اُحرارِ اسلام'' کی بنیادر کھی گئ تو آپ اس کے پہلے صدر پنے گئے۔ حضرت شاہ صاحب بیات پہلے حضرت پیرسید مہر علی شفاہ گولڑوی بیات کے دستِ اقدس پر بیعت ہوئے ، اُن کے وصال کے بعد حضرت مولا نا شاہ عبدالقا در رائے پوری بیات کے دستِ حق پرست پر بیعت کی اور اجازت وخلافت سے مشرف ہوئے۔ شاہ صاحب بیات مارچ میں امر تسر سے لاہور آگئے، تقسیم ہند کے بعد آپ نے سیاست سے کنارہ کئی اختصار کرلی اور مجلس اُحرار اسلام کو تبلیغ اسلام کے لئے وقف کردیا۔ آخری ایام میں آپ ملت ان منتقت ل ہوا۔ ہوگئے وہیں ۹ رہیج الا وّل ۱۸ سال ھے/ 12 اگست 1961ء میں آپ کا انتقال ہوا۔

# [120] حضرت مولا ناسبِّد ابوالحسن على ندوى عَيْلِيةٍ

حضرت مولا ناسیّد ابوالحس علی ندوی ۲ محرم الحرام ۱۳۳۲ه الله 15 دسمبر 1913ء میں رائے بر یلی کے معروف قصبہ دائرہ شاہ عکم اللہ میں پیدا ہوئے، سیّد ناعلی مرتظی کے نام پر ابوالحسن علی نام رکھا گیا آپ کے والد ماجد مولا ناحکیم سیّد عبدالحی مُیسیّۃ اپنے وقت کے بہت بڑے عالم، محدث اور مؤرخ تھے۔ مولا ناعلی میاں صاحب مُیسیّۃ کی ابتدائی تعلیم کا آغاز اپنے قصبہ ہی میں ہوا، ساست سال کی عمر میں قرآن پاک ختم کر لیا۔ اُردوکی با قاعدہ تعلیم کی آپ کے چپا مولا ناعزیز الرحمٰن کے بہال شروع ہوئی۔

دس سال کی عمر میں آپ کے والد ما جد کا انتقال ہو گیا۔ اُن کے انتقال کے بعد بڑے بھائی ڈاکٹر عبدالعلی صاحب مُشِیْنی نے آپ کی تعلیم وتربیت کی ذمہ داری لی اور آپ کو ثیخ خلیل بن حُمر عرب یمانی مُشِیْنی کے سپر دکیا۔ شیخ عرب مُشِیْنی سے آپ نے عربی ادب کی ابتدائی اور متوسط کتابیں پڑھ کر عربی ادب کے اعلی درجہ کی کتابیں پڑھیں۔انگریزی تعلیم کا سلسلہ بھی چلتا رہا، اخیر میں آپ نے دارالعلوم ندوۃ العلماء میں داخلہ لیا اور وہاں کے کبار اسا تذہ سے فقہ، حدیث اور تفسیر کی تعلیم حاصل کی، آپ نے لا ہور میں حضرت مولا نا احمد لا ہوری بیسٹی سے دورہ تفسیر پڑھا اور ججۃ اللہ البالغہ کے درس میں شریک ہوئے۔ آپ حضرت لا ہوری بیسٹی کے حکم پر اُن کے شیخ خلیفہ غلام محمد دین پوری بیسٹی حدیث حدیث خلیفہ غلام محمد دین پوری بیسٹی سے بیعت ہوئے اُن کی وفات کے بعد حضرت لا ہوری بیسٹی سے معلق قائم کیا اور خلافت سے مشرف ہوئے۔ تقسیم کے بعد آپ کا تعلق حضرت مولا نا شاہ عبد القادر رائے پوری بیسٹی سے ہوا اور اُن سے بھی خلافت عطاء ہوئی۔ آپ عربی اور اردو زبان وادب کے بہترین مقرر اور مصنف تھے، بہت می میں غذی تابین تصنیف فرما ئیں جنہوں نے عرب وعجم میں پذیرائی حاصل کی۔ آپ کی شخصیت بین فیتی کتابین تصنیف فرما ئیں جنہوں نے عرب وعجم میں پذیرائی حاصل کی۔ آپ کی شخصیت بین التوا می تھی بہت سے اداروں کے سر پرست اور بہت می شظیموں کے رکن شخص سے آپ کا اکثر وقت اَسفار میں گزرتا تھا۔ اٹھائی برس کی عمر میں ۲۲ رمضان المبارک میں تدفین ہوئی۔ بروز جمعہ سورہ کے لیسٹین شریف پڑھتے ہوئے انتقال ہوا۔ اور روضہ شاہ علم اللہ میں تدفین ہوئی۔ بروز جمعہ سورہ کیسٹین شریف پڑھتے ہوئے انتقال ہوا۔ اور روضہ شاہ علم اللہ میں تدفین ہوئی۔ (بروز جمعہ سورہ کے البین شریف پڑھتے ہوئے انتقال ہوا۔ اور روضہ شاہ علم اللہ میں تدفین ہوئی۔ (بروز جمعہ سورہ کے الیسٹین شریف پڑھتے ہوئے انتقال ہوا۔ اور روضہ شاہ علم اللہ میں تدفین ہوئی۔

## (121)\_گارڈن کو پر حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔ (122) آئن سٹائن

البرٹ آئن سٹائن (Albert Einstein) ، ببیبویں صدی کا سب سے بڑا طبیعات دان سمجھا جا تا ہے۔ جرمنی کے شہراولم میں 14 مارچ 1879ء کو پیدا ہوا۔ آئن سٹائن کا خاندان جرمنی کے خوشحال یہودی النسل خاندانوں میں شار ہوتا تھا۔

1901ء میں آئن سٹائن سویٹر رلینڈ کا شہری بھی بن گیا۔1905ء اس کے کارناموں کا سال ہے،اس سال اس نے چار مشہور مقالے شائع کئے۔ چوتھا مقالہ جوسمبر 1905ء میں شائع ہوا طبیعیات کی مشہور ترین مساوات E=mc2 پر مشتمل تھا،جس میں مادہ اور توانائی کا آپس میں تبدیلی ممکن ہونے کا بتایا گیا تھا، حال میں ایک محقق نے رائے دی ہے کہ یہ مساوات ایک اطالوی نے آئن سٹائن سے کچھ سال پہلے شائع کی تھی۔18 اپریل 1955ء کو 76 سال کی عمر میں پرنسٹن ، نیو جرس (امریکہ) میں فوت ہوا۔ قومی عجائب گھر برائے صحت وطب میں تدفین ہوئی۔

( آزاد دائرة المعارف)

# (123) علامه ابن قیم الجوزیه مشاته

علامہ ابن قیم کا پور انام حافظ منس الدین ابوعبداللہ محمہ بن ابی بکر بن ابوب بن سعد بن حریز الزرعی الدمشقی تھا اور ابن قیم کے نام سے مشہور ہوئے۔ چھسوا کیا نوے (691)ھ میں دمشق کے قریب زرع نامی گاؤں میں ولادت ہوئی، شنخ الاسلام ابن تیمیہ کے شاگردوں میں سے ہیں جن کے ساتھ آپ چھبیس سالوں تک مستقل ساتھ رہے اور آپ کا تعلق امام احمد بن صنبل کے فقہ سے تھا۔

علامہ ابن القیم کی ولادت 7 صفر 691 ھ مطابق 28 جنوری 1292ء کو دشق میں ہوئی۔ آپ کے مشہور شاگر دول میں ابن رجب، ابن کثیر اور مجد دالدین فسیسروز آبادی ہیں۔ آپ کی تصانیف کی تعداد ساٹھ سے زیادہ ہے جن میں سے چندایک کتب درج ذیل ہیں:

اپی السائیف فا تعدادسا کھ سے ریادہ ہے جن کی سے چندایک سب درن دیں ہیں:

(۱) زاد المعاد: (یہ آپ کی سب سے مشہور کتاب ہے جو اسلامی شریعی مسائل کے حسل کرنے
میں خاص اہمیت رکھتی ہے ) - (۲) اعلام المعوقین (۳) اغاثة الهفان (۳) ہمذیب سنن ابی

داؤد (۵) الصواعق المرسلة (۲) الطب النبوی (٤) بدایع الفواید (۸) الفواید (۹) اجتماع

الجیوش الاسلامیة (۱۰) تلبیس ابلیس

علامه ابن القيم كى وفات 13 رجب 751 ھ مطابق 15 ستمبر 1350 ء كو دمشق ميں ہوئی۔(آزاد دائرۃ المعارف و يكى پيڈيا)

# (124) شيخ اكبرابنِ عربي مشير

شیخ اکبرمجی الدین محمد ابن العربی الحاتمی الطائی الاندلسی ( 1240ء۔ 1165ء) دنیائے اسلام کے متاز صوفی ، عارف ، محقق ، قدوہ علما اور علوم کا بحر بیکنار ہیں۔اسلامی تصوف میں آپ کوشنح اکبر کے نام سے یاد کیا جاتا ہے عام خیال ہے ہے کہ تصوف اسلامی میں''وحدت الوجود'' کا تصور سب سے پہلے انہوں نے ہی پیش کیا ان کا قول تھا کہ باطنی نورخودر ہبری کرتا ہے بعض علماء نے ان کے اس عقیدے کو الحاد زند قدسے تعبیر کیا ہے۔ مگر صوفیا انہیں شیخ الاکبر کہتے ہیں۔

ابوبکر محمد بن علی بن محمد بن احمد بن عبداللہ بن حاتم طائی ۲۷ رمضان المبارک ۲۹۹ ھے 28 جولائی 1165ء کواندلس کے شہر مرسیہ میں پیدا ہوئے۔ان کے حبرِ اعلیٰ حاتم طائی سارے عرب میں اپنی سخاوت اور بزرگی کی وجہ سے نمایاں اورمحترم رہے۔ آپ کے دادا ، محمد اندلس کے قضاۃ اور علماء میں سے تھے جن کی دولت و ثروت کا کوئی مخکانہ نہ تھا۔والد علی بن محمد فقہ اور حدیث کے آئمہ اور زہد وتصوف کے بزرگوں یا ابن عربی کے الفاظ میں منزل انفاس کے محققین میں سے تھے۔اس کے علاوہ وہ عظیم فلسفی ابن رشد کے دوست اور سلطان اشبیلیہ کے وزیر بھی رہے۔ والدہ انصار سے تعلق رکھی تھیں جبکہ شنخ کی چھوٹی بیٹی زینب تو کم عمری ہی میں مقام الہام سے سرفراز ہوگئ تھیں۔ابن عربی نے اپنے سوانح میں اپنے خاندان کا تفصیل سے ذکر کیا ہے اور والد چچا دنوں ماموں ، زوجہ اور کم س بسیٹی کے دل تھینچ لینے والے واقعات بیان کئے ہیں۔

ابومسلم خولانی آپ کے ماموں ہیں۔ 8 سال کی عمر میں ابن عربی اپنے خاندان کے ساتھ مرسیہ سے اندلس کے دارالحکومت اشبیلیہ آ گئے۔ <u>۹۹۸ھ</u> ھ تک وہیں رہے اور دینی واد بی کامل درجے کی تربیت یائی۔

پہلے ابو بکرمجمد بن خلف کخی اور ابوالقاسم عبد الرحمن الشرائط القرطبی سے قر اُت سبعہ کی تعلیم حاصل کی۔اس زمانہ میں ابھی تصوف میں داخل نہیں ہوئے تھے اپنا ہیں شتر وفت یا تو نغہ وشعسر میں گزارتے یا پھر جانوروں کے شکار میں مصروف رہتے وہ اس دورکو زمانہ جاہلیت کا نام دیتے تھے ۔آپ نے ڈیڑھ دوسال کا عرصہ بطور فوجی سرکاری ملازمت کی لیکن ایک ایب ایب اواقعہ پیشش آیا کہ ملازمت چھوڑ دی۔ پھر جوانی میں ہی جبکہ ابن عربی کے والدبھی حیات تھے ان میں ایک عظیم روحانی اور باطنی تبدیلی پیدا ہوئی اور یہ کشف وشہود کے اعلیٰ مقامات تک پہنچ گئے۔اشبیلیہ ہی میں ابن عربی نے با قاعدہ قصد کر کے مروج طریقے سے 21 سال کی عمر میں ۱۹۸۰ھ ھے دوران جادہ سلوک فیم میں قدم رکھا اس کے بعد وہ مجاہدہ وریاضت اور عرفا کے معارف کی تحصیل اور صوفیا کے احوال و آثار کے مطالعے میں مشغول رہے۔

ابن عربی نے مصر، قاہرہ ، ایران ، بغداد اور دمشق کے سفر کیے اور بہت سے بزرگوں سے ملاقات کی۔ پہلا سفر ۱۹۹۰ ھ میں تیونس کی طرف کیا۔ مکہ میں آپ کا پہلا قیام دو برس رہا۔ محرم کا تات کی۔ پہلا سفر ۱۹۰۰ ھ میں حضرت رسول الله صلّا فالیّا ہے کی زیارت سے خواب مسیس مشرون۔ ہوئے۔ آپ صلّا فالیّا ہے کہ اس سے فائدہ اٹھا کیں۔ کو اسے لکھنے کا تکم دیا تا کہ لوگ اس سے فائدہ اٹھا کیں۔

معلیہ ہے دوران جب وہ دشق میں مقیم تھے انہوں نے اپنا دیوان مرتب کرنا شروع کیا اور یہ کام اسلام ہے تک جاری رہا انہوں نے برسوں کی محنت سے اپنی بڑی کتاب'' فقوحات مکیہ '' کی پیمیل کی وہ اس کتاب کی تحریر میں 35 سال مصروف رہے انہوں نے 99 ھ میں فقوحات کی تالیف شروع کی اور ۲۲ ربیج الاول ۲۳۲ ہے لیمی اپنی وفات سے دوسال پہلے چہار شنبے (بدھ) کے دن صبح کے وقت مکمل کی ۔ ابن عربی نے لکھا ہے کہ میرے بعض دوستوں نے مجھے بت یا کہ وہ میری چار ہزار تحریروں کو معرض ضبط میں لائے۔

ان کی کتب اور رسائل کی تعداد 848 بھی کھی ہے۔ آپ کی مشہور تصانیف:

(۱) فصوص الحسكم وخصوص القلم \_ (۲) روح القب رس في مناصحته النفس \_ (۳) الاسفار عن نشائج

الافسار ـ (۴) فتوحات مكيه ـ (۵) ترجمان الاشواق (عارفانه كلام) ـ (۲) رسائل ـ

ا ہم اُستادوں میں:(۱) محمد بن قاسم تمیمی۔(۲) ابو محمد عبدالعزیز بن ابو بکر قریش مہدوی۔ (۳) محمد عبداللّٰد بن خمیس کنانی۔

آپ کے اور قابل ذکر شاگر دعبدالکریم البعیلی ہیں۔

۲۸رئیج الآخر <u>۱۳۸</u> ھے بمطابق 1240 ء دمشق میں وفات ہوئی اور جبل قاسیون کے پہلو میں دفن ہوئے۔

## (125) علامه جلال الدين دواني رُثياللهُ

جلال الدین دوانی (پیدائش:1426ء--وفات:11 کتوبر1502ء) عالم دین، فقیہ اور مصنف ہے۔ علانے اُنہیں محقق دوانی کے نام بھی یاد کیا ہے۔ مسلم فلاسفہ میں گنتی کے چنداف سراد 'دمحقق''کے خطاب سے علمی دنیا میں معروف ہیں، اُن میں محقق جلال الدین دوانی بھی شامل ہیں۔ نام محمہ، لقب جلال الدین اور آبائی علاقہ دوان کی نسبت سے دوانی کہلاتے ہیں۔ والد کا نام سعد الدین اسعد، دوان کے منصب قضا پر فائز ہے۔ اُن کا سلسلہ نسب خلیفہ اول حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ سے ملتا ہے۔ جلال الدین دوانی ایران کے صوبہ شیراز کے ضلع گازرون مسیس دوان نامی گاؤں میں پیدا ہوئے۔ یہ گاؤں گازرون سے شال میں تقریباً 9 فرشخ کے فاصلے پر واقع ہے۔

محقق دوانی نے ابتدائی تعلیم اپنے والد سعد سے حاصل کی جواپنے دور کے نامور علما میں

شار ہوتے تھے۔ اِس کے بعداعلی تعلیم کے لیے شیراز چلے گئے۔اُس وقت شیراز میں سید شریف جرجانی (متوفی6 جولائی 1413ء) کے دوممتاز شاگردوں خواجہ حسن بقسال اورمولا نامحی الدین انصاری کوشنکاری سے اِکتساب فیض کیا محقق دوانی نے اِن دونوں علماء کی مجالس سے خوشہ چسپ نی کی \_بعض فارسی کتابیں مولا ناہمام الدین گلباری ہے پڑھیں،جنہوں نے طوالع الانور کی ایک مفید شرح ککھی تھی علم حدیث کی تحصیل کے لیے شیخ صفی الدین ایجی کے حلقہ درس میں شامل ہوئے اور ا بنی خدا داد صلاحیتوں کی بدولت عنفوان شباب ہی میں علوم مروجہ کی تحصیل کرلی اور وقت کے چیدہ علماء میں شار ہونے لگے۔کہا جاتا ہے کہ جن دنوں میں وہ شیراز میں تعلیم حاصل کررہے تھے،نہایت تنگدست تھے۔عُسرت وافلاس کا بیعالم تھا کہ شب کومطالعہ کی خاطر چراغ کا تیل تک خریدنے کی استطاعت نه رکھتے تھے۔مگر مالی مشکلات کا مقابلہ کمال صبر وضبط سے کیا اور شیراز کی جامع مسجد کے صدر دروازے میں روشن چراغ کے پاس کھڑے ہوکر مطالعہ کیا کرتے تھے۔تعلیم سے فراغت کے بعد خوشحالی کے درواز ہے کھل گئے۔اُنہوں نے دولت وٹروت کے حصول میں پوری کوشش کی تھی۔ اس سلسلے میں اُن کا نقطہ نگاہ عام علمائے دین سے مختلف تھا کہ وہ علم کی اشاعت اور اس کی قدر و قیمت کے لیے مال کو بہت ضروری خیال کرتے تھے محقق دوانی کی علمی شہرت کو سنتے ہوئے امے رزادہ یوسف بن مرزاجہاں شاہ نے علمی مجلس کی صدارت پر معین کیا۔ پچھ عرصے کی بعد اِس منصب سے مستعنی ہوکرشیراز کے مدرسہ بیگم یعنی مدرسہ'' دارالا تیام'' میں فرائض تدریس انجام دینے لگے۔اُس ونت عراق، فارس اور آ ذر بائیجان کے حاکم سلطان یعقوب بائندری نے محقق دوانی کے علمی تبحر اور خداداد ذہانت کو دیکھتے ہوئے اُن کو فارس کا قاضی القصاۃ مقرر کر دیا۔ فرائض منصبی کے دوران وہ تصنیف و تالیف کا کام برابر کرتے رہے۔محقق دوانی کی عمر کامعقول حصہ سلاطین بائٹ دری کی سر پرستی میں گزار۔ 902ھ میں جب سلطان احد شاہ بائندری عثمان سلطان بایزید بلدرم کی مدد سے اقتدار پر قابض ہو گیا تو اس نے دوانی کی قدر ومنزلت میں کوئی فرق نہ آنے دیا بلکہ سلطان احمد شاہ بائندری کی مہربانی ولطف وکرم کو دیکھتے ہوئے اُس کے مخالف قاسم بیگ نے مقل دوانی کو تنگ کرنا شروع کر دیا۔ دولت و ثروت کا ایک حصہ بھی چھین لیا محقق دوانی نے قاسم بیگ کالقمہ تربینے کی بجائے یہی بہتر سمجھا کہ وہ شیراز چھوڑ دیں۔ چنانچہ وہ شیراز سے سکونت ترک کرکے جرون چلے گئے۔ آخری ایام میں جب بائندری خاندان کےسلطان ابولفتح بیگ نے دوبارہ اِقتدار حاصل

کرلیا تو محقق دوانی واپس شیراز چلے آئے۔ابوالفتح بیگ نے پر جوش اِستقبال کیالیکن چنددن کے بعد ہی 9 رہی الاول 908ھ مطابق 12 اکتوبر 1502ء کو 75 سال کی عمر میں مرضِ اِسہال میں محقق دوانی انتقال کر گئے اور دوان میں ہی فن ہوئے۔

آپ کی تصانیف: (۱) حاشیه قدیم برشرح تجدید (۲) حاشیه جدید برشرح تجدید (۲) حاشیه جدید برشرح تجدید (۳) حاشیه اجدبر شرح مطالع (۵) حاشیه قدیم بر شرح مطالع (۵) حاشیه جدید بر شرح مطالع (۲) حاشیه شرح عضدی (۵) حاشیه حکمت العین (۸) حاشیه تهذیب المنطق و الکلام (۹) شرح بیاکل النور - (آزاددائرة المعارف)

#### (126) حضرت مولانا سير فخر الدين مراد آبادي ميشة

مولانا سید فخر الدین مین کی ولادت کو سیله هم 1889ء میں اجمیر شریف میں ہوئی، چارسال کی عمر میں تعلیم کا سلسلہ شروع ہوا۔ مختلف مقامات پر تعلیم حاصل کرنے کے بعد انتہائی تعلیم کے لئے دیو بند شریف لے گئے، اُس زمانہ میں حضرت شخ الہند مین شخص صدارت تدریس پر فائز تھے، آپ نے مولانا فخر الدین صاحب مین کا امتحان کے کرا تعیازی نمبروں میں پاس کیا اور مشورہ دیا کہ آپ دورہ حدیث دو سال میں پڑھیں، آپ نے حضرت شخ الہند مین کے مشورہ پر دورہ حدیث دو سال میں پڑھا، فراغت کے بعد دار العلوم دیو بند ہی میں تدریس کا آغاز کیا، چندسال بعد مدرسہ شاہی مراد آباد تشریف لے گئے اور ۳۸ برس صدارت تدریس کے منصب پر فائز رہے، شخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمد مدنی میں شریف کے بعد دار العلوم دیو بند کے شخ الحدیث بنائے گئے، آپ نے پندرہ برس دار العلوم دیو بند میں براد آباد تشریف لے گئے۔ آپ نی آپ کی در سان میں آپ کی در مین کر راشوال میں پر ھائی، شعبان میں مراد آباد تشریف لے گئے۔ رمضان سارا بیاری میں گزراشوال میں پر ویز دخرت قاری محمد ای الحجہ او سیل ھیں دار العلوم دیو بند سے مراد آباد تشریف لے گئے۔ اس مفر رہی ہائی کی در میانی شعبان میں آپ کی انتقال ہوا۔ نماز جنازہ حضرت قاری محمد طیب صاحب پڑھنٹ نے پڑھائی اور محمد کی در میانی شب میں آپ کا انتقال ہوا۔ نماز جنازہ حضرت قاری محمد طیب صاحب پڑھنٹ نے پڑھائی اور محلہ لال شب میں آپ کا انتقال ہوا۔ نماز جنازہ حضرت قاری محمد طیب صاحب پڑھنٹ نے پڑھائی اور محلہ لال سے مرد آباد کے قبرستان میں تدفین ہوئی۔

حضرت مولانا فخر الدین صاحب نیشهٔ کا حافظہ بے نظیر تھا۔ صرف ۲۵ دن میں پورا قرآن یاک حفظ کرلیا تھااوروہ آپ کو بالکل صحیح یاد بھی تھا۔ (بیابہ مجلس نفیس میشهٔ صفحہ ۷۹۹) تصانیف: (۱) القول الفصیح فیماً یتعلق بنفده ابواب الصحیح (عربی) مطبوعه، اس میں بخاری شریف کے ابواب کا آپس مسیس ربط ہیان کیا گیا ہے۔ (۲) کتاب التراجم (۳) اربعین (۴) ایضار کے ابخاری (مطبوعہ)۔ (مشاہرعلاء دیوبندج اص۳۹۳)

(127)حضرت علامه ابوعبد الله فخر الدين رازي ميشة

محدث، فقیہ، فلسفی ۔ پورا نام علامہ فخر الدین ابوعبداللہ محمد بن محسر بن الحسینی رازی تھا۔ 1149 ، ' رے' ایران میں بیدا ہوئے۔ جہاں آپ کے والد ضیاء الدین عمر خطیب سے۔ اس لئے آپ ' ابن الخطیب' بھی کہلاتے ہیں۔ شافعی اور اشعری عقیدہ رکھتے سے۔ خوارزم میں معتزلہ عقائد کے خلاف تبلیغ کے لئے گئے لیکن وہاں سے بخارا اور سمر قند جانے پر مجبور ہوئے۔ 1190ء میں غزنی اور پنجاب کا دورہ کیا۔ پھر ہرات میں مستقل سکونت اختیار کی اور ایک مدر سے میں شیخ الاسلام کی حیثیت سے تدریس میں مصروف ہو گئے سلطان علاء الدین محمد خوارزم شاہ آپ کا سر پرست تھا۔ حاسدوں نے آپ کو زہر دے دیا جس سے جانبر نہ ہو سکے۔ آپ نے علوم دین فلسفیانہ پیرائے میں پیش کیے۔ ابن سینا اور فارانی کے معتر ف اور امام غزالی کے خلاف سے۔ مسلم الکلام میں مشہور سے۔ دوسری متداول تصنیف کا نام مفاتیح الغیب ہے جو'' میں مشہور تھا۔ الغیب ہے جو'' میں مشہور تھا۔ الفیات بیائی۔

#### (128)حفرت شاەعبدالقادر دہلوی مشاتہ

آپ کاسلسلہ نسب اس طرح ہے: حضرت شاہ عبدالقادر بن شاہ ولی اللّ۔ بن عبدالرحیم بن وجیہ اللہ بن معظم بن منصور بن احمد بن محمود بن قوام الدین الی اخرہ ،آپ کا سلسلہ نسب حضرت فاروق اعظم ڈٹاٹیئ تک پہنچتا ہے۔آپ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی مُولیئ کے تیسر سے صاحبزادے ہیں۔آپ کی ولادت ۱۲۲۱ ھے،مطابق 1753ء کو'' دہلی'' میں ہوئی۔

آپ کی تعلیم و تربیت برادر اکبر حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی علیہ الرحمہ کے زیر گرانی ہوئی۔تمام علوم کی تحصیل و تکمیل حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی علیہ الرحمہ سے فر مائی۔ شاہ عبدالقادر نے شاہ عبدالعدل دہلوی ٹیسٹی سے طریقت کی تعلیم پائی۔ درس وافادہ میں مشغول اور دہلی کی اکبرآ بادی مسجد میں مقیم رہتے تھے۔ان سے عبدالحیی بڈھانوی ،شاہ اساعیل دہلوی، فضل حق خیر آبادی ،شاہ اسحاق دہلوی اور بہت سے لوگوں نے استفادہ کیا۔ شاہ عبدالقادر کی صرف ایک بیٹی پیدا ہوئی اور اس کی شادی شاہ صاحب نے اپنے بھینچے مولوی مصطفیٰ سے کی جس سے ایک بیٹی پیدا ہوئی جس کی شادی حضرت شاہ اسمعیل شہید میشیئے سے ہوئی۔

آپ نے موضح القرآن کے نام سے قرآن مجیداردوتر جمہ وتشریح کے ساتھ تحریر کیا۔ شاہ عبدالقادر نے 63 سال کی عمر میں ۱۹ رجب وسلاھ ہوئی۔ عبدالقادر نے 63 سال کی عمر میں ۱۹ رجب وسلاھ ہوئی۔ التا عبدالرحیم دہلوی میں اللہ کے پاس ہی فن ہوئے۔ (ضاءطیب)، (آزاد دائرة المعارف) این خبدامجد شاہ عبدالرحیم دہلوی میں اللہ کی باس ہی فن ہوئے۔ (ضاءطیب)، (آزاد دائرة المعارف) این رُشداندلسی

ابن رُشد (پیدائش: 14 اپریل 1126 ء ۔ وفات: 10 دسمبر (1198ء) مسلم فلسفی، طبیب، ماہر فلکیات اور مقنن تھے۔ بارہویں صدی میں ابن رشد مشہور ترین شخصیت ہیں۔

طبیب، ماہر فلکیات اور مفنن شھے۔ بار ہویں صدی میں ابن رشد مشہور ترین شخصیت ہیں۔

ابن طفیل اور ابن اظہر جیسے مشہور عالموں سے دینیات ، فلسفہ قانون علم الحساب اور عسلم فلکیات کی تعلیم حاصل کی ۔ خلیفہ یعقوب یوسف کے عہد میں اشبیلیہ اور قرطبہ کے حت اضی رہے۔ ہسپانیہ خلیفہ المنصور نے کفر کا فتو کی عائد کر کے ان کی تمام کتا میں جلا دیں اور انہیں نظر بند کر دیا۔ چند ماہ کی نظر بندی کے بعد مراکش چلے گئے۔ اور وہیں وفات پائی۔ ارسطوکے فلسفے پر نہایت سیر حاصل میر حین فظر بندی کے بعد مراکش چلے گئے۔ اور وہیں وفات پائی۔ ارسطوکے فلسفے پر نہایت سیر حاصل میر حین اور عربی کے علاوہ یورپ کے مختلف زبانوں میں ترجمے ہوجی ہیں۔ ابن رشد کا بنیادی نظر یہ بہتھا کہ انسان کا ذہن محص ایک طرح کی صلاحیت یا طبع ہے جو حت ارجی کا نئات سے ذہانت حاصل کر کے اُسے عملی شکل دیتا ہے انسان از خود یا پیدائش طور پر ذہین نہیں ہوتا۔ تمام انسانوں میں ذہانت مشترک ہے اور شخصی دوام کا نظر یہ بے بنیاد ہے۔ نیز مذہ ہسب اور فلسفیا نہ حقیقت میں نشان ذہان محمل کر کے اُسے عملی شکل دیتا ہے انسان از خود یا پیدائش طور پر ذہین نہیں اور طب پر متعدد کتب کھی ہیں۔ گر ان کی وہ تصانیف زیادہ مقبول ہوئی ہیں جو ارسطو کے مابعہ اور طب پر متعدد کتب کھی ہیں۔ گر ان کی وہ تصانیف زیادہ مقبول ہوئی ہیں جو ارسطو کے مابعہ الطبیعات کی وضاحت اور تشریح کے سلسلے میں ہیں۔

ان کا پورا نام''ابوالولید محمد بن احمد بن محمد بن احمد بن رشد القرطبی الاندلی'' ہے، 520 ہجری کو قرطبہ میں پیدا ہوئے۔ ان سے پہلے ان کے والد اور دادا قرطبہ کے قاضی رہ جیسے تھے، انہیں قرطبہ سے بہت محبت تھی۔انہوں نے اپنی زندگی میں سوائے دوراتوں کے پڑھنانہیں چھوڑا۔ پہلی رات وہ تھی جب ان کے والد کا انتقال ہوا اور دوسری رات جب ان کی شادی ہوئی۔

طب کی تعلیم انہوں نے ابی جعفر ہارون اور ابی مروان بن جربول الاندلی سے حاصل کی۔ سیاست اور نئے خلیفہ ابو یوسف یعقوب المنصور (1184\_1198) کی فلسفیوں سے نفرت اور حاسدین کی ساز شوں نے خلیفہ کومجبور کر دیا کہ وہ اپنے قاضی القصناہ اور طبیبِ خاص پر کفر کا الزام لگا کر اسے الیسانہ (قرطبہ کے پاس ایک جھوٹا ساشہرجس میں زیادہ تریہودی رہتے ہیں) ملک بدر کردے ، خلیفہ نے صرف اسی پر اکتفانہیں کیا بلکہ ان کی تمام فلسفیانہ تصانیف کوآگ لے لگا دی اور طب ، فلک اور حساب کے علاوہ فلسفہ سمیت تمام جملہ علوم پر پابندی عائد کر دی۔

آگ نے ایک عظیم د ماغ کے نچوڑ اور برسابرس کی محنت کوجلا کر خاکستر کر دیا۔ بعد میں خلیفہ کوا پی غلطی کا احساس ہوا اور وہ انی الولید سے راضی ہو گئے اور انہیں اپنے دربار میں پھر سے شامل کر لیا مگر اس وقت تک بہت دیر ہو چکی تھی اور زندگی کے چار دن دونوں ہی کے پورے ہو چکے شخے۔ ابن رشد اور خلیفہ المنصور دونوں ہی اسی سال یعنی 1198ء عیسوی کو مراکش میں انتقال کر گئے۔ ابن رشد کی تصانیف کو چار زمروں میں تقسیم کیا گیا ہے: فلسفی اور عملی تصانیف ، طبی تصانیف، فقہی وکلامی تصانیف ، طبی تصانیف ، علی اور کم کی تصانیف ، علی اور کا میں تصانیف ، علی کے بیان رشد کی 108 تصانیف میں وکلامی تصانیف ، علی ہوں کی بیڈیا) شار کی ہیں جن میں سے ہم تک عربی متن میں 58 تصانیف بینچی ہیں۔ (آزاد دائرۃ المعارف و کی پیڈیا)

## (130) حضرت مولا نامفتی فاروق احمد رئیشهٔ بهاولپوری

آپ آ • ۱۳ هے کوامبنیٹھ ضلع سہار نپور میں پیدا ہوئے آپ کے والدمولا نامحمد میں احمد اور العلوم دیو بندوستان کے مشہور علاء ومشائخ میں سے تھے۔ آپ کا نسب حضرت دارالعلوم دیو بند اور متحدہ ہندوستان کے مشہور علاء ومشائخ میں سے تھے۔ آپ کا نسب حضرت ابوایوب انصاری ڈلائٹؤ سے جاملتا ہے۔ آپ نے شروع سے لے کر آخر تک تمام درس گتب اپنے والد سے پڑھیں علم حدیث کی پھیل حضرت مولا نا احمد حسن امروہی سے کی۔

پھر دارالعلوم دیوبند میں داخلہ لیا اور ۱۳۲۵ ھ میں شیخ الہندمولا نامحمود حسن مُیالیّا سے دوبارہ حدیث پڑھ کرسند فراغت حاصل کی۔علّام شبیراحمد عثانی مُیلیّاتی آپ کے ہم جماعت سے علم طب کی تحصیل حکیم حافظ اجمل خان کے بڑے بھائی حکیم عبدالمجید خان سے گی۔ پچھ عرصہ کامیاب مطب بھی کیا مگر جب یہ تدریس میں حائل ہوا تو اسے چپوڑ کرآپ تدریس میں مشغول ہو گئے۔ مطب بھی کیا مگر جب یہ تدریس میں حائل ہوا تو اسے جپوڑ کرآپ تدریس میں مشغول ہو گئے۔ 15 فروری 1915ء کو بہاو لپور آئے اور تدریس کا آغاز کیا ،آپ اس کے ساتھ انسپکٹر

مدارس دینیات کے منصب پر بھی کام کرتے رہے۔

1925ء میں جب جامعہ عیاسیہ کی بنیاد رکھی گئی تو مولا نا غلام محمد گھوٹوی شیخ الجامعہ اور آپ

شیخ الحدیث کے منصب پر فائز ہوئے اور 1943ء تک اعلیٰ تدریبی خدمات انجام دیں۔

1943ء میں دارالعلوم دیو بند میں بطورصدرمفتی آپ کا تقت رر ہوااور 1947ء تک بیہ سلسلہ جاری رہا۔ یا کستان بن جانے کے بعد پھر بہاولپور آ گئے اور تعلیمی خدمات میں لگ گئے اس

سلسلہ جاری رہا۔ پاکستان بن جانے کے بعد چر بہاو پیورا سے اور میں خدمات میں لک سے اس دوران مدرسہ فقیر والی اور اشرف العلوم رحیم یار خان میں پڑھاتے رہے۔ 1959ء میں مکان کی حجیت گرنے سے جب آپ کی اہلیہ کا انتقال ہو گیا تو آپ نے مستقل طور پر بہاو لپور میں قسیام کا

فيصله كبيابه

تدریس میں مشغولیت اس قدرتھی کہ جامعہ کے بعد گھر پہنجی بیبیوں طلبہ کومختلف عسلوم و فنون کی کتابیں پڑھایا کرتے تھے اس کے باوجود آپ کی تصنیفی خدمات قابلِ قدر ہیں۔ آپ نے بخاری شریف کی اسناد کوایک نقشے کی صورت میں مرتب کیا جسے اہل علم نے نہایت قدر کی نگاہوں سے دیکھا اور بڑی بڑی درس گاہوں نے اپنے یہاں کے فارغ انتصیل علماء کو بطورِ انعام تقسیم کیا۔

قُوت المغتذى عَلى جامع الترمذى (العسقلانى و العينى) يه بخارى شريف پر مخققى كام ہےان كے علاوہ آپ كى بہت كى كتابيں غير مطبوع آپ كے اولاد كے ہاں محفوظ ہيں۔ آخرى وقت زبان '' تلاوت اور ذكر الله ہے تر رہتى تھى۔ ٢٧ رمضان ١٩٥ اله هوقت ال بجے دن آپ كا وصال ہوا، اور اسى دِن بعداز نمازِ عشاء نماز جنازہ ميں ہزاروں مسلمانوں نے شركت كى اور الله كے سپر دكر ديا۔ اولاد ميں دو فرزندمولانا عثمان احمد اور مولانا محمد احمد (بہاو لپورى تسبيغى

# (131)حضرت امام ابوالحسن اشعری عیشه

جماعت والے ) اور چار دختر ان ہیں۔(مشاہیرعلاء دیوبندجا ص۸۷)

ابوالحسن اشعری میشانی عباسی دور کے مشہور مسلمان عالم دین اور علم کلام کے بانی تھے۔
873ء میں بھرہ میں پیدا ہوئے۔ چالیس برس تک معتز لی عقائد کے حامی رہے۔ پھر مسئلہ قدر کے بارے میں معتز لہ سے اختلاف ہوگیا۔ اور اس کے خلاف کئی کتب لکھیں۔ اسلام کے علمی عروج کے زمانے میں فلنفے کے دو مکا تب فکر کو بڑی شہرت حاصل ہوئی۔ ایک مکتب فکر معتز لہ کے نام سے مشہور ہوا۔ دوسرا اشاعرہ یا اشعر مین کے نام سے۔ آخر الذکر مکتب فکر اسپنے بانی ابوالحسن اشعری کی طرف منسوب ہے۔ اشعری گی شرف کے اور ان کے منسوب ہے۔ اشعری میشانی شعری کی طرف منسوب ہے۔ اشعری میشانی میں معتز لہ کا جواب دیا ہے اور ان کے منسوب ہے۔ اشعری میشانی بی تمام تصانیف میں معتز لہ کا جواب دیا ہے اور ان کے

ولائل کو بے بنیاد ثابت کیا ہے۔ان کی تصانیف بے شارتھیں مگر بیشتر ضائع ہو گئیں۔

آپ نے پہلی مرتبہ دلائل سے اور عقلی بنیاد پر اسلامی عقائد اور نظریات کی صداقت اثابت کی اور ایک نئے کہا کی مرتبہ دلائل سے اور عقلی ان اسلام کی عقائد اور ایک نئے علم کی بنیاد ڈوالی جوعلم کلام کہلاتا ہے۔ جس کا مقصد عقلی دلائل سے اسلام کی سچائی ثابت کرنا ہے۔ آپ تقریباً ڈھائی سو کتب کے مصنف تھے جن میں: (۱) الإ تجانه عن اصول الدیانة (۲) مقالات الاسلامیین (۳) کتاب اللہ عنی الرد علی الزیع و الب ع مشہور ہیں۔ آخری کتاب کا ترجمہ 1953ء میں انگریزی میں شائع ہوا۔ اشعری مکتب فکر کے مبلغین میں امام غزالی مجوالی کا ترجمہ 1953ء میں انگریزی میں شائع ہوا۔ اشعری محتلفہ کا نام سرفہرست ہے۔ امام اشعری مجھالیہ نے 1935ء میں بغداد میں وفات یائی۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

### (132) امام ابوبكر با قلاني عيشة

ابو بکر محمد بن محمد طیب بن محمد جعفر با قلانی بھرہ میں پیدا ہوئے۔آپ چوتھی صدی ہجری کے علم الکلام اور علم نحو کے امام ہیں۔آپ' قاضی ابو بکر' کے نام سے مشہور ہوئے۔ایک روایت کے مطابق آپ ۱۳۳۸ھ میں پیدا ہوئے۔آپ کی ابتدائی زندگی کے بارے میں معلومات موجود نہیں۔ بھرہ سے بغداد منتقل ہوئے،آپ اشعری المذہب تھے۔

آپ نے امام ابوالحن اشعری کے شاگر دابوعبداللہ محمد بن احمد مجاہد طائی اور دیگر اشعری علماء سے اکتسابِ علم کیا۔ آپ نے ٦٥ سال کی عمر میں مدینہ میں وفات پائی۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

ابوعبداللہ محمہ بن عبداللہ بن محمہ بن حمد ویہ بن نعیم اضی طمہا نی نیشا پوری کی ولادت ماہِ رہے۔
الاوّل ۳۲۱ ھیں ہوئی۔آپ کا وطن ایران کا مشہور مردم خیزشہر نیشا پور ہے۔ انہیں امام مسلم کی الاوّل ۳۲۱ ھیں ہوئی۔آپ کا وطن ایران کا مشہور مردم خیزشہر نیشا پور ہے۔ انہیں امام مسلم کی زیارت کا شرف حاصل تھا۔ ذوق علم اتنا بڑھا کہ نیشا پور سے نکل کرعراق، خراسان ، ماوراء النہر کے بیشتر شیوخ واسا تذہ کی بارگاہوں سے کسب فیض کیلئے سفر کئے۔ حدیث کے علاوہ فقہ تفسیر، قر اُت ، بیشتر شیون وسلوک اور تاریخ میں بھی مہارت پیدا کی۔ ان کے اسا تذہ کی تعداد دوہ ہزار بتائی جاتی ہے۔ تصوف وسلوک اور تاریخ میں بھی مہارت پیدا کی۔ ان کے اسا تذہ کی تعداد دوہ ہزار بتائی جاتی ہے۔ آپ کے چندا ہم شیوخ واسا تذہ یہ بیں: محمہ بن علی عمر ابوجعفر ، ابوالعباس ، محمہ بن صالح ابو ہانی ، محمہ بن عبداللہ صفار ، ابوعبداللہ بن اخرم ، ابوالعباس بن محموب ، ابوحامد بن حفویہ ، ابو ہرخب د ، ابو ہر میں ساک ، ابو ہرخب د ، ابوالولید ، حسان بن محمہ بن ساک ، ابو ہرخب د ، ابو ہر بین یوسف ، ابوالولید ، حسان بن محمہ ، ابو ہر بن ساک ، ابو ہرخب د ، ابو ہر بن ساک ، ابو ہرخب د ، ابو ہر بیا ہو ہوں ہوں ہوں ساک ، ابو ہر خب اب ، ابو ہر بین بی ہوں کی شیور کو ساتھ کی کو بیاں ہوں کی کو بیاں کیا ہوں کی کے دور سے کاری ، ابو ہر کی کو بیات کی کو بیان ساک ، ابو ہر خب کی کی کھر کی کے دور کی کو بیاں کی کو بیاں کو کو بور کی کو بیاں کی کو بیاں کی کو بیاں کو کو کو بیاں کی کو بیاں کو کو بیاں کو کو بیاں کی کو بیاں کو بیاں کو بیاں کی کو بیاں کی کو بیاں کو کو بیاں کو

درستویه، ابوسهل بن زیاد، عبدالرحمٰن بن حمد ان جلاب ،علی بن محمد بن عقبه شیبانی ، ابوعلی حافظ ، ابن ابی هریرة ، ابومحمود ملیح بن احمه سنجری ، ابوجعفر محمد علی ، ابو حامد بن حسنویه مقری ، ابوسهل محمد بن سلیمان صعلو کی ، محمد بن ابی منصور ، صرام بن امام ،علی بن علی نقار کوفی ، ابوعیسلی برکار بغدادی ، ابوعمر بن نجسید ، ابو الحسن بوشخی ، ابوسعید احمد بن یعقوب ثقفی ، ابوالقاسم \_ ...

آپ کے چنداہم تلامذہ کے نام یہ ہیں 'دارقطنی ، ابوالفتح بن ابوالوارس ، ابوالعلاء واسطی ، محمد بن لیعقوب ، ابوذر ہروی ، ابو یعلی خلیلی ، ابو بکر ہیم بھی ، ابوالقاسم قشیری ، ابوصب کے موذن ، زکی عبدالحمید بحیری ، عثمان بن محمد ، ابو بکراحمد بن علی بن خلف شیرازی ، علی بن امام ،محمد بن منصور صرام ، ابو علی بن نقار ( تذکرہ ج ۳ ص ۲۲۸ ) ابوعثمان اساعیل بن عبدالرحمان صابونی ، ابوالقاسم بن عبدالله بن احمداز ہری ، ابو بکر بن علی بن اساعیل قفال ۔

آپ كى الم تصنيفات ميں(۱) الاربعين الامالى (۲) تر الجم المسند على شرط الصحيحين (۳) فضائل امام شافعى (۳) فضائل العشر ة المبشرة (۵) فضائل فاطمه (۱) فوائد الخراسانيين (٤) فوائد الشيوخ (۸) فوائد العراقيين (۹) مناقب الصديق (۱۰) كتاب العلل (۱۱) تفسير القران (۱۲) تاريخ نيشاپور (۱۳) معرفته علوم الحديث المستدرك على الصحيحين (۱۳) المدخل الى علم الحديث.

امام ابوعبداللہ حاکم اپنے وطن نیٹ پور میں ۳ صفر ۴۰۰٪ ھے کو وفعتۂ دار فانی سے کوچ کر گئے۔ حمام سے عسل کر کے نکل رہے تھے اور صرف تہبند باند ھے ہوئے تھے کہ ایک آ ہ کی اور روح قفس عضری سے پرواز کرگئی عصر کے بعد تجہیز وتکفین کی گئی۔ قاضی ابو بکر نے نمساز جناز ہ پڑھائی۔ (ضاءطیبہ ڈاٹ کام)

# (134)حضرت امام دارقطنی تشالله

ان کا نام علی بن عمر اور کنیت ابوالحسن ہے۔آپ کی بیڑھ 918ء بغداد میں پیدا ہوئے۔ حسن علی بن عمر بن احمد بن مہدی بن مسعود بن النعمان بن دینار عبداللہ البغد ادی ہے ان کا تعسلق بغداد کے محلہ دار قطن سے تھا۔جس کی وجہ سے انہیں الدار قطنی کہا جاتا ہے۔ بحب بن سے ہی بڑے بڑے ائمہ کرام سے تعلیم حاصل کی جن میں ابی القاسم البغوی، بیجی بن مجمد بن صاعد، ابی بکر بن ابی داؤد، ابی بکر النیشا بوری ، الحسین بن اساعیل المحاملی، ابی العباس ابن عقدہ ، اساعیل الصفار اور دیگر

شامل ہیں۔

جوانی میں شام اور مصر گئے اور ابن حیوبہ النیشا بوری اور ابی الط ہر الذبلی اور دیگر سے درس لیا، وہ علم حدیث اور رجال حدیث کے عارف تھے، قر اُتیں اور ان کے انداز کے متقدمین میں سے تھے، فقہ اختلاف اور مغازی اور ایام الناس پر بھی دسترس رکھتے تھے۔ ان کی تصانیف 80 میں سے زائد ہیں جن میں العلل و السنن ان کی مایہ ناز کتاب ہے کچھ دیگر تصانیف ہیں ہیں: (۱) سنن دار قطنی، (۲) الافراد و الغرائب، (۳) الموتلف والمختلف فی اسماء الرجال، (۳) الضعفاء والمهترو کون، (۵) الالزامات علی صحیحی البخاری ومسلمہ۔

آپ ۱۸۵٪ هر بمطابق 995ء کوانقال کر گئے اور بغداد کے قبرستان باہبالدیر میں معروف الکرخی کی قبر کے نز دیک دفن ہوئے۔(آزاد دائرۃ المعارف)

### (135)حضرت امام مردینی میشاند

على بن عثان بن ابرائيم ماردين: علاء الدين لقب تقاليكن ابن تركمانى سے مشہور تھے۔ فقہ واصول ميں امام عالم، شخ كامل، بارع محقق، مقق اور فنون عقليه ونقليه ميں ماہر تبحر اور حديث و تفيير ميں يدطولى رکھتے تھے۔ فرائض، حساب شعر، تواريخ ميں دستگاه كامل حاصل تھى۔ مدست تك ولايت مصركے قاضى رہے۔ تصانيف كثرت سے كى چنانچة آپ كى تصانيف سے بہجة الاعاريب بمافى القرآن من الغريب، المنتخب فى الحديث، المؤتلف و المنختلف، كتاب الضعفاء و المهتروكين، جواهر النقى فى الردعلى البيهقى، المتصل فى الكلام، معدن فى الصول الفقه، هنتصر دسالة القشيرى، هنتصر علوم الحديث لابن الصلاح وغيره ذلك اصول الفقه، هنتصر دسالة القشيرى، هنتصر علوم الحديث لابن الصلاح وغيره ذلك مشہور ومعروف بيں۔علاوہ ان كى كتاب بدايكو تھى مختصر كان عام كفاريد ركھا اور پھراس كى شرح كرنى شروع كى تھى مگراس كو تمام نہ كرسكے كہ عاشوره كے روز و كے ہے ميں موت كا پياده آگيا۔ شرح كرنى شاوع كى تھى مگراس كو تمام نہ كرسكے كہ عاشوره كے روز و كے ہے ميں موت كا پياده آگيا۔ "بادئ خلق" تاريخ وفات ہے۔

آپ کے بعد آپ کے بیٹے قاضی القصناۃ عبداللہ بن علی نے شیخ مذکور کو پورا کیا۔صاحبِ جواہر مضیہ لکھتے ہیں کہ میں نے علی بن تر کمانی سے ایک پارہ ہدایہ کا پڑھااور حدیث میں آپ کی ملازمت کی ،سیوطی نے آپ کی ولادت ۲۸۳ ھاور وفات ۲۸۲ ھے میں قرار دی ہے۔ (حدائق الحنفیہ ،ضاءطیبہ)

#### (136) حضرت مولانا ابوالسعد احمد خان مشاتة

مولانا ابوالسعد احمدخان بن مستی خان بن ملک غلام محمد" را جپوت تلوکر" تسبیلے کے چثم و چراغ شے۔ کے ۱۲۹۰ه میں بکھر اضلع میانوالی میں پیدا ہوئے۔ مولانا غلام محمد بکھر وی میشتہ سے ابتدائی تعلیم حاصل کی اور موضع سیوان میں مولانا عطامحمہ فت ریشی سے اور موضع بندیال (میانوالی) میں مولانا نامی میششہ سے استفادہ کیا۔ بندیال میں متوسطات تک کتابیں پڑھ کر مدرسہ شاہی مراد آباد چلے گئے، وہاں سے کا نبور گئے۔مولانا احمہ حسن کا نبوری میششہ اور مولانا عبیداللہ کبھر وی میششہ سے تعمیل تعلیم کی۔ ماہ ذوالحجہ ساسلاھ میں وطن مالوف واپس آئے۔

جس زمانے میں بندیال میں پڑھتے تھے۔ پیرسیدلعل شاہ کی رحلت پرخواجہ مجمہ عثمان مُٹِیٹیٹ کے ہاتھ پرسلسلہ نقشبندیہ میں بیعت کی تھی۔ پیرسیدلعل شاہ کی رحلت پرخواجب مجمسہ عثمان مُٹیٹیٹ سے تجدید بیعت کی درخواست کی۔ انہوں نے پہلے تکمیل تعلیم کا مشورہ دیا۔ جب فارغ التحصیل ہوئے تو حضرت خواجہ عثمان مُٹیٹیٹا انقال کر چکے تھے۔ تجدید بیعت حضرت خواجہ سرائ التحمیل ہوئے تو حضرت خواجہ عثمان مُٹیٹیٹا انقال کر چکے تھے۔ تجدید بیعت حضرت خواجہ محددیہ کی اللہ بین بیٹھ کرعلمی و دینی اور اصلاحی خدمات انجام دیں۔ تعمیر کرسیال میں شروع کی گئی، بیس سال بہیں بیٹھ کرعلمی و دینی اور اصلاحی خدمات انجام دیں۔ آخر عمر میں متعدد جسمانی عوارض لاحق ہو گئے تھے جن میں''خیش النفس'' سب سے زیادہ تکلیف دہ تھا۔ آخر اپریل 1940ء میں حکیم عبدالوہاب مُٹیٹٹ نابینا سے علاج کے لئے دہلی گئے۔ بالآخر کا نپور کے احباب کی استدعا پر 2 مارچ 1941ء کو بغرض علاج وہاں تشریف لے گئے۔ ڈاکٹر عبدالصہ کا نپوری کے علاج سے افاقہ ہوا۔ کافی صحت یاب ہو گئے اور کلکتہ جانے کا پروگرام بنایا مسکر روائگی میائیوری کے علاج سے افاقہ ہوا۔ کافی صحت یاب ہو گئے اور کلکتہ جانے کا پروگرام بنایا مسکر روائگی مراقبہ کئیہ پرسر رکھا اور اس اور اس طرف میں رفیق علی سے جاسلے۔ میت خانقاہ کندیاں لائی گئی اور ۱۲ صفر مراقبہ کئیہ پرسر رکھا اور ای حالت میں رفیق علی سے جاسلے۔ میت خانقاہ کندیاں لائی گئی اور ۱۲ صفر مراقبہ کئیہ پرسر رکھا اور ای حالت میں رفیق علی سے جاسلے۔ میت خانقاہ کندیاں لائی گئی اور ۱۲ صفر مراقبہ کیہ پرسر رکھا اور آئی حالت میں رفیق علی سے جاسلے۔ میت خانقاہ کندیاں لائی گئی اور ۱۲ صفر مراقبہ کیہ پرسر رکھا ور آئیں۔

مولانا احمد خان صاحب رئیالیہ کومطالعہ کتب کا بہت شوق تھا۔تفسیر و حدیث، فقہ و کلام، تاریخ وسیر اورتصوف پر بیش بہا ذخیرہ کتب جمع کیا۔ ایک بارمولانا سید انور شاہ کاشمیری رئیالیہ، مولانا حسین علی رئیالیہ کی دعوت پر میانوالی تشریف لائے تو نادر کتابوں کا یہ ذخیرہ دیکھ کر بہت خوش ہوئے اور انہوں نے جو وقت کتب خانے میں گزار ااور اسے مغتنمات زندگی میں شارکیا۔ ان کے خلفء میں حسب ذیل ہیں: (1) مولانا محمد عبدالله لدھیانوی ٹیٹٹ فاضل دیوبند (جانشین اعلیٰ)، ۲) مولانا مفتی عبدالغنی ٹیٹٹ (مجاز) ساکن ریاست مالیر کوٹلہ، (۳) مفتی محمد شفیع ٹیٹٹ (مجاز) بانی مدرسه سراح العلوم سرگودھا۔

ان کی نرینہ اولا دمیں تین صاحبزادے تھے: (۱) مولانا محد معصوم رئیلیا، (۲) مولانا محد صادق رئیلیا، (۲) مولانا محد صادق رئیلیا، (تذکرہ اولیاء دیوبند س ۳۲۹) صادق رئیلیا، دروانیا و دیوبند س ۳۲۹) مولانا محمد عبدالله سلیم بوری رئیلیا

آپ نے مولانا عبدالعزیز فیلیٹ میلسیاں (زرعی فارم ساہیوال) کی تحریک و تحریض پر سکول چھوڑ کردین تعلیم حاصل کی تھی اور تعلیم کا آغاز حضرت مولانا محمد ابراہیم صاحب فیلٹ (میاں چنوں) سے کیا تھا اُن دنوں حضرت مولانا محمد ابراہیم فیلٹ وهرم کوٹ میں درس و تدریس میں مشغول سے، چنانچہ آپ پہلے حصول تعلیم کے لئے دهرم کوٹ گئے اور حضرت مولانا محمد ابراہیم فیلٹ سے تعلیم حاصل کی، حضرت مولانا محمد انوری لائلپوری فیلٹ سے بھی پھھ کتابیں پڑھیں۔ پھراعلی تعلیم کے لئے دار العلوم دیو بند تشریف لے گئے اور چارسال تعلیم حاصل کی، حضرت مولانا ابوالسعد احمد خان فراغت حاصل کی، 1920ء میں آپ سلسلہ نقشبندیہ کے ممتاز شخ حضرت مولانا ابوالسعد احمد خان صاحب نور اللہ مرقدہ بانی خانقاہ سراجیہ کندیاں شریف سے بیعت ہوئے ، بیس برس شخ کی خدمت میں رہ کرسلوک حاصل کیا اور اجازت وخلافت سے سرفراز ہوئے۔ حضرت مولانا شاہ عبد القادر میں رہ کرسلوک حاصل کیا اور اجازت وخلافت سے سرفراز ہوئے۔ حضرت مولانا شاہ عبد القادر میں دہ کرسلوک حاصل کیا اور اجازت و خلافت سے سرفراز ہوئے۔ حضرت مولانا شاہ عبد القادر میں رہ کرسلوک حاصل کیا اور اجازت و خلافت سے سرفراز ہوئے۔ حضرت مولانا شاہ عبد حضرت مولانا شاہ کہ میں انقال میں تدفین ہوئی۔ آپ کی وفات کے بعد حضرت مولانا خواجہ خان محمد بیاتیں شین ہوئی۔ آپ کی وفات کے بعد حضرت مولانا خواجہ خان محمد بیاتیں شرحیہ کندیاں شریف کے احاطہ میں تدفین ہوئی۔ آپ کی وفات کے بعد حضرت مولانا خواجہ خان محمد بیاتیں ہوئی۔ آپ کی وفات کے جانشین سے دربیا مجان نفیس میں نفیس میں مولف کے سے اس کے جانشین سے دربیا مجان نفیس میں مولئی کے سور کا مولئی کے جانسیں سے دربیا مجانس نفیس میں مولئی کے سے دربیا مجانس کے جانسیں سے دربیا مجانس کے جانسیں سے دربیا مجانس کے دور کے میں کہ کیاں میں کے دور کے دور کے دربی میں کی کے دور کے دور کے دور کے دور کے دربیا مجانس کے دور کے دور کے دور کے دور کے دور کے دربیا میں کی کے دور کے

## (138) حضرت مفتى عبدالغنى صاحب مشاللة

ساکن ریاست مالیر کوٹلہ۔آپ اعلیٰ حضرت مولا نا احمد خان ﷺ کے اجلہ خلفائے میں سے تھے۔ درسِ نظامیہ سے فارغ التحصیل ہونے کے علاوہ فقہ وحدیث میں خاص ملکہ رکھتے تھے۔ مولا ناخلیل احمد صاحب مفتی ریاست مالیر کوٹلہ کے ارشد تلامذہ میں سے تھے۔شروع میں مسجد محلّہ کھٹیکاں میں امام وخطیب مقرر ہوئے۔ بعدازاں انٹرکا کج مالیر کوٹلہ میں عربی کے پروفیسر متعسین ہوئے۔مفتی خلیل احمد صاحب کے انتقال پر منصبِ افتاء بھی آپ کے سپر دکر دیا گیا۔ اسی دوران

آپ کسی چشتی بزرگ سے بیعت ہوئے اورسلوکِ چشتیہ کے پچھ مراحل طے کرنے کے بعد اجازت حاصل کرچکے تھے کہ شیخ کا انقال ہو گیا۔

مستری ظہور الدین صاحب، مفتی صاحب کے قریب ہی رہائش پذیر تھے۔ حضرت اعلیٰ محلّہ معمار ال میں مستری صاحب موصوف کے مکان پرتشریف لائے تو مفتی صاحب نے وہاں آپ کی زیارت کی، حلقۂ ارادت میں شامل ہوئے اور پہلی توجہ ہی میں مغلوب الحال ہوگئے۔ پھر خانقاہ سراجیہ حاضر ہوکر اعلیٰ حضرت کی خصوصی تو جہات کے باعث ایک ہفتہ میں ولایت علیا تک مدار بِ سلوک طے فرمائے۔ مجازِ طریقت ہوکر مالیرکوٹلہ واپس تشریف لے گئے۔ وہاں حسبِ ارشادِ شِنْخ ذکر ساتھ درسِ حدیث کاشغل بھی جاری رکھا۔

اعلائے کلمۃ الحق کے باعث پروفیسری اور إفتاء ہر دوعہدول سے دست بردار ہونا پڑا۔ مسلمانانِ پٹیالہ کے ایک وفد کی دعوت پر وہاں تشریف لے گئے۔خطابت وافقاء کا منصب سنجالا اور درس و تدریسِ حدیث کے لیے ایک مدرسہ قائم کیا۔ پھر مسجد تو کلی میں ایک مدرسہ عربیہ حب اری کیا، امامت و خطابت کے فرائض انجام دینے کے ساتھ مسجد و مدرسہ کی توسیع فرمائی۔ 1941ء میں موسم گرما کے آغاز میں بھار ہوکر پٹیالہ سے مالیر کوئلہ چلے آئے اور یہاں چندروزہ علالت کے بعد مالک حقیق سے جالے۔ رحمہ اللہ تعالیٰ اب اً سر مں اً۔ (تحفیر سعدیہ: ص 172)

### (139) حضرت مولا ناحسين على عن م

حضرت مولا ناحسین علی رحمہ اللہ ۱۹ ذی قعد ۲۸۳ اله 2 میں میانوالی کے ایک قصبے وال بچیرال میں پیدا ہوئے۔ آپ کے والد کا نام میاں محمہ اور دادا کا نام عبداللہ ہے۔ حضرت مولا ناحسین علی صاحب رکھا ہوئے۔ آپ کے اور فاری کی ابتدائی کتابیں اپنے والد ماحب سے پڑھیں۔ بعد ازاں آپ موضع سلوال میں پڑھنے کے لئے گئے وہاں فاری کی باقی ماندہ کتب اور عربی کی بچھ کتابیں شادیہ زد بندیال میں پڑھیں۔ بچھ کتابیں بسندیال اور عربی کی بچھ کتابیں شادیہ زد بندیال میں پڑھیں۔ بچھ کتابیں بسندیال میں مرد صاحب سے پڑھیں۔ دورہ حدیث شریف پڑھنے کے لئے ۲۰ سابھ/ 1885ء میں گئلوہ تشریف لے گئے اور حضرت گنگوہی رئیس سے مدرسہ مظاہر العلوم سہار نیور میں مولا نا مظہر نانوتوی رئیسی سے باقی ماندہ کتابیں بڑھ کر مطرت کے تشریف لے گئے وہاں حضرت مولا نا احمد سن کا نیور کی رئیسی سے باقی ماندہ کتابیں بڑھ کر مطرم کی تشریف لے گئے وہاں حضرت مولا نا احمد سن کا نیور کی رئیسی سے باقی ماندہ کتابیں بڑھ کر ملوم کی تشریف لے گئے وہاں حضرت مولا نا احمد سن کا نیور کی رئیسی سے باقی ماندہ کتابیں بڑھ کر مطوم کی تشریف لے گئے وہاں حضرت مولا نا احمد سن کا نیور کی رئیسی سے باقی ماندہ کتابیں بڑھ کر مطوم کی تشریف لے گئے وہاں حضرت مولا نا احمد سن کا نیور کی گئیسی سے باقی ماندہ کتابیں بڑھ کر مطوم کی تشریف لے گئے وہاں حضرت مولا نا احمد سن کا نیور کی گئیسی سے باقی ماندہ کتابیں بڑھ کر مطوم کی تشریف لے گئے وہاں حضرت مولا نا احمد سن کا نیور کی گئیسی بیاتی ماندہ کتابیں بڑھ کر مطوم کی

بھیل کی۔فراغت کے بعد آپ اپنے وطن وال بچھراں تشریف لائے اور درس و تدریس کا سسلسلہ شروع فرمایا۔

آپ علاقہ موسیٰ زئی شریف کے بہت بڑے بزرگ حضرت خواجہ محمد عثمان نقشبت دی مجد دی پیشلیے سے بیعت ہوئے اور سلوک کی تکمیل کے بعد آپ کے صاحبزاد ہ گرامی حضرت مولانا سراج الدین صاحب پیشلیے سے اجازت وخلافت سے مشرف ہوئے۔

آپ کا دور ہ تفسیر بہت معروف ومقبول تھا جس میں بڑے بڑے علاء شریک ہوا کرتے سے، آپ نے اپنے علاقہ میں توحید وسنت کی اشاعت اور شرک و بدعت کے خلاف کام کیا جس کی وجہ سے آپ کو بہت سی تکلیفیں اٹھانی پڑیں۔ رجب ۲۲ سیل ھ/ 1943ء میں آپ کا انتقال ہوا اور وال بچھرال کے قریب بستی میں اپنے مدرسہ ومسجد کے قریب احاطہ میں تدفین ہوئی۔ آپ کے تلامذہ میں حضرت مولانا محد سرفراز خان صاحب صفدر، مولانا غلام اللہ خان صاحب معروف ہیں بہت سی کتابیں آپ کی یادگار ہیں جن میں 'تحریرات حدیث' اپنے موضوع پر اہم کتاب ہے۔
کتابیں آپ کی یادگار ہیں جن میں 'تحریرات حدیث' اپنے موضوع پر اہم کتاب ہے۔
(بیا بجل نفس میش میں میں میں کیا ہے۔

# (140) خگیم تر مذی عشا

مشہور صوفی ہیں جو عیم ترمذی کے نام سے مشہور ہیں آپ کی وفات (لگ بھگ ۔ ۲ میں ہوئی ، آپ کا لیورا نام ابوعبداللہ محد بن علی بن الحن ہے۔ آپ کا شار ترمذ کے اکابر صوفیا میں ہوتا ہے ، مشہور حافظ حدیث ہیں۔ آپ نے فن حدیث کی تحصیل کے لئے مختلف مما لک کے سفر کئے۔ آپ نیشنا پور ۲۸۵ ھیں آئے تھے۔ آپ کے شیوخ حدیث میں آپ کے والد علی بن حسن، قتیبہ بن سعید، حسن بن عمر بن شفق، صالح بن عبداللہ ترمذی ، یکی بن موکل ، عتبہ بن عبداللہ مروزی ، عباد بن یعقوب رواجنی شامل ہیں۔ آپ کے مشہور تلامذہ : یکی بن منصور قاضی ، حسن بن علی اور علاء نیشا پور۔ '' ختمہ الولایة ''، '' العلل الشریعه ''' نوا در الا صول من احادیث الرسول '' اور'' الریاضة و ادب النفس '' آپ کی تصانیف ہیں۔ اہل ترمذ نے آئیس کتاب ختم الولایة اور علل الشریعہ کی وجہ سے شہر سے نکال دیا تھا کہ علیم ولایت کو نبوت سے افضال سیجھتے۔ آپ ترمذ سے نکل کر بلخ آگئے ، یہاں کے لوگوں نے مذہب کی موافقت کی وجہ سے ان کی بہت تعظیم و تکریم کی۔

بعض لوگ امام تر مذی اور حکیم تر مذی کوبھی ایک ہی سمجھ کیستے ہیں حالانک بید دوالگ۔ شخصیات ہیں ،امام تر مذی مشہور امام حدیث ابوعیسی محمد بن عیسی اسلمی التر مذی میشیڈ (ولا دت و ۲۰۹٪ صوفات و 279 میں ۔ صوفات و 279 میں جو جامع التر مذی اور الشمائل النبوییہ کے جامع اور مرتب ہیں۔ (تذکرة الحفاظ ۲۵ طبقه ۱۰)، (انٹرنیٹ)

# (141) حضرت مولا نا نذير احمد عرشي دهنولوي عيسية

نذیر بیگ نام، عرتی تخص، ولدیت مولا نا عبدالکریم، پسیداکشس 1884ء و فات ستمبر 1947ء، عمر ۲۳ سال، وطن قصبه دهنوله، ریاست نابهه \_آپ مستند عالم، ما برطبیب، نامورا دیب، فاضل مصنف اور پخته کلام شاعر سے مدرسه نعمانیه لا بهور سے فارغ انتحصیل بهوئے اور پخب اب یو نیورسٹی سے علوم شرقیه میں مولوی فاضل اور منتی فاضل کی سندات حاصل کیں علم دین اور فن طب میں کمال حاصل کیا ۔ فراغت کے بعد آپ نے اپنے وطن قصبه دھنوله بهی میں قیام فر ما یا ۔ مطب کے ساتھ ساتھ تصنیف و تالیف کا شخلِ خاص بھی جاری رکھا اور مدرسه کریمیه دھنوله میں تدریس و تعلیم کا آغاز کیا۔ آپ کے والدِ ماجد کا اسم گرامی مولا نا عبدالکریم تھا۔ اس مناسبت سے درسس گاہ کا نام 'درسه کریمیه' کھا۔ آپ خطابت میں بھی پر طولی رکھتے تھے۔تقریب آئے کے کتابیں، رسالے اور 'درسہ کریمیه' کھا۔ آپ خطابت میں بھی پر طولی رکھتے تھے۔تقریب آئے کے کتابیں، رسالے اور 'دراجم مرتب کئے۔

تعلیم البنات، مواعظ عرشی، خطباتِ عرشی اور مثنوی مولانا روم کی شرح مقاح العلوم عام فہم اور سلیس اردو میں اکیس جلدوں میں مرتب فرمائی ۔ تقسیم ہند کے بعد لاہور آکر پرائیویٹ ادار ہ تعلیم جامعہ شرقیہ کے نام سے گوالمنڈی، لاہور میں قائم کیا۔ اس ادارہ میں پنجاب یو نیور سٹی کے امتحانات منشی فاضل، ادیب عالم اور ادیب فاضل کی تیاری کرائی جاتی تھی۔ ''درمجے توم'' کے نام سے مثنوی مولانا روم علیہ الرحمہ کا ایک حاشیہ بھی تحریر فرمایا۔ فنِ حدیث میں'' کنز الآثار'' تالیف فرمائی۔ فنِ طب کے سلسلہ میں'' کلیدِ مطب''' بیاضِ کر بھی'' ''مفرداتِ عرشی'''' انمول علاج'' اور ' کلید عطاری'' ایسی متعدد کتابیں ترتیب دیں جن میں معمولاتِ مطب، نسخہ جات اور ادویہ مفردہ کے خواص وامز جہاور دواسازی کے اصول وطریق مفصل طور پر بیان کئے گئے ہیں۔ تصوف کے سلسلہ میں آپ کی گرانقدر تالیف'' تحفہ سعد یہ'' ایک ایسی قطیم الثان ہستی تصوف کے سلسلہ میں آپ کی گرانقدر تالیف'' تحفہ سعد یہ'' ایک ایسی قطیم الثان ہستی

کے تعارف و حالات پرمشتمل ہے جن سے مؤلف موصوف نے خود بھی کسب فیض کیا اور پھر اُن کی

وساطت سے طریقۂ نقشبندیہ مجددیہ کے عرفان کی منازل کو طے کیا۔'' تحفہ سعدیہ' ایک حد تک آپ بیتی کا بیان ہے۔اہلِ تقویٰ کے شعار کو ملحوظ رکھتے ہوئے لباس اور وضع قطع میں اس قدرسادگی پہند تھے کہ ان کے بعض ملا قاتی انہیں پہچاننے میں دھو کہ کھا جاتے تھے۔ ذکر وشغل اور مراقبہ کی پابندی ہر حال میں پیشِ نظر رہتی تھی۔ بینک کے سود سے بھی منع کیا کرتے تھے۔

خانقاہ سراجیہ میں آپ کی حاضری پہلی مرتبہ ۲۳ شوال و ۱۳ الدے بروز چہار شنبہ ہوئی۔

بیعت کا شرف اس تاریخ سے پیشتر مالیر کوٹلہ میں مستری ظہور الدین رحمہ اللہ کے مکان پر حاصل

ہو چکا تھا۔ حضرت شیخ کی حیات ہی میں مناز لِ سلوک معتدبہ درجات و مقامات تک طے فر ماکر

طریقہ نقشبندیہ کی تبلیغ و ترویج کے مجاز قرار دیئے جاجیے تھے۔اعلیٰ حضرت قدس سرۂ کی وفاتِ حسرت

آیات ۱۳۳۰ ہو میں ہوئی۔ اسی طرح شیخ کامل سے تکمیلِ سلوک کے لئے دس سال کا عرصہ نصیب

ہوا۔ نقسیم کے بعد جب نقلِ مکانی کا مرحلہ آیا اور کفار نے بے دریغ مسردوں، عورتوں اور معصوم

بچوں کو یہ تینغ کرنا شروع کردیا تو اس وقت آپ اپ ساتھیوں کی ہمت افزائی کرتے رہے۔غرض

آپ اپنے ساتھیوں سمیت کفار سے دست بدست لڑتے رہے تا آئکہ مقام تلونڈی ہڈ انوالی عسلاقہ

ریاست ناہمہ میں جام شہادت نوش کیا۔ (تخد سعد میں تا ص اس)

### (142)علامه جلال الدين سيوطى عشير

علامہ سیوطی کی ولادت ہفتہ کیم رجب و ۱۸۴ ہے ہمطابق 2 اکتوبر 1445 ء کومصر کے قدیم قصبے اُسُیُو ط میں ہوئی اسی نسبت سے آپ کوسُیُو طِی کہا جا تا ہے ان کا اصلی نام عبدالرحمٰن ۔ کنیت ابو الفضل ، لقب جلال الدین اور عرف ابن الکتب ہے۔ آپ کے والد کمال الدین ابی بکر نے عباسی خلیفہ اُسٹفی باللہ کے انتقال کے صرف چالیس روز بعد محرم ۸۵۵ میں خلیفہ قائم بامر اللہ کے عہد میں وفات یائی۔

8 سال کی عمر میں شیخ کمال الدین ابن الہام حنی کی خدمت میں رہ کرقر آن حفظ کیا۔اس کے بعد شیخ شمس سیرا می اورشمس فرومانی حنی کے سامنے زانوئے تلمذیۃ کیا اور ان دونوں حضرات سے بہت سی کتب پڑھیں۔آپ کے اساتذہ میں شیخ شہاب الدین الث رمسامی اور شیخ الاسلام عسالم الدین بلقینی ،علامہ شرف الدین النادی اورعلامہ محی الدین کا فیجی قابل ذکر ہیں۔علامہ سیوطی مُوسِیْت کا بیاشتغال علمی ۸۲۴ ھے سے شروع ہوتا ہے ، فقہ اور نحوکی کتب ایک جماعت شیورخ سے پڑھیں۔علم فرائض شخ شہاب الدین الشار مسامی سے پڑھا۔ ۲۲٪ ھے کے آغاز میں ہی آپ کوعر بی تدریس کی اجازت مل گئی اور اسی سال آپ نے سب سے پہلے شرح استعاذ اور شرح بسم اللہ تصنیف کی اور ان دونوں کتب پر آپ کے استاد خاص شیخ عالم الدین بلقینی نے تقریظ لکھی تھی۔ مختلف شیوخ سے علوم و فنون کی پیمیل کے بعد الے بھر ھیں افتاء کا کام شروع کیا۔ ۲ے بھی حاصل ہوگیا۔

آپ نے کہا ہے کہ جج کے موقع پر میں نے آبِ زمزم پیا اوراُس وقت یہ دعا مانگی کہ علم فقہ میں مجھے علامہ بلقینی اور حسدیث میں علامہ ابن حجر عسقلانی کا رتبہ مل جائے آپ کی بید دعا بارگاہِ اللی میں مقبول ہوگئی۔ دولا کھا حادیث یا دھیں۔ آپ سرور ذیشان سلیٹیلیلی کے دیدار سے سستر بار سے زائد مشرف ہوئے۔علامہ سیوطی کثیر التالیف علماء میں سے تھے، مولا نا عبد الحلیم چشتی نے فائد جامعہ برعجالا نافعۃ ، میں 6 50 کتب کی فہرست ترتیب دی۔

آپ کی معروف کتب بیہ ہیں: (۱) تفسیر جلالین (تفسیرِ قرآن)، (۲) الاتقان فی علوم القرآن، (۳) الجامع الصغیرمن حسدیث البشیر النذیر، (۴) الجامع الکبیر، (۵) الحاوی للفتاوی، (۲) احیاء المیت بفضائل اہل البیت، (۷) الدرالمنثور فی التفسیر بالمساثور، (۸) تاریخ انخلفاء، (۹) شرح السیوطی علی سنن النسائی، (۱۰) عین الاصابة فی معرفة الصحابة، (۱۱) شائل کبری ۔

آپ محدث ہونے کے ساتھ ساتھ ایک بہترین مورخ بھی تھے، خلفائے ملت اسلامیہ پرآپ کی تصنیف تاریخ انخلفاء ہے۔ ہرخلیفہ کے عہد میں وفات پانے والے علماء کا بھی ذکر اور اُس خلیفہ سے روایت کی گئیں احادیث کو بھی بیان کیا ہے۔ مجموعی طور پریہ 892 قمری سالوں (اا ھسے سوو ھاتک) خلفاء کے عہد خلافت پرایک نایاب تصنیف ہے۔

علامہ سیوطی نے 61 سال 10 مہینے 18 دن اس عالم ناپائیدار میں گزار کرایک معمولی سے مرض ، ہاتھ کے ورم میں شپ جمعہ 19 جمادی الاول القرھ بمطابق 17 اکتوبر 1505 ء میں قاہرہ میں وفات پائی۔اس وفت مصر میں عباسی خلیفہ المستمسک باللہ کا عہد خلافت تھا۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

(143) حضرت مولا نا حافظ غلام محمد لدهيانوي پَيَّاليَّة (جهانياں منڈی)

الحاج مولا نا حافظ غلام محمد لد هیانوی ولدالحاج نبی بخش لد هیانوی خطیب اعلیٰ مسسر کزی جامع مسجد مدرسه رحمانیه جهانیاں منڈی تاریخ پیدائشس 1892ء تاریخ وفات 1974ء جنوری۔ قبر چک نمبر R-112/10 قبرستان میں ہے۔ (خاندانی روایت)

# (144) رئيس الاحرار حضرت مولانا حبيب الرحمٰن لدهيانوي مُثالثة

رئيس الاحرار حضرت مولانا حبيب الرحسسكن لدهيبانوي بيشير حضرت مولاناعب القادر لدهیانوی ﷺ کے پڑیوتے ہیں۔آپ کامخصر سلسلہ نسب یہ ہے، حبیب الرحلٰ بن زکریا بن محمد بن عبدالقادر بن محمد وارث بن خليفه جان محمد رحمهم الله، مولا نا عبدالقا درلد هيانوي عِينية، حضرت سيد احمد شہید وَاللّٰهِ کے دبلی میں ہم درس وہم سبق رہے ہیں،مولانا حبیب الرحسم وَاللّٰهِ کے خاندان نے 1857ء کی جنگ آزادی میں بھر پور حصہ لیا اور مرزا غلام احمد قادیانی کے خلاف سب سے پہلے کفر کا فتویٰ دیا۔ 29 دسمبر 1929ء کومجلس احرار اسلام ہند قائم ہوئی اور آپ کواس کا صدر منتخب کیا گیا۔ دارالعلوم دیوبند میں آپ کے اکثر اسباق حضرت علامہ محمد انور شاہ کشمیری سے کے پاس تھے۔ آپ نے حضرت مولانا شاہ عبدالرحيم رائے پوري سيسيا سے بيعت كى درخواست كى۔ان كے حكم پر آپ کو حضرت مولانا شاہ عبدالقادر رائے پوری ﷺ نے بیعت فرمایا۔ 3جولائی 1892ء/ ۱۱ صفر واسلاھ بروز اتوارآپ کی ولادت ہوئی اور اا صفر الے سل 2/ستمبر 1956ء بروز اتوار صبح آٹھ بج وہلی میں آپ کا انتقال موا۔ بعدظہر حضرت قاری محمد طیب صاحب سے اللہ نے نماز جنازہ پڑھائی۔ تین بجے جامع مسجد دہلی کے ملحقہ قبرستان میں جہاں آپ کی اہلیہ کی قبر ہے وہیں آپ کی تدفین ہوئی۔ اسے قدرت کا کرشمہ کہیے یا مولا نا کی کرامت کہ آپ کی ولادت بھی اا صفر بروز اتوار کو ہوئی اور وفات بھی اا صفر بروز اتوار کو ہوئی۔ وفات کے وفت آپ نے بآواز بلند تین وفعہ کلمہ پڑھا اور جان جاں آفریں کے سپردی۔

آپ کی سات بیٹے اور چار بیٹیاں تھیں، صرف ایک فرزند حضرت مولا ناانیس الرحسمٰن لدھیانوی مُشَدُّ ہجرت کر کے فیصل آباد آئے جو کہ حضرت مولا ناشاہ عبدالقا در رائے پوری مُشَدُّ کے خلیفہ اور حضرت مولا نامجمہ انوری لائلپوری مُشَدُّ کے داماد تھے۔ آپ مدرسہ مظاہر العلوم کے فاصل خلیفہ اور حضرت مولا نامجمہ انوری لائلپوری مُشَدُّ کے داماد تھے۔ آپ مدرسہ مظاہر العلوم کے فاصل شعے۔ (بیا مجلس نفیس مُشِدُّ صفحہ ۲۱)

## (145) حضرت ماسٹر تاج الدین انصاری لدھیانوی میشہ

آپ 1890ء کے عشرہ میں لدھیانہ شہر میں پیدا ہوئے۔ آباؤاجداد پشت ہا پشت کی رہائش لدھیانہ کے''گوجروں والے محلہ'' میں تھی۔ بچین میں ہی آپ کی والدہ اللہ کو پیاری ہو گئیں اور ابتدائی تعلیم بھی وہیں سے حاصل کی۔ غالباً ان کی تعلیم میٹرک تک تھی۔ بعداز اں انہوں نے شہر میں ہوزری کا کارخانہ لگالیا۔ پہلی شادی ان کے خاندان میں ہی ہوئی۔ اس شادی سے ان کے ہاں ایک بیٹی خدیجہ پیدا ہوئی۔ پہلی اہلیہ کے انتقال کے بعد انہوں نے جالندھرشہر کی ایک ارائیس فیملی میں دوسری شادی کے۔ دوسری شادی سے تین بیٹے صلاح الدین، نظیرا کبراورنظیر اصغر جبکہ دو بیٹیاں سلمی اور شرف سلطانہ پیدا ہوئیں۔

آپ کے سسر اساعیل آ رائیں زمیندار تھے۔ان کی رہائش جالندھرشہر کی ساتھ''شیخاں کی بستی'' میں تھی۔1919ء میں سیاسی میدان میں قدم رکھنے سے قبل لدھیانہ میں کاروباراتنی وسعت اختیار کرچکا تھا کہ ان کی ہوزری کا تیار کردہ سامان لندن تک جاتا تھا۔

استے امیر سے کہ لوگ انہیں لدھیانہ کا''رئیس اعظم'' کہا کرتے تھے۔ 1919ء میں امرتسر شہر کے جلیا نوالہ باغ میں انگریز جرنیل ڈائر کے حسم پر نہتے شہر یوں پر فوجیوں نے فائرنگ کردی جس کے نتیج میں سینکڑوں ہندوستانی مارے گئے۔اس حادثے نے آپ کی زندگی میں انقلاب بر پاکردیا۔انہوں نے اپنی باقی زندگی انگریز کو ہندوستان سے نکا لئے کیلئے وقف کردی۔ آپ رئیس الاحرار حضرت مولا نا حبیب الرحٰن لدھیانوی مُٹِیسَّۃ کے بچین کے ساتھی تھے۔سیدعطاء اللہ شاہ بخاری مُٹِیسَۃ سے بہت محبت فرما یا کرتے تھے۔آپ نے اپنی سیاست کی ابتداء کانگریس کے ساتھ کی اور پھرمجلس احرار اسلام ہند کے قیام کے بعداحرار میں شامل ہو گئے۔سیاس سرگرمیوں کی ساتھ کی اور پھرمجلس احرار اسلام ہند کے قیام کے بعداحرار میں شامل ہو گئے۔سیاس سرگرمیوں کی موجہ سے کاروبار پران کی توجہ کم ہوتی گئی جس کا نتیجہ کاروبار کے زوال کی صور سے میں برآ مدہوا۔ انگریز نے انہیں ایک سے زیادہ مرتبہ شہر بدری کی سزا بھی دی۔ یہ وقت ''سہاران پور'' شہر میں نواب مقصودعلی خان اور نواب محمودعلی خان کی کوشی میں ان کے پاس گزار تے۔

آپ نے تقسیم ہند کے وقت جب لدھیانہ میں فسادات کی ابتداء ہوگئ اور مسلمانوں کو ہجرت کرنے کیلئے ڈپٹی کمشنر نے قلعہ محلّہ کے باہر بنائے گئے عارضی کیمپ میں منتقل ہونے کا حکم دیا تو آپ نے اس دوران بہت ہی بہادری کے ساتھ محلّہ گھوم کرلوگوں کو بحفاظت بہنچانے کی خدمت انجام دی نقسیم ہند کے بعد آپ پاکستان میں مجلس احرار اسلام کے صدر بھی رہے۔ ماسٹر جی کا ایک بیٹا نو جوانی میں ہی انتقال فرما گیا تھا۔ ماسٹر تاج الدین انصاری کی تحریک آزادی کے سلسلے میں پانچ بیٹا نو جوانی میں ہی انتقال فرما گیا تھا۔ ماسٹر تاج الدین انصاری کی تحریک آزادی کے سلسلے میں پانچ یا چھرم رہی میں رہے۔ ( قافلہ علم وحریت ص ۵۳۰ )

ہجرت کے بعد آپ کے خاندان نے سیالکوٹ میں رہائش کا فیصلہ کیا قیام پاکستان کے بعد دو کتابیں'' آپ بیتی' اور''سرخ لکیر'' لکھیں۔ آپ بیتی میں انہوں نے اپنی ذاتی سیاسی وساجی زندگی پر خامہ فرسائی کی جبکہ سرخ لکیر میں تقسیم ہندوستان اور 1947 میں ہونے والے فسادات کو موضوع بنایا۔ کیم مئی 1970ء کواپنی وفات سے دومنٹ پہلے آپ نے کہا کہ راستہ چھوڑ دوشاہ جی آگئے ہیں گلوکوز اتاردو یہ کہہ کروہ دوبارہ لیٹ گئے اور اپنے خالق حقیقی سے جا ملے جسد خاکی کومجلس احرار کے پرچم میں لیپیٹ کر لاہور میں سپر دخاک کیا گیا۔ ماسٹر صاحب کی اولا دسیالکوٹ میں مقیم ہے۔ (1947ء میں لدھیانہ کے مسلمانوں پر کیا گزری ص ۱۵۹۹)

#### (146) حضرت مولا نامجرعلی جالند هری میشه

آپ فروری 1896ء کو قصبہ 'رائے پور آرائیاں' مخصیل نکودر ضلع جالندھر میں جناب حاجی محمد ابراہیم صاحب آرائیں کے گھر پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم' جامعہ رسشید ہے' رائے پور گوجراں' ایک قرببی قصبہ کے مدرسہ میں پائی ،اسی دوران آپ کومولا نامفتی فقیر اللہ تلمیذشخ الهت مولا نامحمود حسن مُنظید سے بھی استفادہ کا موقع ملا، مگر ابتدائی تعلیم زیادہ تر حضر سے مولا نا خیر محمد صاحب مُنظید سے حاصل کی۔ اعلی تعلیم کے لئے دار العلوم دیو بند پہنچ اور بیں سال کی عمر مسیں امام العصر مولا نا انور شاہ کشمیری مُنظید سے دورہ کہ دیث پڑھ کر سند فراغت حاصل کی۔

فراغت کے بعد قصبہ سلطان پورلودھی ریاست کپورتھلہ میں تین سال تدریس کی پھر حضرت مولا نا خیرمحمہ رئیلیڈ کے ساتھ مل کر''مدرسہ خیر المدارس'' جالندھر کی بنیاد ڈالی، تدریس کی ساتھ وعظ و تبلیغ اور بحث و مناظرہ میں بھی حصہ لیتے رہے اور فرق باطلہ کوشکست دیتے رہے۔ اسی دوران ''تحریک شہید گئے'' میں مولا نا سید عطاء اللہ شاہ بخاری رئیلیڈ کے ایما پر آپ نے ''مجلس احرار اسلام'' میں شرکت فرمائی۔ 1939ء میں انگریزی فوج میں مسلمانوں کے بھرتی ہونے کو جب علاء نے حرام قرار دیا تو آپ نے اس تحریک میں بڑھ چڑھ کر حصہ لیا، اس کی پاداش میں فرنگی حکومت نے آپ کو تین سال قید کی سزا دی جو آپ نے جالندھر، گجرات اور امرتسر کی جیلوں میں کائی۔ اسی دوران آپ کے والدمحتر م اور دو بھائیوں کا انتقال ہوا۔

1943ء میں آپ نے'' جالندھ'' سے تحصیل صادق آباد ہجرے کی، حناندان تو ''فیروز '' میں مقیم ہوا مگر آپ کی سیاسی سرگرمیوں کا مرکز ملتان رہا۔اس دوران مسجد سراحب اں والی

انتخاب کیا۔

حسین آگاہی ملتان میں خطابت کے فرائض انجام دیتے رہے۔ قیام ملتان کے دوران آپ نے مولا نا خیر محمد صاحب کے ساتھ'' خیر المدارس'' کے قیام کے سلسلہ میں بھر پورتعب اون فر ما یا اور اسی مدرسہ میں شعبہ تجوید وقر اُت کا قیام عمل میں لا یا گیا۔

قیام پاکستان کے بعد مجلس احرار اسلام نے سیاست سے کنارہ کئی اختیار کرلی مسکر دینی کام کرنے کے لئے مجلس تحفظ ختم نبوت کا قیام عمل میں لا یا گیا۔ امیر شریعت مولا ناسید عطاء اللہ شاہ بخاری پُولیڈ اس کے پہلے صدر اور آپ ناظم اعلیٰ مقرر ہوئے۔ ان کے وصال کے بعد قاضی احسان احمد شجاع آبادی پُولیڈ صدر مقرر ہوئے اور آپ بدستور ناظم اعلیٰ رہے۔ 1953ء میں قادیا نیوں کو اقلیت قرار دلانے کے لئے تحریک ختم نبوت چلائی گئی دیگر علماء کی ساتھ آپ کوبھی قید و بند کا تحفہ ملا۔ اقلیت قرار دلانے کے لئے تحریک ختم نبوت چلائی گئی دیگر علماء کی ساتھ آپ کوبھی قید و بند کا تحفہ ملا۔ 1967ء میں قاضی احسان احمد شجاع آبادی پُولیڈ کے وصال کے بعد آپ اس مجلس کے امیر منتخب ہوئے۔ اس دوران آپ نے دفتر مرکز یہ ملتان کی سہ منزل عمارت بنوائی ، اندرونِ ملک ہر شہر میں مجلس تحفظ ختم نبوت کی شاخیں قائم کیں ، آپ ہی کی کوششوں سے مشرقی پاکستان (بنگلہ دیش) میں مجلس کا کام شروع ہوا۔ لٹر یچ شاکع کروا کر ملک اور بیرون ملک بجھواتے رہے۔ بیرونی ممالک میں آپ کے ایماء پرمولا نالال حسین اختر پُولیڈ نے انگلینڈ ، جزائر ، فجی وغیرہ کا دورہ کیا، عرب ممالک میں آپ کے ایماء پرمولا نالال حسین اختر پُولیٹ نے انگلینڈ ، جزائر ، فجی وغیرہ کا دورہ کیا، عرب ممالک میں آپ کے ایماء پرمولا نالال حسین اختر پُولیٹ نے انگلینڈ ، جزائر ، فجی وغیرہ کا دورہ کیا، عرب ممالک میں آپ کے ایماء پورٹ کو بذر یولئو کیا اور خط و کتابت قادیا نیوں کے غلط عقائد و عسزائم سے آگاہ کرتے

بیعت کا تعلق حفرت مولانا عبدالقادر رائے پری پُولائے سے آء 6، 6اپریل 1971ء کی درمیانی شب کو جب آپ سلانوالی ضلع سرگودھا میں تقریر کرر ہے تھے، دل کی تکلیف محسوس ہوئی۔ رات کے گیارہ بجے دل کا دورہ پڑا، بعد میں آپ کو ملتان لے جایا گیا اور علاج شروع ہوا پہلے پچھ طبیعت سنجل گئی مگر دوسرے اور پھر تیسرے دورہ نے کام تمام کردیا۔ آسسری دورہ ۲ صفر اوس اوس میں 1971ء کو پڑا تھا۔ اس وقت اللہ اور ختم نبوت کے لفظ کہنے پائے تھے کہ روح قفس عضری سے پرواز کر گئی۔

رہے۔ جولائی 1970ء میں افریقہ میں ختم نبوت کامستقل مشن قائم کرنے کی خاطر نائجیر ہے۔ کا

دفترختم نبوت ملتان سے آپ کا جنازہ اٹھا یا گیا۔نما نے جنازہ کی امامت مولا نا عبدالعزیز رائے پوری پیشٹر نے قلعہ کہند کے مقام پر کرائی۔جامعہ خیر المسدارس میں مولا نا خیرمحمر پیشٹر کے پہلو ميں لحد ميں اتارا۔ (خدام الدين لا ہور، 19 مئي 1972ء ص١١)

اولا دمیں تین بیٹے اور تین بیٹیاں چھوڑیں۔حبیب الرحمٰن (م 1993ء)، مولانا عزیز الرحمٰن جالندھری ( ناظم اعلیٰ مرکزیہ عالمی مجلس تحفظ ختم نبوت ) اور حفظ الرحمٰن شامل ہیں۔
(مشاہر علماء دیو بندج اس ۵۴۴)

#### (147) ججة الاسلام مولانا محمد قاسم نانوتوي مُعِيثَة

آپ کی پیدائش ۱۲۴۸ھ/ 1833ء میں ہوئی، آپ دارالعلوم دکیو بند کے بانی اورسرسیّد احمد خال کے ہم جماعت اور استاد بھائی بھی تھے۔ آپ نے مولا نامملوک علی نانوتو کی بھیائی سے مروجہ درس کتا بیس پڑھیں اور شاہ عبدالغنی محدّث دہلوی بھیلئے سے حدیث کی سندحاصل کی۔ آپ نے ہندو پڑتوں اور عیسائی پادریوں کے ساتھ مناظر ہے کر کے اسلام کی برتری قائم کر دی، شیخ الهندمولا نا محمود حسن آپ کے شاگردوں میں سے تھے۔ تحذیر الناس، آب حیات، تقسر پر دلپذیر، انتہاہ المونین، مباحثہ شاہجہان پور، ہدیۃ الشیعہ اور قبلہ نما آپ کی اہم تصانیف ہیں۔

''مولوی محمہ قاسم نانوتو ی سینے اسد علی بن غلام شاہ بن محمہ بحث بن علاو الدین بن محمہ مخت بن عداو الدین بن محمہ مفتی بن عبدالسیع بن مولوی محمہ ہاشم نانوتو ی سینے۔ ان کا تاریخی نام خوشیہ حسین ہے۔ ابنداء میں شیخ نہال احمہ نانوتو ی سینے اور مولوی محمہ نواز سہاران پوری سے عربی و فاری کی کست بیں پڑھیں۔ بن ۱۹۲۱ھ میں دبلی بہنچ ، مروجہ دری کا بیں مولا نامملوک علی نانوتو ی مدرس اوّل مدرسہ دبلی سے پڑھیں اور حدیث کی سندشاہ عبدالنی محدث دہلوی سے حاصل کی اور تحصیل علوم سے فراغت حاصل کر کے کچھ دنوں مدرسہ انگریزی واقع دبلی سے متعلق رہے ، پھراس تعساق کوترک کر کے مطبع احمدی دبلی میں تصبح کتب کا مشغلہ اختیار کیا۔ برکے لانے مجا احمدی دبلی میں سیت اللہ کی زیارت کے مطبع احمدی دبلی میں تصبح کتب کا مشغلہ اختیار کیا۔ برکے لانے مہاجر نزیل مکم مغطمہ سے سلسلہ چشتیہ صابر سے میں مرید ہو کروا پس ہوئے اور مدرسہ اسلامیہ (دیو بند) کی سر پرتی اپنے ذمہ لے لی۔ اس کے بعد میں میں موری اور دبلی میں مشغول ہوگئے۔

1857ء کے ہنگامہ میں حضرت حاجی امداد اللہ مہا جرمکی ﷺ کی معیت میں شاملی کے میدان میں عکم جہاد بلند کرنے والوں میں مولانا محمد قاسم نانوتوی ﷺ بھی بیش بیش متھے۔ بلکہ امیر

لشکر بھی منتخب ہوئے تھے۔سب سے عظیم الثان کارنامہ وہ ہے جس نے رہتی دنیا تک ان کے نام کو زندۂ جاوید بنا دیا۔ ہماری مراد قیام دارالعلوم دیو بندسے ہے۔

آپ اردواور فارس کے قادر الکلام شاعر تھے، زیادہ ترکلام حمد ونعت پر مشمل ہے۔ آپ حضرت حاجی امداد اللہ مہا جرمکی میں ہے۔ آپ حضرت حاجی امداد اللہ مہا جرمکی میں ہے۔ ہوئے اور تکمیل سلوک کے بعد حپ ارول سلسلوں میں ان کے مجاز ہوئے۔ بروز پنج شنبہ (جمعرات) وقت ظہر چہارم جمادی الاول ہے 189 ھے/ 1880ء میں تپ اور عرض ذات الجنب کے مرض میں انتقال فرمایا۔ ان کے شاگردوں میں مولا نا محمود حسن دیو بندی، مولا نا فخر الحسن گنگوہی اور مولا نا احمد حسن امروہ وی مشہور ہیں۔

(مشاہیرعلاء دیوبندج اص۵۵)

#### (148)سيدمير حسن

مولوی سید میرحسن کی پیدائش بروز جعرات ۲۹ رئیج الاول ۲۲۰اید الریال ماریج یا الاول ۱۲۳۰ الریل ماریج یا الاوٹ میں ہوئی۔ سیالکوٹ اُس وقت سِکھ سلطنت کا حصہ تھا۔ میرحسن مذہبی گھرانے میں پیدا ہوئے تھے، اُن کی ابتدائی تعلیم دِینی اعتبار سے ہوئی۔ عہد جوانی میں وہ کسی عطیہ پر زندگی بیر کرنے کو مخالف تھے۔ 1863ء میں 19 سال کی عمر میں وہ دہلی پہنچے اور وہاں مرزا غالب سے ملاقات کی۔ اس کے بعد مرے کالج سیالکوٹ میں بطور استاد عربی اور فارسی زبان تدریسس کرنے لگے۔

میر حسن سرسید احمد خان کے پرستار تھے۔ وہ محمد ن ایجو کیشن کا نفرنس کے باقاعدہ دورہ کرنے والے اشخاص میں شامل تھے۔ میر حسن اپنے علاقہ میں علی گڑھ تحریک کے نمایاں کارکن تھے۔ مولوی سید میر حسن کی وجہ شہرت اُن کے نامور شاگر دعلامہ محمد اقبال ہیں۔ علامہ محمد اقبال کے آپ سے عربی اور فاری زبان کی تعلیم حاصل کی۔ محمد اقبال میں جذبہ شاعری کو بسیدار کرنے والے میر حسن ہی تھے۔

بروز بدھ ۲۰ ربیج الثانی ۱۳<u>۸ سال</u>ھ/ 25 ستمبر 1929ء کو 85 سال 5 ماہ 7 دن کی عمر میں سیالکوٹ میں وفات پائی۔ جمعرات 26 ستمبر 1929ء کوسیالکوٹ میں کثرت اژ دھام میں آپ کی نمازِ جنازہ اداء کی گئے۔علامہ محمدا قبال پڑھائیڈنے خود جنازے کو کندھا دیا۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

#### (149)حضرت امام اعمش ميشاتية

ان کا نام سلیمان بن مہران کا ہلی اسدی ہے۔کنیت ابومجداور آئمش لقب ہے۔ یہ بنوکاہل کے آزاد کردہ غلام تھے۔ بنی کاہل بنی اسدخزیمہ کی شاخ ہے۔ والاہ یم ملک''رے'' میں پیدا ہوئے۔لوگ اٹھا کر کوفہ لائے۔ بنی کاہل کے ایک آ دمی نے خریدا اور آزاد کردیا۔ان علماء میں سے تھے جوفن حدیث اور قرائت میں مشہور ہیں۔خلق کثیر نے ان سے روایت کی۔ ۱۸ میل ہے میں فوت ہوئے۔(فع الکمال فی اساء الرجال سے)

آپ نے حضرت انس بن مالک ڈٹاٹٹ کو دیکھا اور ان سے حدیث کا ساع کیا۔ آپ کے اسا تذہ میں عبداللہ بن اوفی ، عکر مہ، ابو وائل ، ابو عمر و، شیبانی ، ابراہیم نخعی وغیرہم ٹٹاٹٹ ہیں۔ آپ کے شاگر دوں میں سفیان ثوری ، سفیان بن عینیہ ، وکیع ، عبیداللہ بن موسی ، یعلیٰ بن عبید ، ابو سے موسی میں موسی ، یعلیٰ بن عبید ، ابو سے کبیر وغیرہم مُراث ہیں۔ آپ سے تقریباً • بسال تک آپ سے تکبیر اولی فوت نہیں ہوئی۔ ۷۸ سال عمر ہوئی۔ (تذکرۃ الحفاظ ج اس سے ۱۳)

#### (150) حافظ ابوزرعه رازی مشته

آپ کی پیدائش معنی هو 816ء''رئے' میں ہوئی۔محدث، عالم، مدونِ حدیث تھے۔
ابوزرعدالرازی مشہور حفاظ حدیث میں سے ایک ہیں۔ایک قول ہے کہ ابوزرعہ کوسات لاکھ
احادیث حفظ تھیں۔ابوزرعہ نے اپنی جوانی امام احمد بن صنبل میشید کے ہمراہ بسر کی ہے اور صرف
پنجگانہ فرض نماز کی ادائیگی پراکتفاء کرتے اور امام احمد بن صنبل میشید سے اپنی گفتگو کوغنیمت جانے
ہوئے نوافل ادانہ کرتے کہ امام احمد بن صنبل میشید سے اکت بیم زیادہ کرسکیں۔آپ امام
بخاری میشید کے ہمعصر سمجھے جاتے ہیں ، امام مسلم ، تر ذی ، ن ائی وابن ماجہ آ ہے کے شاگرد
ہیں۔ابوزرعہ کی وفات بروز ہیر ۲۹ ذوالحجہ ۲۲۲ ھے/ کیم سمبر 878ء کو ہوئی۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

#### (151) ابوالأُسُوَ دْ الدوّلي عِينَاللَّهُ

ابوالاسود ظالم عمر وبن سفیان الدولی الکنانی کی پیدائش 16 قبل ہجرت/ 603 والحجاز میں ہوگی۔ کبار تابعین میں سے ہیں۔آپ اس زمانہ کے بڑے شعراء محدثین اور فقہاء میں شمسار کئے جاتے ہیں۔حضرت امیر المؤمنین علی ابن ابی طالب ڈاٹٹؤ کے تھم پرآپ نے پہلی بارعلم نحوولفت عربی

میں وضع کیا۔ آپ کو'' ملک النحو' (نحو کا بادشاہ) کہا جاتا ہے۔ قرآن کریم کے حروف کے اعراب بھی لگائے ہیں۔ حروف عربیہ پر نقاط بھی لگائے۔ آپ حضور اکرم سلاٹٹلیپلز کی ہجرت سے 16 سال قبل پیدا ہوئے اور ایمان بھی لائے لیکن آپ سلاٹٹلیپلز کو دیکھا نہیں۔ حضرت علی ڈٹاٹٹ کے قریبی اور معمتد رفقاء میں سے تھے۔ اپنی خلافت میں حضرت علی ڈٹاٹٹ نے انہسیں بھرہ کی امارت پروالی بنایا تھا۔ جنگ صفین، جنگ مُحمل اورخوارج کے خلاف معرکوں میں شامل رہے۔

ان کی کنیت ابوالاسودان کے نام پر غالب آگئی اسی سے مشہور ہوئے۔ نہ توسیاہ رنگ ہونے کی وجوہ سے انکی بیٹنا سود تھا۔ ان کا نام ظالم ان کے مقام ومرتبہ کے منافی تھا کیونکہ بیرقاضی اور فقیہہ تھے والدہ کا نام طویلہ تھا جن کا شجرہ نسب آ ہے۔ سالیٹھائیکٹم کے اجداد سے جاملتا ہے۔ آپ کی قوم بنوالدئل بن بکر جومکہ کے جنوب میں واقع ہے قریش کے حلیف تھے اور صلح حدیدیہ میں ضانت دی اور بنوخزاعہ پر حملہ کیا جو فتح کمہ کا سبب بنا تھا۔

آپ حضورا کرم می الی الی وفات کے بعد مدینہ طیبہ تشریف لے گئے تھے اور صحاب سے کسبِ علم کیا جن میں امیر المونین عمر بن الخطاب ولائٹؤ علی بن ابی طالب ولائٹؤ ابی ذرالغفاری ولائٹؤ وابی موسی الا شعری ولائٹؤ وابی بن کعب ولائٹؤ وعبداللہ بن مسعود ولائٹؤ والذبیر بن العوام ولائٹؤ عبداللہ بن عباس ولائٹؤ عمر بن حصین ولائٹؤ معاذ بن جبل ولائٹؤ شامل ہیں اور امیر المونین حضرت عثمان ولائٹؤ اور حضرت علی ولائٹؤ کو قرآن سنایا۔ بیجی بن معین اور العجلی نے آئیس ثرقہ قرار دیا ہے۔

فتح مکہ کے بعد حضرت عمر ڈٹاٹھ کی خلافت میں بھرہ ہجرت کر گئے وہاں ان کے نام کی مسجد بھی تھی بہنچیں ۔ بیخلافتِ حضرت عمر ڈٹاٹھ اور حضرت عثمان ڈلاٹھ میں بھرہ میں مختلف بڑے مناصب پر فائز رہے پھرفتنوں کے دور میں عمر ڈٹاٹھ اور حضرت عثمان ڈلاٹھ میں بھرہ میں مختلف بڑے مناصب پر فائز رہے پھرفتنوں کے دور میں حضرت علی ڈلاٹھ کی جماعت میں شامل رہے ابن عباس ڈلاٹھ نے بھرہ میں انہیں اپنا نائب مقرر کیا تھا اور حضرت علی ڈلاٹھ نے نائیس اسی منصب پر برقر اررکھا۔ حضرت علی ڈلاٹھ نے آپ کو حضرت عائشہ ڈلاٹھ اور حضرت کلی ڈلاٹھ اور حضرت زبیر ڈلاٹھ کے ساتھ مذاکرات کے لئے مقرر کیا تھا۔

آپ كے چنرمشهور تلامذه: (۱) نصر بن عاصم الليثى الكنانى (۲) راميى الاسدىي (۳) يحيى بن يعمر العدوانيى (۴) ابنه ابو حرب بن ايبى الأسود الدئوليى الكنانى (۵) سعد بن شداد الكوفيى المعروف بأسم سعد الرابية (۲) ميمون بن الاقرن (٤) عنبسة بن

معدان الفليل المهدى (٨) عمر بن عبدالله مولى عفيرة-

آپ کا شار ماہر شعراء میں کیا جاتا ہے۔ آپ کے مختلف قصائد کو مختلف مؤلفین نے جمع کیا ہے۔ آ خری عمر میں آپ کو فالح ہو گیا تھا <mark>19 ہے</mark> 688ء میں عبداللہ بن زیاد کے دورِ حکومت میں طاعون کی وبا میں بھرہ (عراق) میں 85 سال کی عمر میں وفات پائی ۔ اولاد میں ایک بیٹا اور بیٹی حجوڑے۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

## (152)حضرت امام احمد بن حنبل وطالية

امام احمد بن صنبل ﷺ کی ولادت ماہِ رہیج الاول ۱۲۳ نہ ھر بمطابق کیم نومبر 780ء میں بغداد میں ہوئی۔آپ امام سے فعی کے بغداد میں ہوئی۔آپ امام سے فعی کے شاگر دہیں۔اپنے زمانہ کے مشہور علائے حدیث میں آپ کا شار ہوتا تھا۔انہوں نے''مُسند'' کے نام سے حدیث کی کتاب تالیف کی جس میں تقریباً چالیس ہزار احادیث ہیں۔

آپ ابتدائی مکتب کی تعلیم حاصل کرنے کے بعد و کانے ہے میں علم حدیث کے حصول کے مشغول ہوئے جبکہ اُن کی عمر محض 15 سال تھی۔ ۱۸سے ہے میں کوفہ کا سفر اِختیار کیا اور اپنے استادہ شیم کی وفات تک وہاں مقیم رہے۔ اس کے بعد دیگر شہروں اور ملکوں میں علم حدیث کے حصول کی خاطر سفر کرتے رہے۔ آپ کے مشہور اساتذہ : محمد بن اور پس شافعی ، سفیان بن عینیہ عبدالرزاق بن ہمام ، ابو یوسف ، بیمی بن معین ۔ آپ کے قابلِ ذکر شاگرد: عبداللہ بن احمد بن صنبل ، محمد بن اساعیل ہخاری ، ابو زرعہ الرازی ، مسلم بن حجاج ، ابوداؤد۔

خلیفہ معتصم باللہ کی رائے سے اختلاف کی پاداش میں آپ نے کوڑے کھائے کیان غلط بات کی طرف رجوع نہ کیا۔ آپ کوڑے کھا کھا کر ہے ہموش ہوجاتے لیکن غلط بات کی تصدیق سے انکار کر دیتے۔ ان کے انتقال کے وقت آٹھ لاکھ سے زیادہ اشخاص بغداد میں جمع ہوئے اور نمسانے جنازہ پڑھی۔عباسی خلافت کے آخری دور میں فقہ خنبلی کا بڑا زور تھا۔ پیران پیر شیخ عب دالقادر جیلانی پیر شیخ سے۔ آج کل ان کے پیروکاروں کی تعداد گھٹ کرعرب کے علاقے نحب دیک محدود ہوکررہ گئی ہے۔ حنبلی علماء میں علامہ ابن تیمیہ کا شارصف اول کے لوگوں میں کیا جا تا ہے۔ آپ کی عمر ایک طویل حصہ جیل کی ننگ و تاریک کوٹھریوں میں بسر ہوا۔ پاؤں مسیں بیر بیاں پڑی رہتیں، طرح طرح کی اذبیتیں دی جا تیں تا کہ آپ کسی طرح خلق قرآن کے قائل ہو جا نمیں۔

لیکن وه عزم وایمان کا کوه ہمالہ ایک اپنچ اپنے مقام سے نہ سرکا۔ حق پیہ جیا اور حق پیو وفات پائی۔ جمعہ ۱۲ رہیچ الاول ۱<del>۷۲ نہ ھ</del>/ 2اگست 855ء بعمر 77 سال میں وفات پائی۔ اولاد: (۱)عبدالله بن احمد بن حنبل، (۲) صالح بن احمد بن حنبل۔ ( آزاد دائرۃ المعارف)

### (153)حضرت امام شافعی میشاند

امام ابوعبداللہ محمہ بن ادریس بن عباس بن عثمان بن شافع بن سائب بن عبید بن عب ریزید بن ہاشم بن عطلب بن عبد مناف قرشی مطلی ہاشمی میں شائی کا نسب نامہ یوں ہی ان کے تلمیذرشید رہتے بن سلمان مراری نے امام صاحب سے نقل کیا ہے۔ سائیب بن عبید ڈٹاٹیئو غزوہ بدر میں گرفتار ہوئے۔ ہونے کے بعد اسلام لائے ، بنی ہاشم کا حجنڈ اان کے ہاتھ میں تھا، فدیدادا کر کے مسلمان ہوئے۔ ایک روایت کے مطابق وہ ظاہری شکل وصورت میں رسول اللہ صلاحی ہے مشابہ تھے۔ امام صاحب کی والدہ کا نام فاطمہ بنت عبداللہ بن حسن بن علی بن ابوطالب ہے۔ مگر خطیب بغدادی اور قاضی عیاض نے لکھا ہے کہ انکی والدہ قبیلہ بنواز دستے میں رجن کے بارے میں رسول اللہ صلاحی اللہ صلاحی قاضی عیاض نے لکھا ہے کہ انکی والدہ قبیلہ بنواز دستے میں ۔ جن کے بارے میں رسول اللہ صلاحی اللہ صلاحی فی فیر میں ۔

امام صاحب کا بیان ہے کہ میں وہاچے میں ملک شام کے شہر غزہ میں پیدا ہوئے۔امام صاحب کا بیان ہے کہ میں وہاچے میں ملک شام کے شہر غزہ میں پیدا ہوئے۔امام صاحب بیتیم تھے، ان کے والد کا انتقال ان کی پیدائش سے پہلے یا بعد میں جلد ہی ہوا اور انکی والدہ دوسال کی عمر میں ان کو مکہ لائیں۔ بجین میں ساری توجہ دو باتوں کی طرف تھی۔ تیراندازی اور تحصیل علم ۔ تیراندازی وشہ سواری کے موضوع پر کتاب السیق والری کھی، جو اپنے موضوع پر پہلی کتاب تیراندازی وشہ سواری کے موضوع پر کتاب السیق والری کھی، جو اپنے موضوع پر پہلی کتاب تھی

آپ نے مکہ مکرمہ میں مکتب سے تعلیم کی ابتداء کی۔اس کے بعد مدینہ منورہ میں عسلم حاصل کیا۔اپ بچیا محمد بن منافع اور مسلم بن خالد زنجی وغیرہ سے حدیث کا ساع کیا۔ جن دنوں میں وہ قبیلہ بنی ہذیل کے شعراء کے اشعار منایا کرتے تھے، ایک بزرگ کی توجہ اور نصیحت سے مدیت منورہ امام مالک کی کتاب مؤطاً کو یاد کر لیا اور منورہ امام مالک کی کتاب مؤطاً کو یاد کر لیا اور امیر مکہ سے ایک خطامام مالک کے کتام اور ایک خط امیر مدینہ کے نام لیا اور مدینہ بہنچا۔امام صاحب کے حلقۂ درس میں شامل ہوکر موطا زبانی پڑھتا اور کتاب میرے ہاتھ میں ہوتی تھی اور امام صاحب کی وفات تک مدینہ میں مقیم رہا۔

وہاں سے لوٹ کر مکہ آئے۔ یمن کا امیر جب مکہ مکر مہ آیا تو آپ کواپنے ساتھ یمن لے گیااور وہاں ایک مقام پر مقرر کر دیا۔ اس نے خوش اور مطمئن ہو کرتر قی دی۔ یمن سے واپسی پر سفیان بن عیدنہ کی نصیحت پر عمل کرتے ہوئے بغداد جا کرامام محمد بن حسن شیبانی ﷺ سے فقہ کی تعمیل کی جوامام محمد ، امام ابو حنیفہ کے ارشد تلامذہ اور ایکے علم و تفقہ کے ترجمان و ناشر تھے۔

امام صاحب کا آخری تعلیمی سفر بغداد میں امام محمد بن حسن شیبانی کی درسگاہ پرختم ہوا اور کہیں امام صاحب نے اپنی فقہی آراء واقوال مرتب کئے جنکو قول قدیم سے تعبیر کیا جاتا ہے جن کے راوی اور امین چار تلامذہ ہیں۔ امام صاحب دوبار بغداد آئے گئے پہلی بار 190ھ میں گئے تھے۔ دوسال تک مقیم رہے پھر مکہ چلے گئے اور دوبارہ 190ھ میں آئے اور چند مہینے تھم کر واپس ہو گئے۔ امام صاحب کے قیام بغداد کے زمانہ میں امام احمد بن صنبل میں شاہد واحر ام کی ساتھ ان سے تحصیل علم کرتے تھے۔

مشاهیراسا تذہ میں سے چندمشہور کے نام یہ ہیں: آپ کے چپامحمد بن علی بن سٹ فع، مالک بن انس، سفیان بن عینیہ، عمر بن محمد بن علی بن شافع، مروان بن معاویہ، فضیل بن عیاض، محمد بن حسن شیبانی۔

<u>199ھ</u> یا ا<sup>د ۲</sup>ھ میں مصرتشریف لے گئے اور تاحیات وہیں رہ کر وہیں وفات پائی ، اس درمیان میں غزہ جانا بھی ثابت ہے۔مصر میں چھ یا پانچ چارسال تک قیام رہا۔مصر میں جواقوال و آراء بیان کئے انکواقوال جدیدہ سے تعبیر کیا جاتا ہے، ایکے راوی وتر جمان چھ تلامذہ ہیں۔

امام شافعی نے تفقہ میں فقہائے جاز اور فقہائے عراق کے اصول وفروغ کوسامنے رکھ کر درمیانی راہ اختیار کی۔ وہ قرآن کے ظواہر کو جحت مانتے ہیں جب تک کہ بید دلیل نہ ملے کہ ظل ہری معنی مراد نہیں ہے۔ اس کے بعد سنت رسول سے استدلال کرتے ہیں حتی کہ خبر واحد کو قابل عمل قرار دیتے ہیں اگر چہ اس کے راوی ثقہ نہ ہوں۔ اور امام مالک کی طرح تائید میں تعامل اہل مدینہ کوتسلیم کرتے ہیں۔ اس کے بعد اجماع پرعمل کرتے ہیں۔ بایں طور کہ اس کے خلاف کاعلم نہ ہو۔ ان کی نزدیک اجماع کلی کاعلم محال ہے۔ آخر میں قیاس پرعمل کرتے ہیں جس کی تائید کتاب وسنت سے ہوتی ہے خلاف قیاس مسائل یا مسائل مرسلہ کے خلاف ہیں مگر ان ہی کے مانند مسائل پر بعض اور اس کو استدلال کہتے ہیں۔

رئیج کابیان ہے کہ امام صاحب ہر رات ایک ختم قرآن پڑھتے تھے اور رمضان مسیل رات دن میں دوختم پڑھتے تھے۔ ایک روایت میں ہے کہ رمضان میں ساٹھ ختم نمساز میں پڑھتے تھے۔ امام شافعی کے دور میں بھی تشا برات صحابہ میں علوی الفکر اور عثمانی الفکر دونوں طبقے موجود تھے۔ آپ حضرت علی اور آلِ رسول سے محبت اور تعلق ظاہر کرتے تھے۔ امام صاحب ہا مشمی مطلی ہیں، رشتہ میں رسول اللہ صافی ایر آلِ رسول سے محبت اور تعلق طاہر کرتے تھے۔ امام صاحب ہا مشمی مطلی ہیں، رشتہ میں رسول اللہ صافی ایر آلِ رسول اللہ صافی اور آلی رسول اللہ صاحب ہیں عضرت علی اور آلی ابوط الب سے مصافی و معانقہ کا شرف پا یا اور آئی انگشتری پہنی، ان وجوہ سے آپ حضرت علی، آل ابوط الب اور آل رسول کا احترام کرتے تھے۔ یہ بات بعض لوگوں کو کھٹی اور انھوں نے اس وقت کی عام روش کے مطابق امام صاحب بر شیعت کا گمان کیا۔

اِن کان رفضاً حُبّ آل همیں فیشهں الثقلان انی رافضی ''اگرآل رسول کی محبت رفض ہے تو دو جہاں گواہ رہیں کہ میں رافضی ہوں۔''

امام صاحب کی ایک مبسوط کتاب ہے، تقریباً ایک سوچار کتابوں کے مجموعہ کا نام کتاب اُلامؓ ہے۔ اس کے علاوہ مسند شافعی وغیرہ ہیں۔ رجب سوم علی پنجشنبہ کے دن اور جمعہ کی رات میں مصرمیں فوت ہوئے۔ اس وقت ان کی عمر چون سال کی تھی۔ ان کے لڑکوں نے جہسے نروتکفین کی سعادت پائی اور امیر مصرنے جنازہ کی نماز پڑھائی، جبل مقطم کے قریب قرافہ صغری مسیں وفن کئے گئے۔

سبی نے طبقات الشافیعہ میں لکھا ہے کہ امام صاحب کے دوصاحبزادے تھے ایک قاضی ابوعثمان محمد اور ابوالحسن محمد امام صاحب کی ایک صاحبزادی زینب تھیں جن کے بطن سے ابومحمد احمد بن محمد بن عبداللہ بن عباس بن عثمان بن شافع پیدا ہوئے ، اپنے والد کے ذریعہ اپنے نا نا امام شافعی سے روایت کی تھی۔ (سیرت آئمہ اربعہ ص ۱۲۱)

# (154) امام قاسم بن محمد بن ابو بكر صديق والثاثية

آپ کی کنیت ابوعبدالرحمٰن ہے قریش کے مشہور قبیلہ بنوتیم سے تعلق رکھتے ہیں۔ مدینہ منورہ میں رہنے والے ممتاز فقیہ ہیں، اپنی پھو پھی حضرت عائشہ، معاویہ، فاطمہ بنت قیس، ابن عمراور صحابہ کرام ٹٹائٹڑ کی ایک جماعت سے علم حدیث حاصل کیا۔ اور آپ سے آپ کے صاحبزاد ہے عبدالرحمان، زہری، ابن المنکد ر، ابن عون، ربیعۃ الرای، افلح بن حمید، حنظلہ بن ابوسفیان، ایوب اور دوسر ہے بہت سے لوگ روایت کرتے ہیں۔ والد کے قبل ہونے کے بعد اپنی پھوپھی ام المؤمنین حضرت عائشہ ڈٹاٹھا کی گود میں بیمی کی حالت میں پرورش پائی اورانہی سے فقہ حدیث سیکھا۔

علم باطن میں آپ کی نسبت حضرت سلمان فارسی ڈٹاٹیئ سے ہے آپ نے اپنے جد ہزرگوار
کی نعمت بصورت مریدی اور ہدایت آپ ہی سے حاصل فر مائی۔حضرت امام زین العبابدین میں اسے بھی آپ کو صحبت رہی ہے۔ اس طرح حضرت علی کرم اللہ وجہہ کی نسبت بھی آپ نے حاصل فر مائی۔ آپ کبار تابعین میں سے تھے اور مکہ کے مشہور فقہا میں شار کیے جاتے ہیں۔حضرت قاسم، فر مائی۔ آپ کبار تابعین میں سے تھے اور مکہ کے مشہور فقہا میں شار کیے جاتے ہیں۔حضرت قاسم، امام زین العابدین میں شے خالہ زاد بھائی ہیں۔امام موصوف کی والدہ پر دجردشہریار کی تھیں جو ایران کا آخری بادشاہ تھا۔ آپ کے سن وصال میں اختلاف ہے۔ ہمارے نزدیک معتبر روایت یہ ہے کہ اواھ میں آپ نے وصال فرمایا۔ آپ کی عمرستریا سی سال تھی۔ اِنَّا یلیا وَ اِنَّا اِلَیْا وَ اَنِّا اِلْیُا وَ اِنَّا اِلْیُا وَ اِنَّا اِلْیُا وَ اِنَّا اِلْیَا وَ اِنِّا اِلْیَا وَ اِنَّا اِلْیَا وَ اَنِّا اِلْیَا وَ اَنِّا اِلْیَا وَ اَنْ اِلْیا وَ اِنَّا اِلْیَا وَ اَنَّا اِلْیَا وَ اِنْ اِلْیا وَ اِنَّا اِلْیَا وَ اَنْرِیا وَ اِنْ الْیا وَ اِنْدِ اِنْ اِنْ اِنْدِی سے کہ اوا او میں آپ نے وصال فرمایا۔ آپ کی عمرستریا سے کہ اوام میں آپ نے وصال فرمایا۔ آپ کی عمرستریا سے کہ اور میں آپ نے وصال فرمایا۔ آپ کی عشرات کرام نشنبندیں صفحہ 149 / تذکرہ الحفاظ، صفحہ 199

### (155)حضرت امام بخاری میشد

 والتا بعین' تصنیف کی پھر'' تاریخ نہیر' اسی ماہ میں مدینہ منورہ میں روضۂ مطہرہ کے قریب بیٹھ کر تصنیف کی۔امام بخاری ﷺ نے فرمایا کہ میں شام،مصراور جزیرہ دو بار گیا ہوں بھرہ چارمرتبہ، حجاز میں چھسال اقامت کی اور اس کوشار نہیں کرسکتا کہ کتنی بار کوفہ اور بغداد گیا ہوں۔

یہ بھی نقل کیا گیا ہے کہ امام بخاری بھٹ جب بھی بغداد جاتے، امام احمہ سے ملاقا تیں کرتے اور مستفید ہوتے تھے۔ اور وہ ان کو ہر مرتبہ خراسان چھوڑ کر بغداد کی سکونت اختیار کرنے کی ترغیب دیتے تھے۔ لیکن باوجوداتن ملاقاتوں کے امام احمہ سے روایت حدیث بہت کم ہے۔ امام بخاری بھٹ نے یہ بھی لکھا ہے کہ میں بھرہ میں پانچ سال رہا۔ میر ہے ساتھ کتابیں ہوتی تھسیں۔ تصنیف کرتا تھا اور جج کے موسم میں جج کرتا تھا اور پھر بھر ہورہ کولوٹ آتا تھا اور ایک سال مدینہ منورہ میں قیام کے دوران تصنیف میں مصروف رہا۔ امام بخاری بھٹ نے یہ واقعہ بھی ذکر کیا ہے کہ ۱۸ میں قیام کے دوران تصنیف میں مصروف رہا۔ امام بخاری بھٹ نے یہ واقعہ بھی ذکر کیا ہے کہ ۱۸ میل کی عمر میں جج کے لئے گیا تو حمیدی سے ملا۔ بلخ گئے اور مکی بن ابراہیم کے شاگر دہوئے جو امام ابو اعظم بھٹ نے اپنی تھے میں مصلی بن منصور کے شاگر دہوئے جو بقول امام احمد بھٹ نے اپنی تھے میں روایت کی بیں۔ بغداد میں مصلی بن منصور کے شاگر دہوئے جو بقول امام احمد بھٹ اسلی اسلی کے تلمیذ خاص امام احمد اور علی بن المدین کے شاگر دہوئے اور جیسا کہ او پر ذکر ہوا کہ بخاری میں علی بن المدین سے بہ کثرت روایات ہیں۔

بھرہ پہنچ کر ابوعاصم النبیل الفحاک کے شاگر دہوئے۔جن سے امام بخاری مُیسَالیہ نے چھ روایات اعلیٰ درجہ کی روایت کی ہیں۔ جو'' ثلا ثیات'' کہلاتی ہیں۔ یہ ابوعاصم بھی امام صاحب مُیسَالیہ کے تلمیذخاص بلکہ شرکاء تدوین فقہ خفی میں سے ہیں۔ان کے علاوہ تین ثلا ثیات امام بخاری مُیسَالیہ نے محمد بن عبداللہ انصاری سے روایت کی ہیں جو بتھر تے خطیب بغدادی امام ابو یوسف مُیسَالیہ وامام محمد کے تلمیذاور حفی تھے۔

'' ثلا ثیات'' وہ احادیث کہلاتی ہیں جن میں راوی اور نبی کریم صلی اُٹی ہیں ہے درمیان صرف تین واسطے ہوں اور بیاعلی درجہ کی احادیث ہیں بخاری شریف میں صرف ۲۲ ہیں۔ جوامام بخاری کا مابہ الافتخار ہیں اور ان میں ۲۰ حدیثیں بتفصیل مذکورہ بالا انہوں نے اپنے حنفی شیوخ سے روایت کی ہیں۔علامہ ابن امیر الحاج نے شرح التحریر میں لکھا کہ'' یہ امر خاص طور سے قابل تنبیہ ہے کہ اگر بطور تنزل صحیح بخاری ومسلم کی اصحیت کو دوسری تمام کتب حدیث پر مان بھی لیس تو بیہ بہنسبت بعد کی کتابوں کے ہوگی۔ نہ بہنسبت ان آئمہ مجتہدین متبوعین کی مرویات کے بھی جوان دونوں سے پہلے ہو چکے ہیں۔

جامع صحیح (بخاری) کی تصنیف کا سبب امیر المونین فی الحدیث آخل بن را ہویہ ہوئے جو امام بخاری ایک بخاری المونین فی الحدیث آخل بن را ہویہ ہوئے جو امام بخاری ایک بارتمنا ظاہر فرمائی کہ کوئی صحیح احادیث کا مختصر مجموعہ مرتب ہوجائے۔ امام بخاری ایک اس مجلس میں موجود ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے دل میں اس کا داعیہ بیدا کیا۔ یہ آخل بن را ہویہ بواسطہ ابن مبارک امام اعظم ایک ان کے دل میں اس کا داعیہ بیدا کیا۔ یہ آخل بن را ہویہ بواسطہ ابن مبارک امام اعظم ایک اللہ بیاری ایک تالیف امام بخاری ایک ابنا کی بیاری ایک ابنا کی دور کی تصنیف ہے۔ جس میں سولہ سال کی مدت صرف ہوئی جو تقریباً ابتدائی دور کی تبین بلکہ آخری دور کی تصنیف ہے۔ جس میں سولہ سال کی مدت صرف ہوئی جو تقریباً چھ لاکھ احادیث کا انتخاب ہے۔ آپ کی وفات جمعہ کیم شوال ۲۵۲ ھے کیم ستمبر 870ء بعد نماز عشاء خوتنگ میں وفات بائی جو سمر قذشہر سے ۱۰ میل کے فاصلہ پر ہے۔

آپ کی مشہور تالیفات: (۱) قضایاالصحابة والتا بعین، سب سے پہلی تصنیف جو ۲۱٪ میں ''تاریخ کبیر' سے پہلی تصنیف ہو ۲۱٪ میں ''تاریخ کبیر' سے پہلیکھی ہے۔ (۲) التاریخ الکبیر، مسجد بنوی (علی صاجهاالصلوة و التحیات) میں چاند کی روشیٰ میں لکھی، تربیب حروف بھی سے ہے۔ (۲) کتاب الوحدان، اس میں ان صحابۂ کرام کا ذکر ہے جن سے صرف ایک ایک حدیث مروی ہے۔ (۷) الاحب المفرد، اخلاق نبوی پرامام بخاری کی مشہور ومقبول تالیف ہے''جامع صحیح' کے بعد سب سے زیادہ مفید کتا ہے۔ (۹) جز القراءة خلف الامام، (۱۰) الجامع الکبیر، (۱۱) جامع صحیح: بیامام بخاری گئیسٹی کی سب سے زیادہ مشہور، مقبول، عظیم الثان اور رفیع المنز لت تالیف ہے۔ بیامام بخاری گئیسٹی کی سب سے زیادہ مشہور، مقبول، عظیم الثان اور رفیع المنز لت تالیف ہے۔

## (156)مفتى عتيق الرحمٰن عثماني عِشَاللة

حضرت مولا نامفتی عزیز الرحمٰن کے خلف الرشیدمسیں 191<sub>1ء</sub>ھ میں دیوبند میں پیدا ہوئے۔ تاریخی نام'' ظفرالحق ہے'' 9سال کی عمر میں قرآن شریف حفظ کیا۔ شروع سے آخر تک دارالعلوم کے اساتذہ سے پڑھا۔ اسم 14 میں فارغ انتحصیل ہوئے۔ ۱۲ مم 14 میں ھسے ۲۲ سالے ھاک دارالعلوم میں معین المدرس رہے۔اسی کے ساتھ افتاء کا کام بھی کرتے رہے۔ ۲۲ سالے ھیں جامعہ اسلامیہ ڈائبیل چلے گئے۔ وہاں پانچ سال تک مفتی اور مدرس رہے۔ اور 1930ء میں انڈین بیشنل کانگریس کی تحریک نمک سازی کے زمانے میں سیاسی دلچسی کے باعث اینے رفیق حضرت مولانا حفظ الرحمٰن سیوہاروی مُؤسُّدُ کے ساتھ جامعہ اسلامیہ ڈائبیل سے مستعفی ہو گئے۔ اور پانچ سال تک کلکتہ میں تفسیر افتاء اور تبلیغ کی خدمات انجام دیں۔ وہاں مفتی صاحب کو بڑی مقبولیت حاصل ہوگئ تھی۔ اسی زمانے میں انھوں نے ندوۃ المصنفین کا خاکہ تیار کیا۔ ہے سے ادارہ قرول باغ دہلی میں قائم ہوگیا۔

1947ء کی قیامت خیز تباہی کے باوجود نہ صرف اس ادارہ کو زندہ رکھ بلکہ اپنی ہمّتِ مردانہ سے اس میں از سرنو جان ڈالی۔ بہت سے علمی اور دینی اداروں کے ممبر رہے عرصے تک مُسلم یو نیورسٹی کورٹ علی گڑھ کے ممبر بھی رہے۔ جمعیتہ العلماء ہند کے کاموں میں حضرت مولا نا حفظ الرحمٰن مُشِیْت کے ہمیشہ دست راست رہے۔ ۱۹۲۸ الھ سے دارالعلوم دیو بندگی مجلس شور کی کے رکن رہے۔ (تاریخ دارالعلوم دیو بندگی 146)

پھر حضرت شاہ صاحب اور دوسرے اکابر کے ساتھ جامعہ اسلامیہ ڈاہسی لیس منتقت ل ہوئے تو وہاں طبقۂ علیا کے استاد اور مفتی کی حیثیت سے بید دونوں خدمات بہ حسن وخو بی انجام دیتے رہے۔ ڈاہھیل میں چند برس قیام کے بعد کلکتہ پہنچ، وہاں کولوٹولہ اسٹریٹ کی مسجد میں برسوں خطیب رہے اور ساتھ ہی درس قرآن کا مشعلہ جاری رہا۔

1962ء میں صدارت کے معاملہ میں ان کے ساتھ ناانصافی ہوئی تو وہ جمعیت سے کنارہ کش ہوگئ و وہ جمعیت سے کنارہ کش ہوگئ اوراب آل انڈیا مجلس مشاورت ان کی عملی سرگرمیوں کی جولانگاہ گئی۔ آپ 12 مئی 1984ء کوساڑھے تین بجے بعد ظہر رحلت فر ہاگئے، 13 مئی کو دلی کی جامع مسجد میں 8 بجے صبح کونما نے جنازہ ہوئی۔ مہندیوں کے قبرستان میں جسے شاہ ولی اللہ دہلوی پُئیسٹی اور آپ کے خانوادہ گرامی نے برانے بنا دیا ہے، تدفین ہوئی۔ پس ماندگان میں ایک اہلیہ چار بیٹے اور ایک بسیٹی بیں۔ (وفیات برہان ص ۲۰۲)

صبیب الرحمٰن خان شروانی المخاطب به نواب صدریار جنگ ﷺ آپ کامولد بھیکم پور شلع عسلی گڑھ، تاریخ ولاد سسے ۲۸ شعبان ۲۸۳ ہے مطابق 1866ء۔ ابتدائی تعلیم قرآن مجید سے شروع ہوئی۔علوم متداولہ کے ساتھ تجوید وقراءت و تساری عبدالرحمٰن مکی سے (جواس وقت مدرس احیاءالعلوم تھے ) سیھی۔قصیدہ جزریدان ہی سے پڑھا۔ پھر قاری عبدالرحمٰن پانی پتی سے استفادہ کیا۔مولانا شاہ فضل رحمٰن گنج مراد آبادی سے بیعت تھے۔ معیاری ادیب ومصنف ہونے کے علاوہ علی گڑھ اورندو سے کے تعلیمی وانتظامی معاملات میں عمسلی حصہ لیتے تھے۔ دارالمصنفین اعظم گڑھ کی مجلس انتظامی کے رکن رہ چکے تھے۔

السلاھ مطابق 1918ء میں ریاست حیدر آباد میں صدر الصدور کے عہدہ پر ون ائز ہوئے۔حضور نظام سے صدر یار جنگ کا خطا ب پایا۔1926ء میں حج کی سعادت سے مشرف ہوئے۔ مکہ معظمہ میں قاری عبدالرحیم کو پورا کلام پاک سنا یا اور مدینہ منورہ میں قاری حسن شاعر سے رسالۂ قراءت پڑھا۔آخری سبق مسجد نبوی میں لے کر قراءت کی سندحاصل کی۔

1930ء میں وظیفہ خدمت پرعلیجہ دہ ہوئے۔ 86سال کی عمر میں وسے ہے۔ 193سال کی عمر میں وسے ہے۔ 195سے مطابق 11اگست 1950ء کو وفات ہوئی۔ کتابیں جمع کرنے کا بڑا شوق تھا۔ حبیب گنج میں ایک بڑا کتیب خانہ ہے جو ابھی اچھی حالت میں ہے۔ بہت تی قلمی نایاب کتابیں اس میں موجود ہیں۔ (تذکرہ قاریانِ ہند (حصدوم) صفحہ ۳۵۳)

#### (158)مولانا سراج احمد رشیدی میشد

مولا ناسراج احمد میر ٹھ میں پیدا ہوئے ، مدرسه اسلامیه میر ٹھ میں داخلہ لیا اور وہاں مولا نا مفتی عزیز الرحمٰن اور مولا نا ناظر حسن سے تکمیل کی ، دوبارہ حدیث شریف حضرت مولا نا رشید احمسہ گنگوہی سے پڑھی۔

مدرسه عربیه عبدالرب دبلی اور میر گھ میں تدریس کی خدمات انحبام دینے کے بعد میں سرسیارے میں دارالعلوم دیو بند میں بحثیت استاذ آپ کا تقرر ہوا، اس الے حک اعلیٰ تدریس خدمات انجام دین، ساتھ ہی رسالہ 'القاسم' اور 'الرشید' کے مدیر بھی رہے ۔ علامہ محمدانور شاہ کشمیری میسیّد ، مولا نامفتی عزیز الرحمٰن میسیّد اور مولا ناشیبر احمد عثمانی میسیّد کے ساتھ جامعہ اسلامیہ ڈابھیل ضلع سؤرت تشریف لے گئے اور وہاں آخری وقت تک درس و تدریس میں مشغول رہے ۔ آپ کے تلامذہ سینکر ول کی تعداد میں ہیں۔

آپ اُردواور فاری زبان کے قادر الکلام شاعر بھی تھے، آپ نے دار العلوم دیو بند کے <u>سرتعلق رکھتا ہے۔</u> <u>۳۲۸ اِرھ کے جلسہ تقسی</u>م اسناد میں ایک''مسد''' پڑھ کر سنایا تھا جو پڑھنے سے تعلق رکھتا ہے۔ آپ حضرت مولا نا رشید احمد گنگو ہی بھٹا کے خاص مریدوں سے تھے۔ عیدالاضح بروز جمعہ عصر کے وقت ۲<u>۵۳ا</u> ھے میں وصال ہوا۔ (تذکرہ اسلاف ج8 ص27)

# (159)منشى محمد قاسم لد هيانوى مِيناتِه

حضرت شیخ الہند مولا نامحمود حسن رئیتات کا ترجمہ قرآن جو مولا نا مجید حسن رئیتات نے پہلی بار بجنور سے شائع کیا تھا۔اس کی کتابت منشی محمد قاسم لدھیانوی رئیتات نے کی تھی۔

#### ( 160 ) حضرت مولا نا مجيد حسن عشيه

افسوس ہے پچھلے دنوں مولوی مجید حسن صاحب مالک اخبار مدینہ بجنور کا انتقال ہوگیا۔ مرحوم نے اپنے اخبار کے ذریعہ ملک وملت کی جوعظیم اور طویل خدمات انحبام دی ہیں اُن کو ہندوستانی صحافت کی تاریخ کا کوئی طالب علم نظر انداز نہیں کرسکتا۔ اُن کی پوری زندگی جدوجہداور محنت ومشقت کی تفسیر تھی اور اس اعتبار سے وہ آج کل کے نوجوانوں کے لئے ایک لائق تقلید نمونہ تھے۔ علمائے دیو بند کے بڑے گرویدہ اور نہایت مخبر وسیر چشم انسان تھے اللہ تعالی اُن کی قبر ٹھنڈی رکھے۔ (جنوری ۱۹۲۷ء)۔ (وفیات بُرہان ص ۱۱۱)

حضرت شخ الہندمولا نامحمود حسن مُنظِيد کے انقال کے بعد ان کا ترجمہ قرآن سبب سے پہلے آپ نے بجنور سے شائع کیا۔ آپ ہی کی تحریک پر حضرت مولا ناست بیراحمہ عثانی مُنظید کے نام سے مشہور ہے۔ نے تفسیر کھی جو'' تفسیر عثانی'' کے نام سے مشہور ہے۔

### (161) قارى محمد عبدالرشيد ومثالثة

قاری محمدعبدالرشید بین حافظ احمد حسن بین مولا نا نور محمد حساحب حقانی میشید آپ 1922ء شہرلدھیانہ میں پیدا ہوئے۔آپ کے اساتذہ میں حضرت قاری فتح محمد صاحب پانی پتی مہاجب مدنی میشید تھے۔تقسیم ہند کے بعد لا ہور میں مستقل سکونت اختیار فر مائی ، اور مکتبہ نورانی (نورانی کتب خانہ) کے نام سے ایک ادارہ قائم فرما یا اور اہتمام کے ساتھ ہندوستان میں طبع شدہ درس نظامی کے متعلق کتب منگوا کرشائع فرمات تھے۔حقانی پرنٹنگ پریس قائم فرما یا اور حضرت سفیخ الہند میشید کا ترجمہ قرآن اور مولا نا شبیر احمد عثانی میشید کی تفسیر عثانی سب سے پہلے پاکستان میں بہت محنت و کوشش سے شائع فرمائی۔

1970ء میں حج بیت اللہ کے لیے تشریف لے گئے تھے، پھر مدینہ منورہ میں ہی ہجرت

کی نیت سے مستقل قیام فرمالیا، اور خدمت کلام الله میں تاحیات مصروف رہے۔ اور جب <u>۱۳۹۸ صلاح</u> میں آپ کے برادر اصغر حضرت مولا ناعبد الحمید صاحب کا انتقال ہو گیا تو اسکے بعد مدرسه ام المدارس فیصل آباد کے اہتمام کے فرائض بھی تاحیات سرنجام دیتے رہے۔

عمر کے آخری حصہ میں شوگر کے علاوہ دل کا عارضہ اور دیگر بیاریوں میں مبتلا رہے اور ۲۱ شوال ۱۳ ساس اور تکری حصہ میں شوگر کے علاوہ دل کا عارضہ اور دیگر بیاریوں میں مبتلا رہے اور ۲۱ شوال ۱۳ ساس اور جنت البقیع میں حضرت عثمان مجیشت کے قریب تدفین ہوئی۔ اولاد میں ایک لڑکا قاری محمہ عبدالما لک اور دولڑکیاں بڑے ہونے تک جیموڑیں۔ (خاندانی روایت)

#### (162)ابراہیم بن عمر بقاعی

ابوالحسن ابراہیم بن عمر لقب برہان الدین، ادیب، شاعر، مورخ ومفتر شافعی۔ آپ وی میں خِربة روحامیں پیدا ہوئے جو بقاع کے نواح میں واقع ہے۔ آپ 12 سال کی عمر تک وہاں رہے۔ پھر ۲۱ ھے میں قبائلی جنگ کے بعد اپنے خاندان کے ساتھ وادی التیم کی طرف جھرت کی۔ پھر حصول علم کے لیے دمشق روانہ ہوگئے۔ وہاں علی بن شمس جزری، تاج بن بہدا در غرابیلی، ابن قاضی شھیہ وغیرهم سے علم حاصل کیا۔ مزید علم کے لئے بیت المقدس اور پھر مصر کا سفر کیا۔ قاہرہ میں علاء قلقشندی و قایانی وغیرہ سے حصول علم کیا۔ وہ بھی ابن ججر کے اکابر تلامذہ میں سے شھے۔ ابن ججر نے آپ کو قاری صحیح بخاری کے عنوان سے ملک ظاہر جُھُمُن کے کل میں متعین کیا تھا۔ پھر مصر میں سکونت اختیار کی اور تحریر وتقریر میں مصروف ہو گئے۔

آپ نے اپنی تحریر وتقریر میں صوفیاء پر تنقید کی ہے۔جس پر انہیں مشکل ومحن الف حالات کا سامنا کرنا پڑا۔ اور مصر چھوڑ کر دمشق آگئے۔ یہاں بھی آپ نے صوفیاء کے سماع کی روّ میں کتاب'' انارة الفکر بماهو الحق فی کیفیة الذکر''لکھی۔

کثر التالیف سے 40 کے قریب تصنیفات ہیں مشہور یہ ہیں: (۱) نظم اللّدر فی تناسب الایات والسور (۲) رساله الاقوال القویمه فی حکم النقل من الکتب القدیمه (۲) تحذیر العباد ببدعه الاتحاد (۲) فصوص الحکم ابن عربی و تأثیة ابن فارض و دیگر معتقدان وحدت وجود کے ردیس میں (۵) تهدیم الارکان من لیس فی الامکان ابدع میں کان (۲) جواهر البحار فی نظم سیری النبی المختار (۵) النکت الوفیة بما فی شرح الالفیّه (۵)

علم حدیث پرہے۔الفیہ عراقی ، پرحاثیہ ہے۔

آپ نے ۱۸۵۸ همیں وفات پائی۔ (آزاددائرۃ المعارف ویکی نقه) (163) مجمعلی لا ہوری

مولوی مجمعلی لا ہوری مرزا قادیانی کے مرنے کے بعداس کا مرید خاص حسیم نورالدین اس کا نائب بنا۔ 1914ء میں بیمر گیا تو مرزائیوں میں اختلاف ہوا۔ پھی کی رائے تھی کہ مرزا کے مرید مولوی محمعلی کو دوسرا جانشین بنایا جائے جبکہ بعض کی رائے تھی کہ مرزا کے جیٹے بشیرالدین محمود کو دوسرا جانشین بنایا جائے ۔ مرزے کی دوسری بیوی نصرت کی چاہت تھی کہ اس کا بیٹا ہے۔ چنا نحپ مرزے کے بیٹے کو دوسرا جانشین بنایا گیا۔ ویسے مولوی محمطی زیادہ پڑھا کھا تھا اس نے قرآن پاک کا انگریزی اور اردو میں ترجمہ کیا بخاری شریف کا ترجمہ بھی کیا۔ حضرت تھانوی پڑھائے کی تفسیر کا نام بیان القرآن ہے اور محمطی لا ہور نے بھی اردوزبان میں بیان القرآن کے نام سے ایک تفسیر کا تام ہے۔ مولوی محمطی اور اس کے ساتھیوں نے باوجود کیہ وہ بھی قادیانی کے خاص مرید تھے مسرزا قادیانی کے بیٹے کی بیعت نہ کی ۔ ان کو '' غیر مبایعین'' کہا جا تا تھا ان کا ایک رسالہ نکاتا تھا جس کا تام تھا '' پیغام صلح'' اس لئے ان کو '' پیغام'' کہا جا تا تھا۔ مولوی محمطی نے لا ہور میں اپنا مرکز بنایا اس لئے ان کو '' لا ہوری مرزائی'' کہا جا تا تھا۔ مولوی محمطی نے لا ہور میں اپنا مرکز بنایا اس لئے ان کو '' لا ہوری مرزائی'' کہا جا تا تھا۔ مولوی محمطی نے لا ہور میں اپنا مرکز بنایا اس لئے ان کو '' لا ہوری مرزائی'' کہا جا تا تھا۔ مولوی محمطی نے لا ہور میں اپنا مرکز بنایا اس لئے ان کو 'لا ہوری مرزائی'' کہا جا تا تھا۔ مولوی محمطی نے لا ہوری مرزائی'' کہا جا نے لگا۔

لاہورکومرکز بنانے کے بعداس گروپ نے اپنے نظریات میں تبدیلی کی تا کہ تقت دس کی الگ دکان سجائیں اور کہنے گئے کہ مرزا قادیانی نبی نہ تھا بلکہ مجدد تھ[عجیب بات ہے کہ اقتدار نہ ملاتو قادیانی کا مرتبہ گرادیا اور اس کی نبوت کے منکر ہو گئے اگر ان کو اقتدار مل جاتا تو کھل کر مرز ہے کو نبی کہتے ] بہر حال مرز ہے کے یہ دنوں بیٹے (مرز ابشیر الدین محمود اور مرز ابشیر احمد) ڈٹ گئے کہ نہ نہ، مرزا نبی تھا جو اُس کا انکار کرے وہ کا فر ہے۔اس موضوع پر انہوں نے کست بیں لکھیں تقریریں کیس۔اپنی عبادت گاہوں میں اپنے اجتماعات میں اسس موضوع پر لوگوں کی ذہن سازی کی لاہوریوں سے مناظرے کئے۔گریا ور مجدد کہہ کر قادیانی کو پیش کرتے ہیں اور لاہوری زیادہ خطرناک ہیں لاہوریوں کا مکریہ ہے کہ وہ مجدد کہہ کر قادیانی کو پیش کرتے ہیں جب کہ دل سے وہ قادیانی کو نبی مانتے ہیں۔

امیر شریعت مولا ناسیدعطاء الله شاہ بحن اری ٹیشلئے سے کسی نے پوچیسا کہ لا ہوریوں و

قادیانیوں میں کیا فرق ہے؟ آپ نے فی البدیہ فرمایا کہ بردولعنت ، خزیر ، خزیر ہوتا ہے ، چاہے گورے رنگ کا ہوریوں کا مرکز لا ہور گورے رنگ کا کفر کفر ہے چاہے لا ہوری ہویا قادیانی ، لا ہوریوں کا مرکز لا ہور میں ہے قادیانیوں کا مرکز پاکستان ہے کے بعد چناب نگراوراب ان کا مرکز بہشتی مقبرہ سمیت لندن کوسدھار گیا ہے تمام علائے اسلام نے دونوں گروپوں کے کفر کا فتوی دیا۔قومی اسمبلی اور سے ریم کورٹ تک سب نے دونوں کوغیر مسلم گردانا ہے۔ (انٹرنیٹ)

### (164) حضرت مولانا احمد سعيد د ہلوي تشاللة

آپ' سیان الہند' مولا نااحم سعید کے نام سے مشہور ہوئے، بچپن میں قرآن مجید حفظ کیا، پھر مختلف علماء سے تحصیل علم میں مصروف رہے۔ شمیل غالباً مولا نامفتی کفایت اللّہ دسے گ۔ تحصیل علم کے دوران ہی میں آریہ ساجیوں سے کامیاب مناظرے کئے۔ پہلی جنگ عظیم میں آریہ ساجیوں سے کامیاب مناظرے کئے۔ پہلی جنگ عظیم میدان (۱۹۱۴ء۔ ۱۹۱۸ء) کے بعد جب خلافت کی تحریک شروع ہوئی تو دیگر علماء کے ساتھ آپ بھی میدان سیاست میں شکل آئے۔ اس زمانہ میں جمعیۃ علماء ہند قائم ہوئی اور آپ اس کے ناظم قرار پائے اور طویل مدت تک اس کے ناظم رہے۔ شیخ الاسلام حضرت مولا ناسید حسین احمد مدنی میں تو دیگر آزادی کے بعد اس کے بعد جنگ آزادی کے بعد اس کے صدر متحب ہوئے۔ آپ مشاہیر علماء ہندگی صف اوّل میں امران کے بعد جنگ آزادی مقام رکھتے تھے۔ کے سلسلہ میں بار بارجیل گئے۔ آپ مشاہیر علماء ہندگی صف اوّل میں امتیازی مقام رکھتے تھے۔ مولا نامنظور نعمانی لکھتے ہیں کہ

''اللہ تعالیٰ نے مولانا کوتقریر و بیان کا بڑا کمال عطافر ما یا تھا۔ د تی کی ٹکسالی زبان ہولیے تھے۔ تقریر میں دریا کی سی روانی ہوتی تھی۔ ان کا خاص علمی اور تصنیفی کارنامہ قرآنی مضامین کوآسان اردو زبان میں سمجھانے والی ان کی تفسیر 'دشہیل القرآن' ہے یہ تفسیر دوجلدوں میں چھی تھی۔'' مولانا سیّد حسین احمد مدنی پُریسیٰ تحریر فرماتے ہیں کہ ''کسی کتاب کی مقبولیت اور افادیت کے لئے سبحان الہند حضرت مولانا احمد سعید صاحب کا نام سند اور ضانت ہے اور موصوف کا نام کسی تصنیف پر آب کی ضرورت نہیں رہتی۔'' کشف الرحمٰن مع تیسیرا القرآن و تسہیل القرآن ، یہ عام فہم ترجمہ و تفسیر آپ کی کا ۲۰ ، ۲۰

سال کی عرق ریزی کا نتیجہ ہے۔ آپ کی دیگر تصانیف مسین'' پردہ کی باتین''' رسول صلّ اللّہ اللّٰہ اللّٰہ اللّہ اللّٰہ الللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ اللّٰہ الللّٰہ اللّٰہ ال

#### (165)حضرت مولانا غلام نبی فاروقی میشید

''سنگاہو'' مردان سے پچھ ۲۰ میل کے فاصلہ پرشال مشرق کی جانب ایک چھوٹا سے گاؤں ہے۔ ضلع مردان میں جناب مولا نا عبدالرجمان فاروتی (م ۱۳ محرم ۱۳۲۱ ہے، کمئ 1944ء) کے گھر 1895ء میں پیدا ہوئے۔ سلسلۂ نسب سید نافاروق اعظیم ڈلٹٹؤ سے جاماتا ہے تخلص'' ابوتراب' ہے۔ ابتدائی تعلیم اپنے والدصاحب سے حاصل کی پھرعلاقہ کے مختلف علماء سے مختلف علوم وفنون کی کتابیں پڑھیں۔ ان میں مولا نافضل الرجمان فاصل میسنڈو (انڈیا) ساکن گاڑتحصیل صوابی ضلع مردان خصوصیت سے قابلِ ذکر ہیں۔ پھر دارالعلوم نعمانیہ لاہور کے صدر مدرس مولا ناغلام مرسشد صاحب (سابق خطیب شاہی مسجد لاہور) اور نائب صدر مدرس مولا ناشاہ رسول صاحب ہزاروی سے استفادہ کیا۔ سے تصیلِ علم کرتے رہے اعلاق تعلیم کے لئے ۵ میں ایور میں مظاہر العلوم سہارن پور میں داخلہ لیا اور پھر دارالعلوم سہارن پور کے مولا نا ناراحمد بہاروی سے استفادہ کیا۔

پھر لا ۳ سابھ ہے، 1927ء میں دارالعلوم دیو بند میں داخلہ لیا مولا نامحمد رسول خان ہزاروی، مولا نااعز ازعلی اورعلامہ شبیراحمدعثانی سے کتب حسد بیث پڑھیں۔اورامام العصرمولا ناانور سشاہ کشمیری پڑھی سے دور ہُ حسدیث پڑھ کر سندفراغت حاصل کی۔پھروالپسس وطن آئے اور دینی کام شروع کیا۔

ستمبر 1942ء میں جامع مسجد محلہ گوجرال، شرق پور ضلع شیخو پور میں خطیب مقر ہوئے اور ایک عرصہ تک وہال خطابت کے ساتھ درسِ قرآن کا سلسلہ جاری رکھا۔

پھرشیخ الحدیث مولانا امین گل صاحب کے ایماء پر آپ کو 10 مارچ 1962ء میں بلالیا

گیا، اس دوران دیگر کتب فنون کے علاوہ تفسیر بیضاوی اور مسلم شریف بھی زیر درس رہیں، 1969ء میں نقاہت کی وجہ سے تدریسی سلسلہ ختم ہوا۔

تصانیف: (۱) سیرت خیرالبشر، (پشتو) دو خیم حبلدوں مسیں ہے (۲) القصائد العربیة فی تن کار خیرالبتریة سیرت الرسول پر آپ کے طویل عربی قصائد کا غیر مطبوعہ مجموعہ ہے۔ (۳) دیوان، مختلف عربی وفاری اور پشتو کے قصائد و مراثی کا مجموعہ۔

72 سال کی عمر ۱۲ محرم ک<mark>و سازھ/ 4 جنوری 1977ء کو وصال ہوا ، اور اپنے وطن میں</mark> تدفین ہوئی۔ (مشاہیرعلاء دیوبندج۲ص۵۹۲)(ج۳س ۹۲)

#### (166)\_ميان قمرالدين ميال

میاں قمرالدین بن میاں مجد اساعیل (پیدائش 1862ء، وفات 1952ء) آپ اپنی بھائیوں میں سب سے بڑے تھے۔ اچھرہ لاہور کی بہت پرانی مضافاتی بستی تھی۔ جب ابتداً اس بستی کی بنیادر کھی جارہی تھی توشہر لاہور بھائی دروازہ کے رہنے والے ایک دین دارریئس آرائیس خاندان کے بڑے نیک دل اور مخیر بزرگ میاں قمرالدین بیائی نقل مکانی کر کے اچھرہ میں آکر آبادہو کے رمیاں صاحب کی تعلیم مڈل تھی۔ دارالعلوم فتحیۃ پانچ افراد کی اعانت سے چلتا تھا جن میں آپر فہرست میاں صاحب کی تعلیم مڈل تھی۔ والعلوم فتحیۃ پانچ افراد کی اعانت سے چلتا تھا جن میں آپر آپر فہرست میاں صاحب خود تھے۔ 6 190ء تا 1952ء تک جامعہ فتحیۃ آپ کی زیر سر پرتی رہا۔ آپ (1927ء تا 1932ء) رسالہ تائیدالاسلام کے سر پرست رہے۔ امیر شریعت مولا ناسید عطااللہ شاہ بخاری بیشتہ کے دستِ راست تھے۔ آپ مجلس احرار اسلام ہند کے خازن، شعبہ سبای تحفظ ختم نبوت وقف قادیان میں مسجد ختم نبوت اور مدرسہ قائم کیا تو میاں صاحب نے اس کا مِرْتِی میں بہت سرمایہ خرج کیا۔ حضرت بخاری بیشتہ توت اور مدرسہ قائم کیا تو میاں صاحب نے اس کا مِرْتِی میں بہت سرمایہ خرج کیا۔ حضرت بخاری بیشتہ آپ کو احرار کا بینک کہا کرتے تھے۔ 1946ء میں مجلس احرار اسلام ہند کا آخری اجلاس آپ کی ہی رہائش گاہ اچھرہ میں ہوا تھا۔ انجمن نعمانیہ لاہور کے سالانہ جلسہ میں آپ کو بطور مہمان خصوصی مدعوکیا رہائش گاہ اچھرہ میں ہوا تھا۔ انجمن نعمانیہ لاہور کے سالانہ جلسہ میں آپ کو بطور مہمان خصوصی مدعوکیا جاتا تھا۔ (سیدی وابی میں ۱۲ اور سالہ تائید لاہور کے سالانہ جلسہ میں آپ کو بطور مہمان خصوصی مدعوکیا جاتا تھا۔ (سیدی وابی میں ۱۲ اور سالہ تائید لاہور کے سالانہ جلسہ میں آپ کو بطور مہمان خصوصی مدعوکیا جاتا تھا۔ (سیدی وابی میں ۱۲ اور سالہ تائید لاہور کے سالانہ ورسے سالہ تائید لاہور کے سالانہ برس سالہ تائید لاہور کے سالانہ ورسے سالہ تائیل سالم میں آپ کو بطور مہمان خصوصی مدعوکیا

# (167) حضرت علامه سيد ديدارعلى شاه الورى ميشة

مولانا ابومحمہ سیدمحمہ دیدارعلی شاہ ابن سیدنجف علی ۱۲۷سے/ 1852ء بروز پیرمحلہ نواب پورہ ، الور میں پیدا ہوئے ۔ آپ کے عم مکرم ، باخدا بزرگ مولانا سید نثار علی شاہ رحمہ اللہ تعالیٰ نے آپ کی ولادت سے قبل آپ کی والدہ ماجدہ کو بشارت دی تھی کہ'' تیرے ہاں ایک لڑ کا پیدا ہو گا جو دین مصطفوی کوروشن کریگا اس کا نام دیدارعلی رکھنا''۔

آپ کا سلسلۂ نسب حضرت امام موئی رضارضی اللہ تعالیٰ عنہ تک پہنچتا ہے۔ آپ کے آباؤ اجداد مشہد سے ہندوستان آئے اور الور میں قیام پذیر ہوئے۔ آپ نے صرف نحو کی ابتدائی کتابیں، الور میں مولانا، قمر الدین سے پڑھیں، مولانا کرامت اللہ خال سے دہلی میں درسی کتابوں اور دور ہو حدیث کی تحکیل کی ، فقہ ومنطق کی تحصیل مولانا ارشاد حسین رام پوری سے کی ، سند حدیث مولانا احمد علی محدث سہار نیوری اور حضرت مولانا شاہ فضل الرحلٰ شنج مراد آبادی سے حاصل کی ، حضرت مشیخ علی محدث سہار نیوری اور حضرت مولانا وصی احمد محدث سورتی آپ کے ہم درس تھے۔ الاسلام پیرسید مہرعلی شاہ گولڑوی اور مولانا وصی احمد محدث سورتی آپ کے ہم درس تھے۔

آپ سلسلۂ نقشبند ہے میں حضرت مولا نافضل رحمٰن گنج مراد آبادی کے مرید اور خلیفہ تھے، سلسلۂ چشتہ میں حضرت مولا ناسید علی حسین کچھو چھوی اور سلسلہ قادر ہے میں احمد رضا بریلوی نے خلافت دی۔

کا ۳۲ ایس دارالعلوم میں الور میں قوت الاسلام کے نام سے ایک دارالعلوم مت کم کیا پھر لا ہور تشریف لا کر جامعہ نعیمیہ میں فرائض تدریس انجام دیتے رہے۔ ہس الھ اللہ ہشروع کی ۔ لا ہور تشریف لا کے اور معجد وزیر خال میں خطابت کے ساتھ درس و تدریس کا سلسلہ شروع کی ۔ لا ہور تشریف لائے اور معجد وزیر خال میں خطابت کے ساتھ درس و تدریس کا سلسلہ شروع کی بنیاد سرم سالھ کے 1925ء میں مرکزی انجمن حزب الاحناف کی بنیاد رکھی ۔ مولا نا سید ابو الحسنات قادری صدر جعیت علماء پاکستان (رحمہ اللہ تعالیٰ) اور حضرت مولا نا ابو البرکات سید احد شخ الحدیث وارالعلوم حزب الاحناف لا ہور۔ دونوں بیٹے آپ ہی کے فضل و کمال البرکات سید احد شخ الحدیث وارالعلوم حزب الاحناف لا ہور۔ دونوں بیٹے آپ ہی کے فضل و کمال کے عکس جمیل ہیں۔ آپ عربی، اردواور فارسی میں شعر بھی کہتے تھے۔ رجب المرجب ۱۹۵۳ الله کا میں اور جامع مسجد اندرون د بلی دروازہ لا ہور میں فن ہوئے۔ (خیاء طیبہ ڈائے کام)

# (168) پروفیسرمولا نامجم الدین ہلمی میشد

آپ مولا نا احمد دین کے فرزند تھے۔ ۲۸۱<u>یا س/ 187</u>0ء کے قریب ڈھریالہ جالپ ضلع جہلم میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم اپنے والد ماجد سے حاصل کی پھرموضع بھرت ضلع سرگودھا میں پڑھتے رہے۔اعلیٰ تعلیم کے لئے دارالعلوم دیو بند میں داحت لہ لیا اور علامہ محمد انور شاہ کشمیری اور دیگر اساتذہ سے دورہ حدیث پڑھ کر فراغت حاصل کی۔ پنجاب یو نیورسٹی سے مولوی فاصل اورمنشی فاصل کے امتحانات بھی پاس کئے۔اپریل 1919ء تا 1935ء اورینٹل کالج لا ہور میں بطور ہیڈ مولوی تدریسی خدمات انجام دیں۔

آپ نے اپنے آبائی وطن میں تعلیم کو عام کرنے کے لئے اسلامیہ ہائی سکول بنیا در کھی۔
قابل اور ذبین طلبہ کے تعلیمی اخراجات برداشت کئے اور انہسیں اعلیٰ تعلیم کے مواقع مہیا گئے۔
قادیا نیت کی تر دید میں بہت سرگرم تھے۔ اسی سلسے میں مشہور مقدمہ بہاولپور (1932ءم) میں بطور
گواہ پیش ہوئے تھے اور اپنے استاذ علامہ انور شاہ تشمیری رئیسٹۃ اور دوسرے علماء کے ساتھ علمی سطح پر
قادیا نیت پر ضرب لگائی۔ اپنے گاؤں کی مسجد کے خطیب بھی رہے۔ کویت میں بھی ایک درسگاہ کے صدر مدرس رہے تھے۔ مولا نا کے آخری ہیں سال اور پنٹل کالج لا ہور مسیں بحیثیت پر وفیسر گذرے۔ بڑے مہمان نواز ، خوش اخلاق ، تبحر عالم و فاضل تھے۔

۱۳ رجب ۱۳<u>۳ سار سال 1</u>6 جولائی 1943ء کو جالندھر میں فوت ہوئے اور وہیں دفنائے گئے۔تصانیف میں'' امثال القرآن'' یا دگار ہے۔ (پروفیسر قاضی محمد احمد ہزاروی ۱۳۹۰)

# (169) مولانا غلام مُصطفى مسعُو دى كشميرى مُشِلِيّا

آپ پنجاب یو نیورس کے مولوی فاضل اور منثی فاضل سے حضرت شاہ صاحب میسی سے بھی آپ کوشرف ہمذ حاصل تھا اور دیو بند وڈ ابھیل میں کی سال تک آپ کی صحبت میں رہے سے اس دوران آپ نے تفسیر وحدیث میں خاص خدافت پیدا کی۔شاہ صاحب میسی کی وفات کے بعد کشمیر چلے آئے علمی سیاست میں حصہ لیا۔ 1934ء میں سال بھر کے لئے ریاست سے جلائے وطن کئے گئے ۔ 1948ء میں مظفر آباد سے کشمیر آسمبلی کے ممبر پئنے گئے ۔ 1948ء میں قبائلوں نے آپ کواپنی برادری کے چاردیگر افراد (مولوی محمہ یوسف شاہ ابن پیرامیرشاہ مولوی عزیز الرحمٰن ابن پیر عبداللہ شاہ پیرموی شاہ فرزند قاضی عبداللییر فیروزشاہ ابن پیراحمرشاہ ) سمیت گرفار کر کے صوب سے مبداللہ شاہ پیرموی شاہ فرزند قاضی عبداللییر فیروزشاہ ابن پیراحمرشاہ ) سمیت گرفار کر کے صوب سے مبداللہ شاہ کی میں میں میں سال بھر قید رکھا۔ جنوری 1949ء میں وہاں سے رہا ہوکر جموں میں خان جہاز میں سرینگر آ رہے تھے کہ بانہال کے پہاڑ کی ایک اونجی چوٹی سے بہ جہاز نگرا کر پاش پاش ہوگیا اس حادث جانکاہ کا شکا ہونے والے ۲۵ مسافروں میں تین مسعودی علماء جہاز میام مصطفے مولوی عزیز الرحمٰن اور مولوی مجمد یوسف ) بھی تھے تیوں فضلائے پنجب ب

یونیورٹی اور تینوں ہی تحریک ٹریتِ تشمیر کے سرگرم مجاہد تھے۔

مولانا غلام مصطفے صاحب ایک آتش بیان مقرّر تھے۔عوامی جلسوں کے عسلاوہ ان کی ہنگامہ خیزتقریروں سے قانون ساز اسمبلی کے ایوان میں سناٹا چھا جایا کرتا تھا اور سرآینگر جیسا مغرور وزیراعظم بھی آیکی جُراُت دلیری اور صداقتِ بیان کالوہا مانتا تھا۔ آپ کا اِکلوتا فرزند عبداللہ سشاہ سشمیر کے محکمہ بجلی میں ملازم ہے۔

### (170) حضرت مولا نامحمد عبدالله فاروقی وشالله

مولانا عبداللہ فاروقی رئیسی مولانا محمہ صاحب رئیسی کوٹ بادل خان کے صاحبزاد سے سے والد بزرگوار سے مشقی طبیعت وراثت میں پائی تھی۔حضرت شیخ الہند رئیسی کے خصوصی تلامذہ میں سے سے اور حضرت ہی سے بیعت سے طالب علمی کے زمانہ میں مولانا حبیب الرحمٰن صاحب رئیسی مہتم دارالعلوم دیو بند نے ان کو حضرت گنگوہی رئیسی کی خدمت میں پیش کیا کہ آپ کے خلیفہ کا لڑکا ہے اس کو بیعت فرمالیں۔اس پر حضرت گنگوہی رئیسی نے فرمایا کہ اس کو محبت تو مولوی محمود حسن رئیسی سے میں بیت کر کے کیا کروں گا؟

چنانچہ اصرار کر کے حضرت شیخ الہند وکھیں ہے بیعت ہوئے۔ شیخ الہند وکھیں کی وفات کے بعد حضرت سے غایت درجہ کا تعلق تھا۔ کے بعد حضرت مولا نا عبدالقا دررائے بوری وکھیں ہے رجوع کیا۔ حضرت سے غایت درجہ کا تعلق تھا۔ بھائی دروازہ کے مسلم ہائی سکول لا ہور میں فارسی ٹیچر تھے۔ اپنے والد صاحب کی طرح گریہ بہت غالب تھا۔ روتے روتے رخساروں پر نالیاں ہی بن گئی تھیں۔ اکثر حافظ کے اشعار پڑھتے تھے اور کبھی ہم وجد میں آخر حضرت وکھی سناتے تھے۔

1951ء تک لاہور میں آپ کا قیام مولانا عبداللہ فاروقی مرحوم کے مکان (چنگڑ محسلہ)
میں رہا۔مولانا اپنی قلیل تخواہ کے باوجود اولوالعزمی اور بڑے ذوق وشوق سے میز بانی کے فرائض
انجام دیتے اور اس کو اپنے گئے ایسی سعادت اور خوش بختی خیال فرماتے کہ کسی طرح اس میز بانی کی
حق اور شرف سے دستبردار اور دوسرول کے حق میں ایثار کے لئے تیار نہ ہوئے۔حضر سے بیسیٹ کی
طبیعت نہایت حساس واقع ہوئی تھی۔اور شفقت اس میں کوٹ کوٹ کر بھری تھی۔مولانا کے دل کی
فراخی کے ساتھ انکے مکان کی تنگی اور آمدنی کی قلت کے ساتھ مہمانوں کی کثرت کا شد سے
احساس تھا۔ مگر یہ موضوع ان کے لئے بڑے حزن و ملال کا باعث بن جاتا تھا بعض او سیاست

پاؤں پکڑ کراورروروکرعرض کرتے کہان کواس دولت سےمحروم نہ کیا جائے۔'' ایک مرتبہ فرمایا:

"مولانا عبدالله صاحب کے والد مولانا محمہ صاحب (کوٹ بادل خان ضلع جالندھر) بڑے عاشق سے، بڑے خوش الحان سے۔ ایک بستی سنگیاں میں تشریف لے گئے۔ لوگ باہر درختوں کے نیچے اکشے سے۔ وارث شاہ کی ہیر رانجھا ہورہی تھی۔ خادم سے کہا آؤ وہاں چلیس اور اُن سے کہا لاؤ ہم ہیر سنائیں۔ ایسا پڑھا کہ دل کو تھنجے لیا۔ لوگوں نے کہا واہ مولوی صاحب۔ پھر ہیرکو چھوڑ کرقر آن شریف پڑھ کر وعظ شروع کر دیا۔ سب بستی کی بستی مرید ہوگئ۔"

اخیر میں بہت زیادہ بیار ہو گئے تھے۔ 1956ء میں میوہ پیتال میں انتقال ہوا۔ جنازہ صوفی عبدالحمید بیشتی کی کوٹھی پر بعد تراوی لایا گیا۔ نماز جنازہ حضرت رائے پوری بیشتی کے حکم سے مولا ناعبدالعزیز متحملوی بیشتی نے پڑھائی۔

مولوی عبدالوحیدصاحب کہتے ہیں کہ میں نماز جنازہ کے لئے حضرت میں ہیاتہ کے ساتھ کھڑا ہوا حضرت فرمار ہے تھے''بہت ہی مبارک آ دمی تھے، ایسی طبیعتیں اور نسبتیں بہت ہی خال خال ہوا کرتی ہیں اور اس زمانہ میں تو بالکل ہی کم ہیں، میں ہی حضرت مولانا کو جانتا ہوں کہ حضرت مولانا کیا چیز تھے۔'' میانی شریف قبرستان میں احاطہ مولانا احماعی لا ہوری میشید کے قریب وفن ہوئے۔ کیا چیز تھے۔'' میانی شریف قبرستان میں احاطہ مولانا احماعی لا ہوری میشید کے قریب وفن ہوئے۔

# (171)مولانا ميجرشمس الدين مثلثة

سآپ نے بھی سیاست میں حصہ نہیں لیاعلمی مشاغل میں دلچیپی تھی حصول علم اور ترویج علم میں ہی مشغول رہے کثیر المطالعہ تھے۔اسلامی تاریخ انکا پہندیدہ موضوع تھا برصغیر میں مسلمانوں کی علمی تحریکات اور انکی تہذیبی وتدنی سرگرمیوں پر گہرنظرتھی۔میجرشس الدین جوریاست کے وزیر معارف تھے۔نہ صرف سرکاری حلقوں میں قدر ومنزلت کی نگاہ سے دیکھے جاتے تھے بلکہ عوام کے ہرطقہ کے لوگوں میں ان کا بے حداحترام ودقارتھا۔

ان کے دور وزارت میں ریاست کی تعلیمی سرگرمیوں میں بہت اضافہ ہوا مکتب اسکیم جس کا مقصد ریاست میں عوامی سطح پرعلم کا فروغ تھا انہیں کے دور میں جاری ہوئی۔اسلامی مما لک کے جودنوں آتے انہیں بطور خاص بہاولپور میں مدعوکر کے ان سے طریق تعلیم اور فروغ تعلیم کے منصوبوں پر تبادلہ خیالات کرتے۔

وہ مسلم ایجوکیشنل کا نفرنس علی گڑھ کے رکن تقیقیم ہند کے بعد ۱۹۵۱ میں جب جناب سید الطاف علی بریلوی نے آل پاکستان ایجوکیشنل کا نفرنس کے نام سے کراچی میں اس کا احیاء کیا تو میجر صاحب اس کے خاص سرپرستوں میں شامل تھے آئی ایک کڑھی کراچی میں یارس کا لونی کے پاس ہے جہاں ملازمت سے فراغت کے بعد انہوں نے مستقل رہائش اختیار کر کی تھی یہیں الطاف علی صاحب بریلوی اور دوسرے اہل علم سے ان کی علمی صحبتیں رہتی تھیں۔

میجرصاحب کے کتب خانہ میں بہترین نایاب کتب کا ذخیرہ تھا۔وہ مطالعہ کتب کے دوران کتاب کے حاشیوں پرضروری نوٹ کھنے کے عادی تھے تا کہ تحقیقی کاموں میں ان سے مدد لینے میں آسانی ہو۔ میجرصاحب بعض علمی موضوعات پر تحقیقی کام کررہے تھے افسوں ہے آخری عمر میں جب دوسری مصروفیات سے آئہیں خاصی فراغت حاصل تھی ان کی صحت جواب دے گئ دیا بیطس کا مرض جوا پنے جلو میں نوع بہنوع امراض کیکر آتا ہے ان کا جان لیجیا خابت ہوا اس موذی مرض نے ان کی بینائی کو بھی متاثر کر دیا تھا جس کی وجہ سے ان کا لکھنا پڑھنا موقوف ہو گیا تھا تاہم مرض نے ان کی بینائی کو بھی متاثر کر دیا تھا جس کی وجہ سے ان کا لکھنا پڑھنا موقوف ہو گیا تھا تاہم مرض نے ان کی بینائی کو بھی متاثر کر دیا تھا جس کی وجہ سے ان کا لکھنا پڑھنا موقوف ہو گیا تھا تاہم مرض نے ان کی بینائی کو بھی متاثر کر دیا تھا جس کی وجہ سے ان کا لکھنا پڑھنا موقوف ہو گیا تھا تاہم مرض نے ان کی بینائی کو بھی متاثر کر دیا تھا جس کی وجہ سے ان کا لکھنا پڑھنا موقوف ہو گیا تھا تاہم مرض نے ان کی بینائی کو بھی متاثر کر دیا تھا جس کی وجہ سے ان کا لکھنا پڑھنا موقوف ہو گیا تھا تاہم مرض نے ان کی بینائی کو بھی متاثر کر دیا تھا جس کی وجہ سے ان کا لکھنا پڑھنا موقوف ہو گیا تھا تاہم مرض نے ان کی بینائی کو جو دکھنے کے بجائے کسی کو املا کرا دیا کرتے تھے۔

میجرصاحب نے اپنے خاندانی حالات پر مشتمل ایک کتاب'' ذکر الاصفیا'' اور ایک کتاب انگریزی میں جس کا نام The Concept of Education In Islam ہے اپنی علمی یادگار چیوڑی ہے ان کے علاوہ دو کتابیں اور بھی تصنیف کی تھیں۔

جومفتی انظام اللہ شہانی کوطباعت کی غرض سے دی تھیں لیکن ان کے چھنے کی نوبہ۔
نہیں آئی اور میجر صاحب 13 مارچ 1968ء کواپنے خالقِ حقیقی سے جاملے۔ میجر صاحب بڑے
باپ کے بیٹے تھے۔خود بھی وزارت جیسے منصب پر فائز رہے۔اس کے علاوہ نواب بہاد لپور سے
قرابت کا سلسلہ بھی قائم تھا۔ اس کے باوجود ان کی طبیعت میں ذرہ بھر غرور نہ تھا۔ آپ نے یکے
بعد دیگر تین شادیاں کیں ان سب سے ماشاء اللہ کئ بیٹے اور بیٹیاں ہیں۔ بڑے فرزند میاں سلطان
احمد چیف انجینئر محکمہ انہار، دوسر نے فرزند میاں نورالزاماں احمد اورج سے ڈاکٹر محمود ہیں جو کینیڈ امیں پریکش
مشہور ادبی شخصیت، تیسر نے فرزند فریدالدین مسعود، اور چوشے ڈاکٹر محمود ہیں جو کینیڈ امیں پریکش

کرتے ہیں۔(مشاہیر بہاولپورساس)

# (172)علامه شيخ طنطاوي الجوهري

علامہ طنطادی جو ہری مصر کی سرز مین کے مایہ 'نازعالم تھے۔انہوں نے دیگر بڑے عالمہوں کی طرح بیم محسوس کیا کہ قرآن کریم میں بے شارسائنسی نوعیت کے بیانات ہیں، اس لیے ان سائنسی موضوعات پرالگ سے حقیق کی ضرورت ہے۔ شخ طنطادی اس جماعت کے روح رواں ہیں جوسائنسی تفییر کو نہ صرف جائز بلکہ اس کے وجوب و فرضیت کا فتو کی دیتی ہے۔ قرآن اور سائنس کے موضوع پرآپ نے ایک درجن سے زیادہ کتابوں کے علاوہ ۲۵ جلدوں میں قرآن کریم کی مکمل تفییر بھی تصنیف فرمائی ہے۔ ہماری معلومات کی حد تک بیدوا حد سائنسی تفییر ہے جوسورہ فاتحہ سے لے کر سورہ ناس تک پورے قرآن کو محیط ہے۔ کتاب کا نام'' الجواہر فی القرآن الکریم'' ہے۔ اس تفییر میں علامہ موصوف نے بڑی محنت کی ہے اور قرآن کی ہرآیت سے (حیا ہے وہ کسی بھی موضوع پر ہو) علامہ موصوف نے بڑی محنت کی ہے اور قرآن کی ہرآیت سے (حیا ہے وہ کسی بھی موضوع پر ہو) نولوجی (علم حیاتیات)، میڈ یکل سائنس (علم خیاتیات)، میڈ یکل سائنس (علم خیاتیات)، میڈ یکل سائنس (علم زراعت) جیے صد بہ طوب)، میچ میشکس (ریاضی)، جیوگرانی (جغرافیہ) اور ایگر کیلی ہمائنس (علم زراعت) جیے صد بہ علوم وفنون کا استخراج کرکے قرآن کا اعجاز ثابت کر دکھایا ہے۔ (انٹرنیٹ)

#### (173)حضرت امام طحاوی تشالله

امام ابوجعفر طحاوی تیسری صدی کے عظیم محدث وفقیہ ہیں محدثین کے ہاں انہ میں حافظ اور امام کا درجہ حاصل ہے جبکہ فقہا انہیں مجتهد منتسب قرار دیتے ہیں عموماامام طحاوی کے نام سے بھی معروف ہیں۔ نام احمد، کنیت، ابوجعفر، والد کا نام محمد ہے۔ سلسلہ نسب یوں ہے، الامام الحافظ ابو جعفر احمد بن محمد بن سلمہ بن سلمہ بن سلمہ بن سلمہ بن سلمہ بن سلمہ بن حباب از دی حجری طحاوی مصری حنی ۔

مصر میں نیل کے کنارے''طحا'' نامی ایک بستی 851ء میں پیدا ہوئے جس کی وجہ سے آپ طحاوی کہلاتے ہیں۔از دیمن کا ایک قبیلہ ہے جواز دبن عمران کی طرف منسوب ہےاور حجری قبیلہ حجراس کی ایک شاخ سے منسوب ہے۔آپ کے آبا واجداد فتح اسلام کے بعد مصر مسیس فروکش ہو گئے مصے لہذا آپ مصری کہلائے۔

ا مام طحاوی کے والدادب وشاعری میں ممتاز معت امر کھتے اور ان کی والدہ جوابوا براہیم

مزنی کی ہمشیرہ تھیں وہ خود بھی بڑی فقیہہ اور عالمہ تھیں۔امام سیوطی نے ان کا ذکر مصر کے شافعی فقہا میں کیا ہے۔ابتدائی تعلیم اپنے والدین سے حاصل کرنے کے علاوہ امام طحاوی نے ابوجعفر احمد بن ابی عمران موسیٰ بن عیسیٰ اور امام ابوز کریا بھی بن محمد بن عمروس سے مزید تعلیم حاصل کی انہی کے پاس قرآن حفظ کیا۔امام مزنی کا فقہا شافعیہ میں بڑا مقام ومرتبہ ہے امام طحاوی نے فقہ اور حدیث کی تحصیل امام مزنی سے کی۔امام طحاوی جب شام، بیت المقدس، عسقلان وغیرہ گئے تو انہوں نے اس سفر کے ذریعہ وہاں کے علما سے استفادہ کیا اور بطور خاص شام میں انہوں نے قاضی القصانة ابو حازم سے استفادہ کیا اور ان سے فقہ وحدیث دونوں حاصل کیا۔

امام زاہدالکوٹری نے ایک کتاب الحاوی فی سترۃ الطحاوی میں کتھاامام مزنی خود بھی امام البوحنیفہ اور ان کے اجلہ تلامذہ امام ابو پوسف وامام مجمد کی کتابیں زیر مطالعہ رکھتے تتھے اور استفادہ کرتے تتھے اور ایک کے شافعی سے حنی ہونے کی وجہ بنی نے خود امام طحاوی سے منقول ہے کہ میں نے اولاً امام مزنی سے حدیثیں کتھی اور امام شافعی کے قول کو اختیار کیا چند سالوں کے بعد جب احمد بن ابی عمران قاضی بن کر مصر آئے تو میں ان کی شاگر دی اختیار کی اور ان کے قول کو اختیار کیا۔ امام طحاوی کے شیوخ واساتذہ کی ایک طویل فہرست ہے ان میں چند ایک یہ بیں۔ ابر اہیم بن ابی داؤد سلیمان بن واؤد الاسدی ، احمد بن شعیب بن علی النسائی صاحب السنن ، احمد بن ابی عمران القاضی ، سایمان بن واؤد الاسدی ، احمد بن شعیب بن علی النسائی صاحب السنن ، احمد بن ابی عمران القاضی ، اسحاق بن ابر اہیم بن یونس البغد ادی ، اسماعیل بن بی المون بن سعید ایلی ، محمد بن عبد الله بن الحکم ، قتیبہ بن البصر کی القاضی ، یونس بن عبد الاعلی الصد فی ، ہارون بن سعید ایلی ، محمد بن عبد الله بن الحکم ، عیسیٰ بن مشرور اور عبد الخنی بن رفاعہ۔

امام طحاوی کے شاگر دوں کی بھی ایک طویل فہرست ہے چنداساء ذکر کیے جاتے ہیں۔
احمہ بن ابراہیم بن حماد، احمہ بن محمہ بن منصور الانصاری الدامغانی ،عبدالرحمٰن بن احمہ بن یونس المورخ
سلیمان بن احمہ بن ایوب الطبر انی ، ابوالقاسم صاحب المعاجم ،عبداللہ بن عدی بن عبداللہ الجر جانی
،ابواحمہ صاحب کتاب الکامل فی الجرح والتعدیل ،علی بن احمہ الطحاوی ، ابوالقاسم عبیداللہ بن عسلی
الداؤدی شیخ اہل الظاہر فی عصرہ ،عبداللہ بن احمہ بن زیر ابوسلیمان ، الحافظ ابو بکر محمہ بن جعف سر بن
الحسین البغد ادی المعروف بغند رالحافظ المفید۔

امام طحاوی کی وفات کیم ذیقعدہ ۲۱ بیڑھ بمطابق21 نومبر 933 ء میں قاہرہ میں 82

سال کی عمر میں ہوئی۔آپ کی تصنیفات میں کچھالیی ہیں جومطبوعہ ہیں یامخطوطہ کی شکل میں ہیں اور بعض ضائع ہو گئیں۔

- (۱) اختلاف العلماء (یه کتاب تقریبا 130 جلدوں میں ہے اس کتاب کا جواختصار حافظ ابوبکر الحِصاص الرازی نے کیا ہے وہی دستیاب ہے۔)
- (۲) السنن الها ثور لا وہ روایتیں ہیں جو انہوں نے اپنے ماموں امام مزنی سے امام شافعی کے واسطے سے تن ہیں اس کوسنن شافعی بھی کہا جاتا ہے۔)
- (۳) شرح معانی الآثار (بیسب سے مامیناز کتاب ہے جس میں انہوں نے احادیث احکام پر بحث کی ہے۔)
- - (۵) هختصر الطحاوی (الاوسط) بیر کتاب فقه میں ہے۔ (آزاد دائرۃ المعارف) (174) حافظ شیرازی مُشِلَّةً

حافظ کا نام محمد لقب شمس الدین اور تخلص حافظ نے خود اپنا نام یوں تحریر کیا ہے محمد بن المقلب بہمس الحافظ الشیر ازی۔ حافظ کے سال ولادت کے بارے میں محققین کا نقطہ نظر ایک دوسرے سے مختلف ہے۔ حافظ کا سال ولادت ۲۲٪ ججری 1325ء ہے۔ اس طرح حافظ کا سال وفات کے وقت حافظ کی عمر 65 سال تھی ۔ حافظ سال وفات کے وقت حافظ کی عمر 65 سال تھی ۔ حافظ کے دادا کا لقب غیاث الدین اور باپ کا لقب بعض تذکرہ نگاروں نے بہاء الدین اور بعض نے کمال الدین تحریر کیا ہے۔

بیایران میں جنگ وجدال اور نا آرامی کا زمانہ تھا۔ تیموری حملوں کے بنتیج میں ایران کی بستیاں تباہ برباد ہو گئیں۔اس کے باوجود علماء اور شعراعلمی اور عرفانی محفلیں برقر اررکھتے تھے۔ حافظ نے شیخ مجدالدین، شیخ بہاؤالدین، سید شریف جرجانی اور شمس الدین عبداللہ شیرازی سے استفادہ کیا۔انہیں شیراز سے بے حدمجت تھی اسی لئے انہوں نے مصلی اور رکن آباد سے دوری اختیار نہ کی۔ اپنی پوری زندگی میں برد اور ہر مزکی جانب دو مختصر سفر کیے جوان کے لئے خوسٹ گوار نہ تھے۔ دیوان حافظ سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ ان کے اہل وعیال بھی تھے جن کی رفاقت مسیں وہ اپنے دکھ

بھول جایا کرتے تھے۔ان کا ایک بیٹا ان کی زندگی میں ہی فوت ہو گیا مگراس کے باوجودان کے دل سے اپنے گھراوراہل خانہ کی محبت کم نہ ہوئی۔

فافظ دربار سے بھی وابستہ رہے۔ ابواسحاق نے ۳۴ بے بجری میں شیراز پر حکومت قائم کر لی۔ وہ حافظ سے ہمیشہ مربیانہ سلوک کرتا تھا اور بہت مہر بانی سے پیش آتا تھا۔ ایران کے بادشا ہوں کے علاوہ برصغیر کے سلاطین بھی حافظ کے کلام کوعزت کی نگاہ سے دیکھتے تھے۔ محمود ہے و دکنی نے حافظ شیرازی کو اپنے دربار میں آنے کی دعوت دی حتی محمود شاہ نے اس کے لئے زادراہ بھی ارسال کیا مگر شیراز کی محبت آڑے آئی اور سفر کی صعوبتوں سے فرار کے لئے حافظ نے وہاں حانے کا ارادہ ترک کر دیا اور محمود شاہ کی خدمت میں ایک غزل لکھ کر ارسال کر دی۔

حافظ نے اوبے ہجری 1389ء میں شیراز کے مقام پر وفات پائی اور مصلی کے مقام پر وفن ہوئے۔حافظ کی زندہ جاوید تصنیف اس کا دیوان ہے جوغز لیات ، قصائد ، قطعات اور رباعیوں پرمشممل ہے۔اس کے علاوہ حافظ نے تفسیر قرآن بھی تحریر کی۔مجمدگل اندام کے بقول حافظ شیرازی نے کشاف اور مصباح کے حواثی بھی تحریر کیے۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

#### (175)حضرت مولا ناعبدالحناّن ہزاروی مُثِلَّة

آپ 1899ء کو'' جرید' علاقہ کاغان ، تحصیل مانسہرہ ہزارہ میں پیدا ہوئے۔ابتدائی تعلیم اپنے والدمولوی محمدامین سے گھر پر حاصل کی ، پھر علاقہ کے علاء سے پڑھتے رہے۔اعلیٰ تعلیم کے لئے وسم سال ہے 1922ء کو دارالعلوم دیو بند میں داخلہ لیا اور فنون کی تکمیل کے بعد ۲۹۵سیل ہے 1927ء کو علامہ انور شاہ تشمیری ، علامہ محمد رسول خان ہزاروی ، مولا نا میاں اصغر سین ، مولا نا اعزاز علی اور علامہ محمد ابراہیم بلیاوی وغیر ہم سے دورہ حدیث کی تکمیل کر کے سند حاصل کی۔فراغت دیو بند کے بعد شیخ التفسیر مولا نا احرعلی لا ہوری تو بند سے بعد شیخ التفسیر مولا نا احرعلی لا ہوری تو بند سے تفسیر پڑھ کر سند حاصل کی۔

فراغت کے بعد آسٹریلیا مسجد لا ہور میں دس سال کے قریب خطابت کے ساتھ درسس قرآن کا سلسلہ جاری رہا۔ تحریر وتقریر میں مہارت رکھتے تھے۔ جمعیۃ علاء ہند کے ناظم اعسلیٰ بھی رہے، پھر احزار میں امیر شریعت سیدعطاء اللہ شاہ بخاری کے دست و باز و بنے تحریک ختم نبوت 1953ء کے دوران قید و بند کی تکالیف بھی برداشت کیں ۔ آخر میں'' بھوسہ منڈی'' راولپنڈی کے خطیب اور مدرسہ حنفیہ ورکشانی محلّہ کے مہتم تھے۔ اس دوران درس اور خطابت کے فرائض سرانجام

دیتے رہے۔ ماہ اگست 1966ء کو'' بالا کوٹ'' میں آپ کا وصال ہوا اور وہیں فن کئے گئے۔اولا د میں آپ کے ایک فرزندمفتی مسعود احمد ہیں۔(پروفیسر قاضی محمد احمد ہزار دی س۲۲۲)

# (176) حضرت مولا نامفتی حافظ محمد زکریا لد هیانوی میشد

حضرت مولانا مفتی حافظ محرز کریا صاحب لدهیانوی پیشیکی ولادت 1870ء میں لدهیانہ کے موجبورہ بازار میں واقع محلّہ مولویان میں مجاہد اسلام مولانا شاہ محمد لدهیانوی پیشیئی کے گھر ہوئی۔ آپ نے ابتدائی تعلیم اپنے والد سے اور لدهیانہ کے مدرسہ ' مدرسہ اللہ والا' میں حاصل کی۔ اس دوران جب آپ کے والد کے شاگر دمولانا احمد حسن کا نبوری پیشیئی نے اپنے وطن میں مدرسہ کھولا تو آپ کو آپ کے والد مولانا شاہ محمد لدهیانوی پیشیئی نے کا نبور میں مولانا احمد حسن صاحب پیشیئی کے یاس تعلیم حاصل کرنے کیلئے بھیجا۔ کا نبور میں درسِ نظامیہ کی مکمل کتابیں پڑھیں۔ آپ کے ہم سبق بیاس تعلیم حاصل کرنے کیلئے بھیجا۔ کا نبور میں درسِ نظامیہ کی مکمل کتابیں پڑھیں۔ آپ کے ہم سبق ساتھیوں میں سے مجاہد آزادی مولانا حسرت موہانی اور قاری عبدالرحمٰن اللہ آبادی سے آپ کے ہم سبق سے گہرے مراسم ہو گئے تھے۔

آپ کے والد نے رمضان المبارک کی آمد سے قبل ایک مرتبہ دورانِ گفتگو فرمایا کہ کاش
تو حافظ بھی ہوتا۔ اور اس روز سے قرآن مجید حفظ کرنا شروع کر دیا۔ صرف تین ماہ میں مکمسل قرآن
مجید حفظ کرلیا اور رمضان المبارک کی ۲۷ ویں شب کو تاریخی مسجد دومنز لی موجبورہ بازار میں متقدین
میں حفظاء اور علماء کی بڑی تعداد کی موجودگی میں صرف ایک جماعت میں بغیر کسی غلطی اور متشابہ کے
ساندیا۔ آپ کا نکاح نور بی بی کے ساتھ ہوا جو کہ پنجاب کے مشہور عالم دین حضر سے مولا ناامام
الدین صاحب نقشبندی آ در مان کو در مضلع جالند ھرکے خاندان سے تعلق رکھتی تھیں۔ یا در ہے کہ نور بی
بی بی جنگ آزادی کے مشہور مجاہد رئیس الاحرار حضر سے مولانا حبیب الرحمٰن لدھیانوی کی والدہ ہیں۔
بی بی جنگ آزادی کے مشہور مجاہد رئیس الاحرار حضر سے مولانا حبیب الرحمٰن لدھیانوی کی والدہ ہیں۔

1903ء کے رمضان المبارک میں جب کیے بعد دیگر سے تیرہ روز کے فرق سے آ

کے والدمولا نا شاہ محدلدھیانوی اور آپ کے چچا قطب عالم مولا نا شاہ عبدالعزیز لدھیانوی انتقال فر ما گئے تو آپ نے بخو بی تمام ذمہ داریاں سنجالیں۔ آپ کا خطاب نہایہ۔ ہی قصیح وبلیغ ہوا کرتا تھا۔ آپ مُنظِمَّ نے تحفظ ختم نبوت سالٹھا آپہم کے سلسلہ میں اہم خدمات انجام دیں۔

قادیانیوں کے خلاف دائر مقدمہ بہاو لپور میں شرکت کیلئے آپ حضرت مولا نا علامہ انور شاہ کشمیری مُشِید کے ساتھ بہاو لپورتشریف لے گئے۔آپ کوار دو فارس اور عربی کے بے شار اشعار یاد تھے۔ جالندھر کے ایک جلسہ سیرت النبی سالٹھ الیٹی میں آپ کی ملاقات مولانا ابوالکلام آزاد سے ہوئی۔ آپ نے مولانا آزاد کی تقریر سن کرخوشی کا اظہار فرمایا۔ اس واقعہ کے چندسال بعد آپ امر سے اور وہاں مولانا آزاد اخبار ''وکیل'' میں بطور سب ایڈیٹر ۵۰ روپے تخواہ پر کام کر رہے تھے۔ آپ نے مولانا آزاد اخبار ''وکیل' میں بطور سب ایڈیٹر نوجوانوں! تمہاری بیہ جگہ نہ میں تم خود کچھ کام کروملک میں سب سے بڑے آدمی بن جاؤگے۔ اخبار وکیل سے استعفاٰ دے کروا پس کلکت۔ کام کروملک میں سب سے بڑے آدمی بین جاؤگے۔ اخبار وکیل سے استعفاٰ دے کروا پس کلکت۔ تشریف لے گئے اور پھر مولانا آزاد کی سیاسی زندگی کا آغاز ہوا۔

آپ کے تین بیٹے تھے جن میں بڑے بیٹے ہندوستان کی تحریک آزادی کی صف اول کے رہنما اور مجلس احرار اسلام کے بانی رئیس الاحرار مولا نا حبیب الرحمٰن لدھیانوی اول ہیں اور دوسرے بیٹے مولا نا محمد سے بیٹے دوسرے بیٹے مولا نا محمد سے لدھیانوی تھے۔ دوسرے بیٹے مولا نا محمد سن لدھیانوی تھے۔ (تافاعلم وحریت ص ۱۰۳)

# (177) علامه محمد بخيت المطيعي مُثِلثِةٍ

محمد بخیت بن حسین المطیعی الحنفی اصعیدی ثم القاهری سرے اثرین کرد سے قائم دربین و مناهد دربین

آپ کی پیدائش بالائی مصر کے علاقہ قطعیہ ''بالقاف'' میں (جواب مطعیہ کہلاتا ہے)

اک بارہ 1854ء میں ہوئی۔ اسی وجہ ی مطبعی مشہور ہیں۔ آپ کا خاندان فقہ مالکی مذہب کا پیروتھا۔
آپ نے حفی مذہب کو اختیار کیا۔ آپ جیڈ فقیہ، مفسر اور محقق تھے۔ چھوٹی ہی عمر میں جامع الازہر میں طلب علم کے لیے داخلہ لیا اور علوم عقلیہ ونقلیہ میں مہارت حاصل کی۔ بہت جلد مقبولیت حاصل ہوئی۔ مصر اور سکندریہ میں عدالتی فرائض منصی ادا کیے۔ اسکندریہ میں آپ کو شریعت کورٹ (محسکمہ شریعہ) اور اپیل کورٹ (محکمہ استئناف) کا ممبر نامز دکیا گیا۔ پھر آپ کومفتی مصر کا منصب عطا کیا۔ فرائض منصی کے دوران بھی السکندریہ اور قاہرہ میں تدریس جاری رکھی۔ حتی کہ ایک روز السکند رہیا ہی۔ عرصہ تک یہ معمول رہا۔

آپ نے مندرجہ ذیل سے اکتب بعلم کیا: اشیخ محم<sup>علی</sup>یں ،عبدالرحن الشربین ، الشیخ احمد الرفاعی المالکی (المتوفی عام 1325ء) ، احمد منة الله، البقا، محمد الخضر کی المصر کی، حسن الطویل ، محمد البھوتی ،عبدالرحمٰنن البحراوی ،محمد الفضالی الجرواتی ، السبید جمال الدین الافغانی ، وغیرهم - آپ نے بدلیع الزمان سعیدالنورسی سے بھی ملاقات کیں ۔ بدلیع الزمان سعیدالنورسی سے بھی ملاقات کیں ۔ آپ کا ذاتی کتب خانہ (لائبریری) بہت وسیج تھی جس میں دیگر زبانوں اور معاصرین کی کتب شامل تھیں۔آپ بچاسویں دستورساز کمیٹی 1923ء کے ممبر بنائے گئے جس میں پہلی بار آپ نے اسلامی قوانین کو دستور وآئین کا بنیادی ماخذ قرار دینے کی قرار دادییش کی۔مصر کے کسی مال دارنے ایک جگہ اللہ کے لیے وقف کردی اور مسجد تعمیر کروائی۔ حکومت کو اس جگہ کی ضرورت پڑی تو آپ سے فتوی طلب کیا گیا جس پر آپ نے مسجد کی جگہ نہ لینے کا فتوی دیا۔ یہی واقعہ آپ کے مفتی کے عہدہ سے معزول ہونے کی وجہ بنی۔

آپ كى تصنيفات ييل مشهور ييل: (١) شرح جمع الجوامع فى اصول الفقه (٢) القول الجامع فى الطلاق البدى (٣) الكلمات الحسان فى الاحرف السبعة وجمع القرآن (٣) الدر البهية فى الصلاة الكمالية (٥) رسالة فى الايات الكونية والعمر النيه (٢) البدر الساطع على جمع الجوامع، فى اصول الفقه (٤) احسن الكلام فيماً يتعلق بالسنة والبدعه من الاحكام (٨) الفتاوى الفقهيه 4جلد (٩) القول البفيد على وسيله العبيد فى علم التوحيد (١٠) الجواب الشافى فى اباحة التصويرو الفو تو غرافى (١١) تطهير الفواد من دنس الاعتقاد وهو كا لهقدمه على كتاب شفاء السقام لتقى الدين السبكي دنس الاعتقاد وهو كا لهقدمه على كتاب شفاء السقام لتقى الدين السبكي السامع الكلمات الطيبات فى الماثور عن الاسراء والمعراج (١٣) ارشاد القارى والسامع الى ان الطلاق اذالم يضف الى المراة غير واقع (١٣) حسن البيان فى دفع ما ورد من الشبه على القرآن-

آپ نے ۳۵۳ میل در 1935ء کو انتقال فر مایا۔ (آزاد دائرۃ المعارف) (178) مولانا نور احمد امرتسری میلیات

نوراحمد بن شہاب الدین بن عمر بخش، حنفی پسروری، سیالکوٹی پھر امرتسری، ایک دیہات پسروریاء عجمیہ یعنی پاسے جو سیالکوٹ کے علاقہ میں ہے اسی میں پیدا ہوئے اور وہیں پلے بڑھے، علم کے حصول کے لئے سفر کیا۔ درسی کتابیں مولا نا احمد حسن کا نپوری، شیخ محمد مظہر بن لطف علی نا نوتوی، قاری عبدالرحمٰن بن محمد بانی بتی، شیخ احمد علی بن لطف اللہ سہار نپوری اور دوسرے علماء سے پڑھیں۔ قاری عبدالرحمٰن بن محمد بانی بتی، شیخ احمد علی بن لطف اللہ سہار نپوری اور دوسرے علماء سے پڑھیں۔ محمد معلی مہاجر، شیخ احمد بن فریق مہاجر، شیخ عبدالرحمٰن بن عبداللہ بن عبدالل

سراج حنفی مکی، شیخ عبدالجلیل برادہ آفندی مدنی، شیخ محمد مظہر بن احمد سعید دہلوی، شیخ حاجی امداد اللہ بن محمد امین تھانوی، شیخ صالح حبیب الرحمٰن ردولوی سے علوم حاصل کئے اور ان سے استفادہ بھی کیا۔ ابسلامے میں ہندوستان لوٹ آئے، یہاں امرتسر میں اقامت کرکے پڑھانے لگے۔

آپ کے ہم عصروں میں سے کسی نے امام ربانی شیخ احمد مرہندی مجدد الف ثانی بڑوالئیہ بن عبدالاحد سر ہندی بیٹ کے ہم عصروں میں سے کسی نے امام ربانی شیخ احمد سر ہندی بیٹ کے ہم عصروں میں بین کے ساتھ تھیجے کی اور احادیث کی تخریج کیجے۔ اور واضح اور مفید جملے لکھے۔ آپ مدرسہ نعمانیہ امرتسر کے ہم ہم تھے۔ چوک فریدامرتسر میں مدرسہ تجوید القرآن جاری کیا۔ مسجد نور بنوائی۔ انجمن حفظ المسلمین کی بنیا در کھی۔ قادیان میں بھی ایک تبلیغی انجمن کا قیام عمل میں لائے۔ مدرسہ صولتیہ مکہ مرمہ میں بھی معلم رہے۔ قادیان میں بھی ایک تبلیغی انجمن کا قیام عمل میں لائے۔مدرسہ صولتیہ مکہ مرمہ میں بھی معلم رہے۔ گئے۔ (زیمة الخواطر مترجم ج ۲۵ سے ۱۲۹)

### (179)سيدامير على لكصنوى ومثالثة

امیرعلی بن معظم الحسین اولاً ملیح آباد ثانیاً ، کلهنوء میں آباد سے۔آپ کی پیدائش ۲۰۲۱ ہے میں ہوئی، ابتداً فارس کی مختلف کتابیں پڑھنے کے بعد فنون ریاضیہ کے علم حساب واقلیدس وحبز و مقابلہ اورعلم المثلث والمساحة وغیرہ کی بھی تعلیم حاصل کی لیکن جب آپ پندرہ برس کی عمر کو پنچے تو علوم جدیدہ سے شغف ختم کر کے علوم دینیہ کی تحصیل کی طرف متوجہ ہوگئے۔

ابتدائی کتابیں سیدعبداللہ آروی اور ان کے شیخ مولانا حیدرعلی مہاجر سے پڑھیں قاضی بشیر الدین عثانی القینو جی کی خدمت میں رہ کر اصول و کلام ومنطق و حکمت وغیرہ کی تعلیم حاصل کر کے دہلی تشیر الدین عثانی القینو جی کی خدمت کے حصول کے لئے شیخ محدث نذیر حسین دہلوی کی خدمت میں رہ کر آپ سے صحاح اور سنن کی کتابیں بہت تدبر و تفکر کے ساتھ پڑھیں، حکیم عبدالمجید بن محمود دہلوی سے فن طب کی کتابیں پڑھیں تعلیم کے بعد اپنے شہر ملیح آباد واپس تشریف لے آئے، لکھنوء شہر میں شادی کرکے وہیں مقیم ہوگئے۔

مطبع نولکشور (نون کے زیر واوکوز ہر پھر کاف کے زیر کے ساتھ) سے متعلق ہو کر آپ نے وہاں مختلف کتابوں کی تھیجے اور ان پر حاشیہ لکھنے کی خدمت کرنے میں اپنی زندگی کا کافی وقت لگایا، زندگی کے آخری دنوں میں مدرسہ عالیہ کلکتہ کے پرنسپل نے آپ کو اپنے مدرسہ کی خدمت کے لئے پیش کش کی اور اس میں تعلیمی خدمت آپ کے حوالہ کردی ، سال دو سال کے بعد ندوۃ العلماء کلھنوء کے اراکین نے اپنے ادارہ کی ذمہ داری آپ کے حوالہ کردی ، تقریباً تیس برس تک آپ نے وہاں کی تدریبی خدمات کی انجام وہی کرتے ہوئے بالآخر وہیں وفات پائی۔ حج وزیار سے مقامات مقدسہ کی سعادت حاصل کی پھر جدہ میں بھی تدریبی خدمات آپ کے حوالہ کئی گئیں اور آپ نے بطریق احسن ان کاحق ادا کیا پھر آپ ہندوستان واپس تشریف لے آئے ، آپ حنفی ہونے کے باوجود مذہب حنفی میں متشدد (کٹر) نہ تھے۔

آپ نے مختلف تصنیفات فرمائی ان میں سے (۱) مواہب الوحلی ہے جو کہ مکمل قرآن کریم کی پوری تیس جلدوں میں اردو تفسیر ہے (۲) عین الھدایہ ہے جو کہ ہدایۃ الفقہ کی مکمل اردو شرح ہے (۳) فقاوی عالمگیری کا اردو ترجمہ (۴) صحیح ابنجاری کی کئی موٹی موٹی موٹی جلدوں میں اردو شرح ہے (۵) التوضیح و التلویح پرایک مفصل حاشیہ ہے (۲) حافظ میشین کی تقریب التہذیب پر بھی عمدہ حاشیہ ہے (۵) التو میں اکتر بیب کا تکملہ جس کا نام التعقیب ہے (۸) رجال الحدیث میں ایک کتاب المتد رک ہے جس میں صحاح وسنن حدیث کے تمام راویوں کو جمع کر دیا ہے (۹) السمعانی اور دوسروں کے انساب کو بھی جمع کرنے کا ارادہ کیا تھا مگراسے کمل نہ کرسے ۔ بے سالھ کے ماہ رجب کھنوء شہر میں انتقال فرمایا ہے۔ (نزہۃ الخواطر مترجم ج۸ ص ۱۳۸)

# (180) حضرت مولا ناشلی نعمانی عشیر

مولانا شبلی نعمانی بیشتہ اعظم گڑھ (یوپی) کے ایک گاوں بندول مسیں ۱۸۵۷ء کو پیدا ہوئے۔ مکتب میں انہوں نے قرآن پاک ناطرہ پڑھا اور فاری کی ابتدائی تعلیم حاصل کی۔اس کے بعد اعظم گڑھ، غازی پور، رامپور اور لاہور میں قرآن وحدیث، فقہ، عربی ادب،منطق اور فلسفه کا علم حاصل کیا۔ جب وہ تمام علوم سے فارغ انتحصیل ہوئے تواس وقت ان کی عمر صرف انیس سال تھی۔اس کے بعد کعبہ شریف کی حج سے مشرف ہوئے اور بلا داسلامیہ کی سیاحت کونکل گئے۔

علی گڑھ کالج میں رہ کرعلامہ ثبلی کوتصنیف و تالیف کا شوق دامن گیر ہوا۔ یہ یں ان کی ملاقات پروفیسر آ رنلڈ سے ہوئی۔مولانا نے آ رنلڈ کوعر بی پڑھائی اوراس سے فٹ رانسیسی زبان سیھی۔مولانا ایک قادرالکلام آ زاداورعلامہ سید سیمی مولانا ایک قادرالکلام آ زاداورعلامہ سید سلیمان ندوی مشہور ہیں۔مولانا شبلی نعمانی میں ہے 18 نومبر 1914ء کوفات پا گئے کیکن ان کی بلند پایہ تصانیف سیرت النبی سال گئے آئیلیم،الفاروق، شعرالجم اورموازنہ انیس و دبیر۔

ندوۃ العلماء سے وابستگی کے دوران علامہ شبلی نے نصاب تعلیم کے علاوہ یہ کوشش بھی کی کہ دینی مدارس کے طلباء میں انشاء پردازی اور خطابت (تقریر) کی صلاحیت میں پہدا ہوں۔ وہ ایسے علماء پیدا کرنا چاہتے تھے جوعصر جدید کی ضروریات نظریات سے واقف ہوں اور کسی معنسر بی زبان سے بھی واقف ہوں اور کسی معنسر بی زبان سے بھی واقفیت رکھتے ہوں، نیز جو بے لوث اور ایثار پسند ہوں۔ آپ کی قابلیت اور عسلمی خدمات کے اعتراف میں سلطان ترکی نے 1892ء میں تمغهٔ مجیدی عطا کیا اور 1894ء میں حکومت برطانیہ نے شس العلماء کا خطاب دیا۔ (علائے دیو بند، عہد ساز شخصیات سے ۲۲۵)

### (181) حضرت مولا نا نورمجمه حقانی لدهیانوی میشاند

آپ کے والدمحرّم آرائیں برادری سے تعلق رکھتے تھے۔ان کا گاؤں''مائگٹ'' لدھیانہ شہرسے چارمیل کے فاصلے پر واقع تھا۔اس گاؤں سے ڈیڑھ میل کے فاصلے پر دریائے سلج بہتا تھا۔ 1850ء سے قبل حافظ قادری علی محمدیا ان کے والد'' مائگٹ'' گاؤں چھوڑ کرلدھیانہ شہر چلے گئے۔

حضرت مولانا نورمحد لدهیانوی میشند ۲۷۱ ه میں شهر لدهیانه میں مولانا حافظ قاری علی محد لدهیانوی کے گھر پیدا ہوئے۔آپ نے ابتدائی تعلیم لدهیانه میں حاصل کے۔اس کے بعب دبلی ، کانپوراور لکھنو کے ماہر اساتذہ سے درس نظامی کی تکمیل کی۔علم حدیث کی سندمولانا احمد علی محدث سہانپوری میشند اور حضرت مولانا مظہر نانوتوی صاحب میشند سے حاصل کی۔مولانا عبدالرحیم رائے پوری میشند آپ کے ہم جماعت ساتھی تھے۔آپ نے تعلیم کممل کرنے کے بعدا شاعت دین اور اعلان حق کو اپنا مقصد حیات بنایا اور اپنے لئے حقانی لقب پبند فر مایا۔آپ نے انگریزی عیسائی مشنری کے اثرات کوختم کرنے کیلئے اہم خدمات انجام دیں۔

آپ نے لدھیانہ میں ایک پریس'' مطبع حقانی'' کے نام سے قائم فر مایا اور عیائیوں کے

مقامی اخبار نورِ افشاں کے جواب میں اپنا اخبار نورعلی نور جاری کیا۔ آپ ﷺ نے لدھیانہ میں لڑکیوں کی تعلیم کیلئے اپنے والد کے قائم کردہ مدرسۃ البنات کے ساتھ مدرسۃ الحقانیہ قائم فر مایا۔ یہ ہندوستان کا اول مدرسہ تھا جس میں طلباء کو قرآن مجید کی تعلیم احکامات شریعہ کے علم کے ساتھ ساتھ پرائمری تعلیم دی جاتی تھی۔ آپ ﷺ نے قرآن مجید پڑھنے کے ابتدائی قاعدے کو نہایت ہی آسان طریقہ پر مرتب فرمایا اس قاعدے کا نام آپ کے نام پر نورانی قاعدہ رکھا گیا۔

مولا ناعبدالرحیم رائے پوری رئیلیے جو کہ اس وقت مدرسه مظاہر علوم سہار نپور کے سر پرست تھے، نے آپ رئیلیے کو دعوت دی کہ ان کی بستی رائے پور میں بھی ایسا ہی مدرسہ قائم کریں تو وہاں بھی مدرسہ کی شاخ قائم کی گئی۔

مدرسہ ام المدارس لدھیانہ کے مشہور سبحانی بلڈنگ چوک کے قریب شاہ پور روڈ پر واقع تھا۔ مدرسہ میں اُس وقت مختلف شعبوں کیلئے عمارتیں تعمیر کی گئیں۔مولانا نورمحد لدھیانوی نے مدرسہ کی وسیع وعریض عمارتوں کے درمیان ایک خوبصورت مسجد بھی تعمیر کروائی۔

مولانا نور محمد حقانی مینیه کی تعلیمی خدمات کا اعتراف عوام الناس کے ساتھ ساتھ حکومت وقت نے بھی 1885ء کے لگ بھگ لائل پور کوآ باد کرتے وقت حکومت برطانیہ نے مولا نا نور محمد حقانی کو سمندری کی گاؤں 448 گ ب''نوشارن'' میں اڑھائی مربع اراضی الاٹ کی جسس میں سے ڈیڑھ مربع زمین مولا نا حقانی ''ام المدارس'' کے نام وقف کردی نوششارن گاؤں'' کنجوانی'' کے نزدیک ہے۔ اس گاؤں کی نمبرداری بھی مولا نا نور محمد کو کمی۔

(۱۹۴۷ء میں لدھیانہ کے مسلمانوں پر کیا گزری ص ۱۰۲۹)

آپ نے اسلامیہ ہائی اسکول لدھیانہ کی بنیاد رکھی اور مشنری ہائی اسکولز کے معت بلہ میں اسلامیہ ہائی اسکول کے معت بلہ میں اسلامیہ ہائی اسکول کو ہر لحاظ سے بہتر بنایا۔ معلومات کے مطابق ہندوستان میں بیہ پہلا ہائی اسکول تھا جے اسلامیہ ہائی اسکول کھا جے اسلامیہ ہائی اسکول کہا گیا۔ آپ اس طرز پر ایک اسلامیہ کالج قائم کرنے کے فکر میں تھے جس میں قدیم تہذیب غالب ہو لیکن مولانا کو اس کام کیلئے مہلت نہ کل سکی۔ یہاں بیہ بات قابل ذکر ہے کہ پنجاب کے وزیر تعلیم سرعبدالقا در شیخ لدھیا نوی بھیائیہ میں در سگاہ ہے کہ پنجاب کے وزیر تعلیم سرعبدالقا در لدھیا نوی بھیائیہ میں اردوا دب، انجمن حمایت اسلام لا ہور اور ڈاکسٹ سر علامہ اقبال بھیائی کا ورمحسن ہوئے۔

آپ نے چند تصانیف بھی فرمائیں جن کی تفصیل کچھاس طرح ہے:

(۱) نورانی قاعده - (۲) رساله طریقه تعلیم - (۳) قاعده اردو - (۴) مثق رنگین - (۵) عقد انامل - (۲) تعلیم المعلمین - (۷) اسلام کی پہلی کتاب - (۸) العلم وفضله - (۹) ترکیب الصلوة -(۱۰) الامر بالمعروف ونہی عن المنکر - (۱۱) الحسد و علاجہا - (۱۲) رساله جمعه - (۱۳) دعاء انس ڈلائٹ - ( قافله علم وحریت ص ۹۷)

آپ بزمانہ تعلیم یا بعد از تعلیم حضرت اقدس الحاج شاہ عبدالرحیم قادری سہار نپوری قدس سرۂ سے بیعت ہوکرسلسلہ عالیہ قادر بیہ نقش بندیہ مجدد بیہ کے اسباق شروع فرمائے اور عباد سے و ریاضت ومجاہدہ میں مشغول ہوئے ، جب منازل سلوک طے ہو گئے تو حضرت مُشِیْنَۃ نے اجازت و خلافت سے مشرف فرمایا اور حضرت مُشِیْنَۃ کے مدرسہ تعلیم القرآن کے ناظم آپ ہی تھے۔

آپ کے دوفرزندمولا نا حافظ قاری نورحسن ٹیٹیڈ اورمولا نا حافظ قاری احمدحسن ٹیٹیڈ اور ایک بیٹی بی بی عائشہ زوجہ مولا نا محمد ابراہیم ٹیٹیڈ (میاں چنوں والے) تھے۔آپ نے سرس سارھ 1925ء کواپنی جان رب العزت کے سپر دکر دی۔نماز جنازہ کی امامت، آپ کے صاحب زادے حضرت حافظ احمدحسن ٹیٹیڈ نے کرائی، فیل گنج قبرستان میں مزارمبارک ہے۔ (احوال العارفین)

# (182) حضرت ميال جي شاه عبدالرحيم سهار نپوري ميشا

حضرت مولانا ابوالحس علی ندوی رئیستا آپ کے بارے میں تحریر فرماتے ہیں:
"حضرت میال صاحب سرساوہ ضلع سہار نپور کے رہنے والے تھے، اگریہ خاندانی روایت صحیح ہے کہ نواسی سال کی عمر میں وفات ہوئی تو ولادت سے اللہ اللہ میں ہوئی ہوگی۔"

میاں صاحب میسی حضرت حاجی اخوند صاحب سوات میسی کی خدمت میں حاضر ہوئے اور بیعت کی درخواست کی۔ حاجی صاحب میسی اخرین نے بیعت فرمالیا اور شرط کی کہ انگریزوں کی نوکری نہیں کروگے ورنہ بیعت شکست ہوجائے گی، وہ بیعت کرکے چلے آئے لیکن بعض حالات ایسے پیش آئے کہ انہوں نے نوکری کرلی، پھر جب سیدو شریف حاضر ہوئے اخوندصاحب نے آپ کو دیکھ کر فرمایا کہ جاتو ہمارے کام کانہیں رہا، آپ پندرہ روز تک وہاں روتے رہے، انوندصاحب نے بلوا کر دوبارہ اسی شرط پر بیعت کی اور وہیں کے ہورہے، وہاں سیدو شریف میں ایک غار میں معمولات

پورے فرماتے تھے، ایک روز اس غار کے اوپراس چٹان پرشیر ببرآ کر بولنے لگا، اسس کی آواز سے پہاڑ کی چوٹی سے پتھر گرنے گئے، فرماتے تھے ذراسکون میں فرق نہ آیا، پھر اپنا ذکر اس قوت سے شروع کردیا۔

بڑے قوی النسبت اور صاحبِ کشف و تصرف بزرگ تھے، اُٹھنا بیٹھن امشکل تھا، اس کے باوجود روزانہ سور کعتیں نفل پڑھا کرتے تھے، خادم کھڑا کردیتے تھے آپنفل پڑھنے لگتے اور اٹھنے بیٹھنے میں کوئی دقت نہیں ہوتی تھی۔ کشف کا بیرحال تھا کہ مرزا صاحب کی شہرت اور دعوے سے بہت دن پہلے حکیم نورالدین بھیروی مہاراجہ جموں کی صحت کے لئے دعاء کرانے کے لئے آیا، فرمایا ممہران نام نورالدین ہے، حکیم صاحب نے کہا'' ہاں'' فرمایا علاقۂ قادیان میں ایک غلام احمہ پیدا ہوا ہے جو بچھ عرصہ کے بعدایسے دعوے کرے گا جو نہا ٹھائے جائیں گے نہ رکھے جائیں گی، تم اس کے مصاحب نے استجاب کا اظہار کیا تو فرمایا تم میں الجھنے کی عادت ہے اور مناظرہ کا شوق ہے، یہی عادت تم کو وہاں لے جائے گی۔

باوجود کشف و کرامت وعلوِ مرتبت کے مزاح میں بہت تواضع اور مسکنت تھی، فرماتے سے کہ جب میں بازار سے گزرتا ہوں اور لوگ سلام کرتے ہیں تو گھڑوں پانی پڑجا تا ہے، ندامت میں ڈوب جاتا ہوں، انتقال بھی عجیب طریقہ سے ہوا، ایک دن گھر سے خوشدامن صاحبہ نے آواز دی کہ میاں صاحب رقیہ (چھوٹی بچی) روٹھی ہوئی ہے اس کومناؤ فرمایا کسی رقیہ اور کس کی رقیہ؟ ہم نے اپنے روٹھے کومنالیا یہ کہہ کرایک مرتبہ لاً إللہ الله مُحَمَّدٌ رَّسُؤلُ اللّٰہ دکہا، کروٹ کی اور سفر آخرت پرروانہ ہوگئے۔

حضرت مولانا شاہ عبدالرحیم صاحب (رائے پوری) میں مدرسہ مظاہر العلوم میں تعلیم حاصل کرتے تھے، ابتداء سے بزرگوں سے عقیدت اور اُن کی صحبت میں ہسی شخنے کا شوق ہوت، میاں صاحب کے پاس حاضر ہوا کرتے تھے، میاں صاحب کو بھی بڑی نظر عنایت تھی ایک روز فر مایا آمیر سے چاند تھے بیعت ہی کرلوں، کچھ عرصہ کے بعد اجازت بھی مرحمت فر مائی، حضر سے کی ان کے ساتھ اخیر تک عقیدت قائم رہی، ذکر طریقہ قادر میکا آئہیں سے اخذ کیا تھا اور رائے پور کے سلسلہ میں وہی رائج ہے۔

مولا نا عبدالله شاہ صاحب کرنالی میں '' تعلیماتِ رحیمی'' میں تحریر فرماتے ہیں کہ حضرت

پیر ومرشد (حضرت میاں صاحب سہار نیوری پیشینی) بدرجهٔ غایت متبع سنت اورمحتر ز از بدعت تھے، کسی عرس اورمحفلِ رقص وسرود وشعرخوانی میں شریک نہیں ہوتے تھے اور اپنے خاد مان کو اتباعِ شرع کا تقیَّد فرماتے تھے، اور بدعات سے منع فرماتے تھے۔'' (ص۵۲، ۵۳) ۲۱ رئیج الاوّل سوسال ھو روز دوشنبہ وقت شب میاں صاحب کی وفات ہوئی۔

(سواخ حضرت مولا ناعبدالقادر رائے پوری ،ص • ۳۲)

حضرت سیدنفیس شاہ ٹیٹیٹہ آپ کے متعلق تحریر فرماتے ہیں کہ'' حضرت شاہ عبدالرحیم سہار نپوری ٹیٹیٹہ اکابر علماء دیو بند کے معاصر ومرتبہ شاس تھے۔

"تعلیمات رحیمی" میں آپ کے خلفاء کرام کے نام اس ترتیب سے تحریر ہیں:

(۱) حضرت مولا نا محمد امير باز خال صاحب قدس سرهٔ - (۲) حضرت مولا نا عبدالله شاه صاحب جلال آبادی ثم الکرنالی قدس سرهٔ - (۳) حضرت مولا نا شاه ابوالحن صاحب سهار نپوری قدس سسرهٔ -(۴) حضرت مولا نا شاه عبدالرحيم صاحب رائے پوری جو قطب الارشاد حضرت مولا نا رشيد احمد محدث گنگوهی قدس سرهٔ سے بھی مجاز ہوئے - (۵) حضرت مولا نا عبدالخالق صاحب ساکن مهم ضلع رہتک نور الله مضجعه - (۲) حضرت مولا نا قاری عبدالکريم صاحب بَيْنَالَيْهُ تخت ہزاروی - (قبرنصير پور نزد مُدرا نجها) - (۷) حضرت مولا نا نورمحمد صاحب لدھيانوی نور الله مضجعهٔ - (قطب سوات ص ۱۲) زيابه مجلس نفيس بُوللهٔ صفحه ۲۳۳)

#### (183) حضرت مولانا محمد اسحاق مشاللة

آپ اُپرتناول (ہزارہ) کے مرکزی مقام''ستاں'' میں مولا نااحمرگل صاحب لودھی کے گھر 1890ء میں پیدا ہوئے ، ابتدائی تعلیم گھر پر حاصل کی پھر حضرت پیرمہرعلی شاہ صاحب گوڑ وی بیٹ سے چند درسی کتابیں پڑھیں۔

اعلی تعلیم کے لئے دارالعلوم دیو بند میں داخلہ لیا، موقوف علیہ کی دوسال میں پھیل کے بعد تیسرے سال وسولاھ میں علامہ محمد انور شاہ تشمیری پیٹیسے دورۂ حسدیث پڑھ کر سندالفراغ حاصل کی۔ فہرست فضلائے دیو بند ہزارہ میں سامے ویں نمبر پرآپ کا نام موجود ہے۔ فراغت کے بعد کچھ عرصہ مدرسہ اسلامیہ گلاوٹی ضلع بلند شہر میں تدریس کی، اسی طرح کچھ وقت لا ہور کے مدرسہ نعمانیہ میں بھی پڑھاتے رہے۔

اگست 1922ء کوایب آبادی مرکزی مسجد کے خطیب مقرر ہوئے، امامت وخطاب کے ساتھ درس و تدریس اور وعظ و تبلیغ کا سلسلہ بھی جاری رہا۔ پچاس سال تک بیخدمات انحب م دے کر ۹ رجب او سیاھ / 31۔ اگست 1971ء بروز منگل بوقت عصر انتقال ہوا۔
تحریک پاکستان میں نمایاں حصہ لیا اور 1947ء کی تحریک سول نافر مانی میں قید و بند کی صعوبتیں بھی برداشت کیں، آپ اپ استاد علامہ شبیر احمد عثانی و شیخ سے تعلق ارادت رکھتے تھے۔ صعوبتیں بھی برداشت کیں، آپ اپ استاد علامہ شبیر احمد عثانی و شیخ سے تعلق ارادت رکھتے تھے۔ و سے ممبر کسی ساسی جماعت کے ممبر نہ تھے۔ 1951ء میں پہلا اور 1964ء میں دوسرا جج کیا۔
ویسے ممبر کسی ساسی جماعت کے ممبر نہ تھے۔ 1951ء میں پہلا اور 1964ء میں دوسرا جج کیا۔
مشرح تصریح غیر مطبوعہ اور ایک رسالہ '' پردہ'' مطبوعہ ہیں جو آپ کی اولاد کے پاس محفوظ ہیں۔
آپ خطیب ہزارہ کے نام سے مشہور تھے۔ آپ نے بروز سہ شنبہ (منگل) بوقت عصر آپ خطیب ہزارہ کے نام سے مشہور تھے۔ آپ نے بروز سہ شنبہ (منگل) بوقت عصر ایر جب المرجب او سیاھ / 31۔ اگست 1971ء کو بعم ۹۰ سال انتقال فرمایا۔ نماز جنازہ کی امامت آپ کے بھائی مولا ناعزیز الرحمٰن صاحب نے کی۔ پنج پیر (ایبٹ آباد مقابل نیشنل بنک) میں وفن

#### (184) مُلَّا صدر الدين شيرازي

کئے گئے۔(مشاہرعلاء دیوبندج اص ۲۷۱)

محمد بن ابراہیم ملقب به صدر الدین سیرازی و کورھ یا ۱۹۰۰ھ میں شیراز میں پیدا ہوئے۔ عام طور پر اخوند ملا صدرا یا صدرالتالہین کے نام سے معررف ہیں۔ ملاموصوف بااثر اور صاحب حیثیت خاندان کے چٹم و چراغ تھے۔ والدین کے اکلوتے بیٹے تھے اس لیے والدین فالدین بیٹے کی تعلیم شیراز میں ہوئی۔ ذہین اور محنتی بیٹے کی تعلیم و تربیت میں کوئی دقیقہ فردگذاشت نہیں کیا۔ ابتدائی تعلیم شیراز میں ہوئی۔ والد کے انتقال کے بعد اصفہان چلے گئے۔ آپ نے شخ بہاؤالدین عاملی (م اس فیاھ) اور ایرانی فلسفی میر باقر بن عمادالدین محمود شیرازی (م اس فیاھ) کے حضور زانو کے تلمذ طے کیا۔ ایک روایت فلسفی میر باقر بن عمادالدین محمود شیرازی (م اس فیاھ) کے حضور زانو کے تلمذ طے کیا۔ ایک روایت کے ملاوہ بے کہ اس عرصے میں میرابوالقاسم مندرسکی سے بھی اکتساب علم کیا جو عارف و زاہد ہونے کے علاوہ بے نظیر ریاضی دان تھے۔ حاسدوں کی ریشہ دوانیوں سے تنگ اگر گوشہ شینی اختیار کر لی۔ اصفہان بے نقل سکونت کرے ''ڈم '' کے نزد یک'' کھک'' نامی گاؤں میں کافی عرصہ تنہائی کی زندگی گزاری سے نقل سکونت کرے ''ڈم '' کے نزد یک '' کھک'' نامی گاؤں میں کافی عرصہ تنہائی کی زندگی گزاری اور مجاہدہ فنس میں مشغول رہے۔ غالباً صدر الدین شیرازی کی طبیعت مسیں فلسفیوں کی روایتی گرم مزاجی نہ ہونے کی وجہ یہی مجاہدہ فنس اور ریاضت ہے۔ موصوف سلطنت مغلیہ دور میں النیا ھ

میں ہندوستان آئے اور حکیم علی گیلانی سے استفادہ کیا۔ مُغل در بار میں بڑی پذیرائی ہوئی۔اکسبسر ، جہانگیر، شاہجہاں عہدے اور مال سے نوازا۔شہرسورت کے حاکم بھی بنائے

گئے۔( حالات مصنفین درس نظامی ہس ۳۷۲)

فارس کے حاکم اللہ دردی خان نے ان کے آبائی وطن شیراز میں ایک درس گاہ قائم کی اور ملاکو وطن آکر خدمات علمی انجام دینے کی وعوت دی۔ ان کے زیر نگرانی مدرسہ اللہ دردی خان اہم علمی مرکز بن گیا۔ اور 'مدرسہ خان ایران' کے نام سے اس کی شہرت دور نزد یک پھیل گئ۔ ملاموصوف نے سات بار پیدل جج کیا اور ساتویں بارسفر جج سے واپسی پر بھرہ میں وہ فیاق مطابق 1640ء میں دنیا فانی سے رحلت کر گئے فیض الباری میں ہے کہ موصوف شیرازی شیعہ صوفی ہیں۔ صحابہ کرام شیرست وشتم نہیں کرتے لیکن امام اشعری رئیسائی اور امام رازی رئیسائی کی بے ادنی کرتے ہیں۔

ان کی''48'' کتابوں کے نام تذکرہ نگاروں نے لکھے ہیں۔ان میں سے صرف ایک فارسی زبان میں ہے باقی سب ہی عربی زبان میں ہیں۔ان کی کتابوں کا موضوع حکمت وعرفان، فلسفہ اور علوم دینیہ ہیں۔ چندا ہم کتابوں کے نام:

(1-) الإسفار الاربعد: ملاصوف كى فلسفيانه كتابول مين سب سے زياده مشہور ہے۔ اس كا دوسرا نام '' الحكمة المهتعالية هى المهسائل الربوبية '' ہے۔ (2-) شرح هدايت الحكمت: جو ''صدرا'' كے نام سے مشہور ہے۔ (3-) حاشيه حكمت الاشراق: الشواهد الربوبية فى المهناحَتَّى السلوكية۔ (4-) السير العارمين۔ (5-) رساله صدر الدين شيرازى: آٹھ رسالوں كا مجموعہ ہے۔ (6-) شرح اصول السكاكي۔ (7-) شرح اصول كافى: شخ كلينى كى كتاب ''اصول كافى'' كے ایک حصر كی شرح ہے۔ (8-) ملا صدر الدين شيرازى كے تلامذہ ميں مندرجہ ذيل افرادنها بيت نماياں ہيں ملاحمن فيض كاشانى (م 10 فياھ)، مولانا عبد الرزاق لا سجى۔

#### (185)ارسطو

ارسطو یونان کا ممتاز فلسفی مفکر اور ماہر منطق تھا جس نے سقراط جیسے استاد کی صحبت پائی اور سکند اعظم جیسے شاگر دسے دنیا کو متعارف کروایا۔ 384 قبل مسیح میں قمد ونیہ کے علاقے استاگرہ میں پیدا ہوا۔اس کا باپ شاہی دربار میں طبیب تھا۔ارسطو نے ابتدائی (طب ،حکمت اور حیاتیات کی) تعلیم اپنے والد سے حاصل کی۔وہ بجین ہی میں اپنی والدہ کے سائے سے محروم ہوگیا دس برس

کا ہوا تو باپ کا بھی انتقال ہو گیا 18 سال کی عمر میں وہ ایتھنز چلا آیا، جواس وقت مرکز علم وحکمت تھا یہاں وہ 37 سال کی عمر تک افلاطون کے مکتب سے وابستہ رہا تا ہم وقت کے ساتھ ساتھ اسے اپنے استاد افلاطون کے خیالات میں تضاد اور طریق تدریس میں بجی نظر آئی جسے اس نے اپنی تخسسریروں میں موضوع بنایا ہے۔ 53 سال کی عمر میں ارسطونے اپنے مدینہ الحکمت کی بنیاد ڈالی جہاں اسس نے نظری و کلا سیکی طریقہ علم کی بجائے عملی اور عقلی مکتب فکر کوفر وغ دیا۔ اخیر عمر میں ارسطوکے اسس کے شاگر دسکندر اعظم کے ساتھ اختلافات اور پھر اس کی موت کے بعد شور شوں نے اسے بونان بدر ہونے دیر مجبور کر دیا اور یوں ارسطو کا خاکس میں 7 مارچ 322 قبل مسے میں انتقال ہوا۔

وہ پہلا عالم تھا جس نے علمی اصطلاحات وضع کیں۔منطق کو با قاعدہ علم کا درجہ دیا۔اس کی کتب وتحقیقی رسائل کی تعداد ہزار سے اوپر ہے۔ (۱) المقولات (۲) الاخلاق (۳) مابعد الطبیعیہ (۴) العبارتہ۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

### (186)حضرت امام محمد غزالي ميشات

آپ کا نام محمہ بن محمہ بن احمہ تھا، لقب ججۃ الاسلام اور عرف غزالی تھا۔ خراسان کے علاقے طوس کے ضلع طاہران شہر میں و ۲۰ ہے ہیں ہیدا ہوئے۔ غزل کامعنیٰ کا تنے کے ہیں، اور آپ کے والدِمحر مسوت بیچے تھے، اس لیے غزالی کہا گیا۔ کتاب الانساب میں ہے کہ غنسزالی دراصل طوس کے ایک گاؤں کا نام تھا اور امام صاحب وہاں کے رہنے والے تھے۔ اس دور کے مطابق حضرت امام غزالی مجسلہ نے ابتدائی تعلیم اپنے شہر میں حاصل کی ادر فقہ کی کتابیں احمہ بن محمہ مطابق حضرت امام غزالی مجسلہ بھر جرجان تشریف لے گئے اور امام ابونھر آلمعیل سے خصیل علم کیا۔ امام صاحب نے دور ان تعلیم استاد کی تقاریر ککھیں، پھر دنوں بعد وطن واپس ہوئے۔ وطن پہنچ کرسارا محموجہ حفظ کرلیا۔ امام صاحب نیشا پورتشریف لے گئے اور امام الحربین کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ یہام اشعری مجسلہ میں واغل تھے۔ حربین میں قیام کے دور میں مکۃ مکر مداور مدینہ منور ہوئے۔ کے فتوے ان کے پاس آتے تھے، اس لیے امام الحربین کے لقب سے پکارے گئے۔ حضرت امام کے ذالی میشنٹہ نے امام الحربین میں تیا ہم الحربین کے لقب سے پکارے گئے۔ حضرت امام غزالی میشنٹہ نے امام الحربین میں آب کے مام الحربین کے انتقال کے بعد جب امام غزالی میشن نے امام الحربین کے انتقال کے بعد جب امام غزالی میشنٹہ نے امام الحربین میں آب کے بیات کا کوئی عالم نہ تھا اور اس وقت ان کی عمر اٹھائیس برس تھی۔

تعلیم سے فارغ ہوکر حضرت امام غزالی نظام الملک کے دربار میں پہنچ، وہاں سینکڑوں اہلِ علم کا مجمع تھا، نظام الملک نے مناظرے کی مجالس منعقد کیں علاء کرام کے مباحثات ہوئے، مگر ہرمباحث میں امام غزالی ہی غالب رہے۔ انہیں نظامیہ میں مسند درس کے لیے نتخب کیا گیا۔ اسس وقت امام صاحب کی عمر چونتیں سال سے زیادہ نہ تھی۔ امام صاحب کے درس میں تین سوبلند پا یہ علاء بصورت طلباء ہروقت حاضر رہتے تھے۔ حضرت امام غزالی میں شرین عظمی مقام پر فائز ہونے کے باوجود قبلی طور پر ایک عجیب تذبذب میں مبتلا تھے۔

اس کے بعد امام صاحب شام اور حجاز کا سفر کرتے ہیں اور صوفیاء کی خدمت میں رہ کر درجاتِ باطنیہ طے کرتے ہیں۔مؤرخین کا اتفاق ہے کہ حضرت امام صاحب،حضرت آبوعلی فارمدی مُشِیْت کے ہاتھ پر بیعت ہوئے۔ای سفر میں مصر بھی تشریف لے گئے، جب فلسطین پہنچ تو فارمدی مُشِیْت کے ہاتھ پر بیعت ہوئے۔ای سفر میں مصر بھی تشریف لے گئے، جب فلسطین پہنچ تو الخلیل میں حضرت ابراہیم عَلِیاتا کے مزار پر حاضر ہوکر تین باتوں کا وعدہ کیا: (۱) کسی بادشاہ کے حرار پر حاضر ہوکر تین کروں گا، (۳) کسی سے مناظرہ مباحثہ نہیں کروں گا۔

امام صاحب نے ۱۴۔ جمادی الثانی ۵۰۹ ہے میں طاہران کے مقام پروفات پائی اوراسی شہر میں مدفون ہوئے۔ ابن جوزی پڑھائی نے ان کی وفات کا واقعہ ان کے بھیا بی احمد غزالی پڑھائی کی روایت سے نقل کیا ہے وفت بسترِ خواب سے اٹھے وضو کر کے نمساز روایت سے نقل کیا ہے وفت بسترِ خواب سے اٹھے وضو کر کے نمساز پڑھی پھر کفن منگوا یا اور آئھوں سے لگا کر کہا: آقا کا حکم سر آئھوں پریہ کہہ کر پاؤں بھیسالا دیے۔ لوگوں نے دیکھا تو واصل بحق ہو چکے تھے۔

امام صاحب کی اولاد میں لڑ کے نہیں تھے، چندلڑکیاں تھیں جن میں سے ایک کا نام ست المنی تھا، ان کی اولاد کا سلسلہ دور تک تھا۔ حافظ ابن عسا کر اور کئی بلند پایہ علاء ان کے شاگرد تھے۔ صحرا نور دی، درس و تدریس، فاوی اور علمی مشاغل کے باوجود حضرت امام صاحب کی تصانیف سینکڑوں تک پینچی ہیں، جن میں احیاء العلوم، الاقتصاد فی الاعتقاد، تھافة الفلاسفه، القسطاس المستقیم، المنقنمن الضلال، معراج السالکین، الوجیز، کیدیائے سعادت، منھاج العابدین جیسی بلند پایہ کتابیں داخل ہیں ایک قول کے مطابق منہاج العابدین حضرت امام صاحب کی آخری کتاب ہے۔ کہتے ہیں کہ امام صاحب کی تحریر دوزانہ منہاج العابدین حضرت امام صاحب کی آخری کتاب ہے۔ کہتے ہیں کہ امام صاحب کی تحریر دوزانہ

اوسطاً ۱۲ صفحاف بنتی ہے۔ (مکاشفة القلوب مترجم ص۲۰)

### (187) نيوش

سَر آئزک نیوٹن (Sir Isaac Newton) (جنوری 1643ء تا 31 ہارچ 1727ء) ایک انگر بزطبیعیات دان ، ریاضی دان ، ماہر فلکیات ،فلسفی اور کیمیادان تھا۔ نیوٹن نے کشش ثقل کا قانون اور تین قوانین حرکت بتائے۔ بیقوانین اگلے تین سوسال تک طبیعات (فزکس) کی بنیاد بنے رہے۔آئزک نیوٹن نے مسحیت کے مشہور ٹرینیٹی کے نظریے کوردکر دیا۔

نیوٹن 1700ء سے 1727ء تک شاہی ٹکسال (Royal Mint) کا سربراہ رہا تھا جو مملکت کے لئے سکے بنایا کرتی تھی۔اس وقت کاغذی کرنسی بھی گردش میں آچکی تھی۔ نیوٹن اسٹاک مارکیٹ میں بری طرح نا کام رہا اورا پنی دولت کا بڑا حصہ شیئر میں سرمائیہ کاری کرکے گنوا بیٹھا۔

(آزاد دائرۃ المعارف)

#### (188)علامه عراقي عثالة

زین الدین أبوالفضل عبدالرحیم بن الحسین بن عبدالرحمٰن الثانعیالعراقی الأصل المصری المحری الله می الدین أبوالفضل عبدالرحیم بن الحسین بن عبدالرحمٰن الثانعیالعراقی الأصل المصری المحر انی منشیّه مهرانی جو دریا نیل کے کنارے واقع ہے جائے پیدائش ہے (۲۵ بے ھے 1325ء)۔

آپ تین سال کے تھے کہ والد کے سایہ سے محروم ہو گئے۔ 8 سال کی عمر میں قرآن کریم حفظ کر لیا اور کتاب' التنبیہ ''،' الحاوی '' کا اکثر حصہ اور الاہام بھی پڑھ کی حرف ہی ہے پہل علم قرات کا شوق تھا پھر فقہ اور اصول فقہ میں آگے بڑھے پھر علم حدیث کی طرف العزا بن جمساعۃ کے مشورہ سے آگے بڑھے۔ اپنے شہر کے علماء سے کسب علم کے بعد شام وغیرہ کی طرف سفر کیا۔ مکہ مکر مہ میں بہت زیادہ قیام کرتے۔ وہاں بھی علماء سے استفادہ کرتے حتیٰ کہ حافظ الحدیث کہلائے۔

آپ كشيوخ (اساتذه) ميل سے: (۱) قرأت ميل همه بن أيبى الحسن بن عبدالملك بن سمعون ورا) اصول ميل همه بن اسحق بن همه البلبيسيى عبداللهك بن سمعون ورا) اصول ميل همه بن اسحق بن همه البلبيسيى ورا) عبدالرحيم بن الحسن بن عليى الإسنوي ورا) همه بن أحمد بن عبدالله من المصري ، المعروف بأبن اللَّبَان ورا) صديث ميل عبدالرحيم بن عبدالله بن يوسف المعروف بأبن شاهد الجيش ورا) همد بن همد بن ابراهيم الميدوميى ورا) همد بن اسماعيل بن عبدالعزيز ورا) الأمير همد بن عبدالعزيز ورا) الأمير

سنجربن عبدالعزيز الجاولى عبد الرحمن بن محمد بن عبد الهادى المقدّسى ، على بن عبد الكافى السبكى ، خليل بن كيكلدى العلائى، عبدالله بن احمد بن محمد الطبرى ، يحلى بن عبد الله بن مروان الفاروقى، احمد بن عبدالرحمن بن محمد المرادى و (١٠) فقد مين على بن أحمد بن عبدالمحسن ابن الرفعة شامل بين -

آپ كمشهور تلائده ميل سن (۱) أبوزرعة أحمد بن عبدالرحيم العراقی (بياً).
(۲) الحافظ أحمد بن على بن حجر العسقلانی. (۳) الحافظ على بن ابى بكر الهيشميى (صاحب هجمع الزوائد). (۴) الفقيه هجمد بن موسى الدَّميرى. (۵) المحدث إبراهيم بن حجاج الأبناسى. (۲) العلامة على بن احمد بن اسماعيل القلقشندى. (۲) العلامة أبوبكر بن حسين بن عمر المراغيى. (۸) العلامة همد بن ظهيرة الشافعي. (۹) المحدث إبراهيم بن هجمد بن خليل المعروف بسبط ابن العجمي شامل بين -

آپ كى مشهور تصانيف يلى: (١) تقريب الأسانيد و ترتيب المسانيد. (٢) طرح التثريب في شرح التقريب. (٣) تخريج أحاديث إحياء علوم الدين. (٣) كتأب فيى المراسيل. (٩) التبصرة والتن كرة وهيى ألفيّة الحديث. (١) نكت منها ج البيضاوي في الأصول. (٤) التحرير في أصول الفقه. (٤) نظم الدر السُنّية منظومة في السيرة النبوية. (٨) شرح الترمذي -

آپ کی وفات ۲<u>۰۰۸</u> ه 1403 ء قاھرہ (مصر) میں ہوئی۔( آزاد دائرۃ المعارف) (189) مولا نا حافظ غلام محمد جالندھری ٹیشائلڈ

آپ الہی بخش بن خدا بخش کے فرزند اور مولا ناخیر محمد رکھتے ہائی مدرسہ خیر المدارس جالندھر و ملتان کے چھوٹے بھائی تھے۔ اپنے نانا میاں شیر محمد جواپنے علاقہ عمر وال بلہ جالندھر کے پڑھے لکھے اور معزز فرد تھے کے ہاں 10سلاھ 1898ء میں پیدا ہوئے۔ 10 برس کی عمر تک ماموں شاہ محمد کے پاس ناظرہ قرآن شریف اور کچھار دو وغیرہ پڑھ کر 11 سال کی عمر میں مدرسہ عربیہ صابر رائپور گو جراں میں داخل ہو کر قاری رحیم بخش صاحب نامینا پانی پتی کے پاس قرآن مجسید حفظ کرنا شروع کیا اور تین سال میں حفظ سے فارغ ہو گئے۔ اس اثناء میں اردونو لیمی کی خوب مثق کر کی تھی۔ چودہ سال کی عمر میں 1919ھ محارت مولا نا فقیر اللہ

صاحب سے فارسی، عربی، صرف ونوکی بنیادی تعلیم ۱۳۳۳ هے/ 1914ء تک حاصل کی پھر ۱۳۳۳ ہے۔
1915ء میں اپنے رفیق خاص مولوکی سلطان احمد صاحب سکنہ باہمنیاں کے ہمراہ مدرسہ اشاعت و العلوم سرائے خام بریلی میں پہنچ کر حضرت مولانا محمد لیسین صاحب محدث وصدر مدرسہ اشاعت و مہتم محضرت مولانا سلطان احمد صاحب ساکن طور و مردان اور حضرت مولانا عبدالرحمٰن صاحب سلطانپوری سے چھ سال کے عرصہ و ۱۹۳۳ هے/ 1921ء تک دورہ کے حدیث کے علاوہ تمام علوم وفنون کی شمیل کی۔ اپنے بڑے بھائی مولانا خیرمحمد صاحب سے میر، ایساغوجی، بدلیج المیز ان، دیوان عسلی، شمیل کی۔ اپنے بڑے بھائی مولانا خیرمحمد صاحب سے میر، ایساغوجی، بدلیج المیز ان، دیوان عسلی، شمیل کی۔ اپنے بڑے مفائی مولانا خیرمحمد صاحب سے میر، ایساغوجی، بدلیج المیز ان، دیوان عسلی، شمیر اوقلیدس پڑھیں۔

شوال وسسلاه/ 1921ء میں دارالعلوم دیو بند میں داخلہ لیا اور علامہ محمد انور سشاہ تشميري ئينية،مولا نامحدرسول خان ہزاروي ئينية،مولا نا سيداصغرحسين ئينية،مولا نا اعز ازعلي ئينية، اور مولا ناشبیر احمد عثمانی میں سے دورہ حدیث کی کتابیں پڑھ کر فراغت حاصل کی۔1921ء میں عربی کے استاذ مقرر ہوئے۔ ۲۸ صفر ۴ ۴۳ اھ/ 27 اکتوبر 1921ء کو وہاں سے استعفیٰ دے کر گھر آ گئے پھر اسی سال رہیج الاول ۴ م ۱۳ ھ/ نومبر 1921ء بوساطت اپنے استاذ حضرت مولا نالیسین میشید مہتم مدرسہ اشاعت علوم بریلی کے مدرسہ عربیہ شاہجہان پور میں مدرس دوم ہو کرمع اہلیہ چلے گئے۔ وہاں درسِ نظامی کی کتابیں پڑھاتے رہے۔ اس ساھ/ 1922ء میں مدرسہ عربی را بُور گوجراں میں مدرس ہو گئے۔شوال ۱۳۴۲ھ/مئی 1924ء میں مہتم صاحب نے بوجہ ضرورت شدیدہ کے مدرسہ رائپور گوجراں سے مدرسہ عربی فیض محمد جالندھرشہر میں بھیج دیا۔اسی اثناء میں پنجاب یو نیورسٹی میں ے ۱۳۴۴ مے/ 1929ء میں منشی فاضل کا پرائیویٹ امتحان دیا اور اعلیٰ نمبروں سے کامیابی حاصل کی۔ اللّٰد تعالیٰ کی رضا کے لئے تراویح میں قرآن مجید سنانے کامعمول تھا۔حضرت حافظ محمد صالح صاحب رائیوری خلیفہ حضرت مولا نا رشید احمد گنگوہی ٹیشٹر کی نظرِ عاطفت سے حضرت کے مرید خاص میاں محمد دین سکنه کھر پیڑ جیک نمبر 10 متحصیل چونیاں ضلع لا ہور کی لڑ کی فاطمہ سے ۸،۹ شوال ۵ ۱۳۳ ھے کو نکاح ہوا جوحضرت حافظ صاحب نے پڑھایا۔ نکاح سادہ اورسنت کےموافق تھا۔اس موقع پر وعظ مولانا خيرمحمرصاحب كاتفابه

9 سا ھے جون 1930ء میں اپنے استاذ حضرت مولا نامفتی فقیر اللہ صاحب اور بڑے ہوائی مولا نا خیر محمد صاحب کے ساتھ مولا نا اشرف علی تھانوی ﷺ کی زیارت وفیض صحبت کے قصد

سے تھانہ بھون گئے اور استفادہ کیا۔ کار بیج الاول ۴ سا ھے/ 12 اگست 1930ء بروز چہار شنبہ شکے وقت اچا نک ہیضہ میں مبتلا ہو گئے۔ اپنی بیوی سے پچھ تھوڑی دیر باتیں کیں پھرا پنے بڑے بھائی مولانا خیر محمد کو بلا کر چند وصیتیں کیں۔ اس کے بعد کلمہ شہادت پڑھااور پچھ قرآن مجید پڑھنے کا احساس ہور ہا تھا پھر غنودگی ہی ہوگئی۔ تقریبا ساڑھے چار بیچ شام اسی روز انتقال فرمایا، دوسر سے روز ۱۸ ربیج الاول ۱۳۳۹ھ 8 بیج شبح نمازِ جنازہ کے بعد محلہ پرانی پچہری جالندھر شہر کے قبرستان آرائیاں میں کپتان جاجی غلام میجی الدین صاحب کی قبر کے قریب وفن کئے گئے۔ جنازہ کی نمساز آب کے بڑے بھائی مولانا خیر محمد صاحب نے پڑھائی۔ (خیر الدوائے ص ۹۰)

#### (190) علامه ابن عساكر مِمَّاللَّهُ

شام کے بلند پایہ محدث اورمؤرخ جن کا پورا نام حافظ ابوالقاسم علی بن ابی محمد الحسن بن ہبة اللہ ہے، ابن عسا کر لقب ہے۔ پیدائش محرم الحرام <u>99 ہم</u>ھ ماہ ستمبر 1105ء دمشق میں ہوئی اور مدرسہ نوریہ دمشق میں مدتوں درس دیا۔

ان کا شارشام کے مستند شافعی فقہا و محدثین میں ہوتا ہے۔ دمشق کی تاریخ پر ایک ضخیم اور مفصل کتاب کھی جو التاریخ الکبیر الدمشق 80 جلدوں پر مشتمل ہے اس کے عسلاوہ 'استقصی فی فضائل المسجد القطعی' آپ کی ایک اور مشہور تصانیف میں سے ہے۔ ہفت، اا رجب الے ہے جاری کے معرفی میں منام جنوری 1176ء۔ 71 سال کی عمر میں وفات پائی۔ ابن عساکر مُنٹیک کا مدفن باب الصغیر دمشق، شام میں ہے۔ آپ اسا تذہ میں خواجہ یوسف ہمدانی مُنٹیک ، ابونجیب سہروردی مُنٹیک شامل ہیں۔ آپ کی قابل ذکر شاگردوں میں عزبن عبدالسلام ہیں۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

### (191)علامة فتى الدين الشكى عث يَثَاللَهُ

آپ کانسب اس طرح ہے۔ابوالحسن علی بن عبد الکافی بن علی بن تمام بن یوسف۔ بن موسی بن تمام بن یوسف۔ بن موسی بن تمام بن عام بن عمر بن عثان بن علی بن مسوار بن سوار ابن سلیم السبی ، الحنزر جی الانصاری۔آپ کی پیدائش صفر سمایی ہے الاحل (سبك الاحس (سبك العبید) میں ہوئی۔سبک ایک علاقہ ہے جوآ جکل منوفیہ صوبہ (مصر) میں ہے۔اوراس علاقے کی طرف منسوب کئی علاء ہیں۔ جن میں سے پچھ یہ ہیں: (۱) تقی الدین السبی ، (۲) تاج الدین السبی ، (۳) بہاء الدین السبی۔

تقی الدین السکی تاج الدین السکی اور بہائ الدین سکی کے والدہیں ۔فقہائ شافعیہ میں سے ہیں۔ابتدائی تعلیم اپنے والد سے حاصل کی پھراپنے والد کے ہمراہ قاہرہ آ گئے قر اُت تقی بن صائغ سے تفسیرعکم الدین عراقی سے فقہ نجم الدین ابن الرفعۃ سے علم کلام شمس الدین جزری سے اصول علای الدین الباجی سے نحوابن حیان سے اور حدیث شرف الدین الدمیاطی سے حاصل کیں طالب علم کے لئے اسکندر بیہ کا سفر کیا وہاں سے پھر دمشق حرمیں شریفین ( کمکہ کرمہ اور مدینہ طبیبہ ) اور پھر قاہرہ آ گئے اور نہبیں مستقل قیام کیا۔ آپ نے مصر میں مدرسه منصور پیرمدرسہ ہکاریداور حب مع میں تدریس بھی کی اور جامع الحائم احمد بن طولون میں خطب بت کی۔ وسیجے ھے بمطابق 1339ء میں ناصر محمد بن قلاوون کے اصرار پر دمشق میں قضائ (جج ) کا عہدہ سنجالا یہاں بھی عہدہ قضای کے ساتھ آپ نے روایت حدیث ، مدرسه مسروریه میں تدریس شیخ اعظم مدرسه اشرفیه شامیه برائیه جامع اموی میں خطابت کی۔آپ حق پر سختی سے کار بندر ہتے تھے۔آپ واپس قاہرہ آ گئے اور ٣ جمادی الثانی ۵۲ کے ھے 14 جون 1355ء کو قاہرہ میں ہی انتقال فر ما یا اور مقبرہ سعیدالسعد ای میں فن ہوئے۔ آپ کے مشہور شاگر دوں مسیں: (١) جمال الدین عبدالرحیم بن الحسن الاسنوی، (٢) سراح الدين عمر بن رسلان البلقيني ، (٣) مجد الدين الفير وز آبادي مولف (القاموس المحيط)، (٣) الحافظ عبدالرحيم العراقي، (۵) الحافظ جمال الدين المزى، (٢) المورخ شمس الدين الذهبي

تقریباً 211 تصنیفات بین ابن تیمیه تریشات کے ردمین الدر الهضیه بھی کھی اور ان کی دیگر کتب میں بھی ابن تیمیه تریشات کی ابن تیمیه رحمه الله کے بارے میں سخت کلمات موجود ہیں۔ انہوں نے مشہور کتاب شفاء السقام فی زیار قاخیر الأنام اور السیف المسلول علی من سب الرسول کھی۔ دیگر تصنیفات میں غیرة الایمان الجلی الأبی بکر و عمر و عثمان و علی، ثلاثیات مسند دار ھی، قصنیفات میں غیرة الایمان الجلی الأبی بکر و عمر و عثمان و علی، ثلاثیات مسند دار ھی، فتوی السبکی وغیر ہم شامل ہیں۔ (آزاد دائرة المعارف ، محدث فورم ، مکتبة الشاملہ)

## (192) حضرت مولا ناسعيداحمد خال مينية مهاجر مدني

آپ محمیلی بن علی محمد کے فرزند ہیں۔کھیڑاا فغان سہار نپور کے رہنے والے تھے۔شروع میں اسلامیہ ہائی سکول میں داخل ہوئے اورمیٹرک تک انگریزی پڑھی ۔ حکیم الامت مولا نااشرف علی تھانوی پُئیشٹر کی تصانیف اور اصلاحی خط و کتابت سے متاثر ہو کر با قاعدہ ۲<u>۳۵۲ ہے</u> میں مظاہر علوم سہار نپور میں داخلہ لیا۔ اور وسیل ھے 1934ء دورہ حدیث پڑھ کر فراغت حاصل کی۔

فراغت کے بعدایک سال تک مظاہر علوم کی خدمت کرتے رہے اسی دوران حضرت مولا نا محمد الیاس مُنِیاتیاتی ہاں زیادہ آمد ورفت رہتی حضرت انہیں جماعت کے ساتھ میوات بھیج دیتے۔اس کے بعد مستقل مرکز تبلیخ نظام الدین وہلی میں قیام کیا ۲۲<u>۳ اور 1947ء میں</u> سعودی عرب تشریف لے گئے اور وہیں قیام کیا۔

(مشاہیرعلاء دیوبندج ۲ ص ۲۰)

مولانا سيّدمحمودميان صاحب لكصة بين:

۲۵ رجب ۱۳۱۹ ہے ہوا ہی اللہ واتا الیہ داجعوں حضرت مولا نانے نو ہے برس کے قریب عمر پائی۔ منورہ میں وفات پاگئے۔ اٹا للہ واتا الیہ داجعوں حضرت مولا نانے نو ہے برس کے قریب عمر پائی۔ کئی سال متعصب اور بے دین سعودی حکومت نے ان کی سعودی نیشنیٹی ختم کر کے اُن کو ملک سے خال کر ملک میں داخلہ پر پابندی لگا دی تھی۔ پھر کافی عرصہ بعد مشکل جج وعمرہ کا ویزا دیا جانے لگا مگر شاہی جاسوس'' ہر وقت اُن کی مگر انی کرتے رہتے ۔ عمرہ کا ویزا لے کرتشر یف لے گئے۔ ویزا ختم ہونے کی مقت قریب آئی تو شاہی کارندوں نے سعود سے نکلنے کا تقاضہ شروع کر دیا۔ مگر اللہ حتم ہونے کی مقت قریب آئی تو شاہی کارندوں نے سعود سے سنگنے کا تقاضہ شروع کر دیا۔ مگر اللہ کو پچھاور ہی منظور ہو چکی تھی۔ ڈاکٹروں نے لکھ دیا کہ مولا نا سفر کے قابل نہیں ہیں خُدائی تدبیر غالب ہوئی حکومتی منظور ہو چکی تھی۔ ڈاکٹروں نے لکھ دیا کہ مولا نا سفر کے قابل نہیں ہیں خُدائی تدبیر غالب ہوئی حکومتی شاہی عزائم خاک ہو گئے عشق کی سچائی رنگ لائی اور خاکِ مدینہ ہمیشہ کے لئے مولا نا کا بچھونا بن گئی رحمہ اللہ تعالی ورحمۃ واسعہ۔ (انوار مدینہ شعبان ۱۹ ہمیا ہوں کے)

(193) حضرت فريدي صاحب مشاللة

حالات دستیاب نہیں ہوسکے۔

### (194) بھائی سر دار صاحب تیشاللہ

حالات دستیاب نہیں ہوسکے۔

## (195) حضرت مولا ناعبدالغفورعباسي مدني ميشاتية

حضرت مولانا عبدالغفور ولد حضرت مولانا شاہ مرحوم ضلع ہزارہ ریا ست سوات حناص علاقہ جد با دریائے سندھ کے کنارے ایک چھوٹا ساگاؤں ہے۔ 1894ء میں پیدا ہوئے بچپین ہی میں والد ماجد کے سایہ عاطفت سے محروم ہو گئے تھے۔ آپ چار بھائی تھے سب سے بڑے مولانا محمد معصوم میٹائیڈ 'مولانا عبدالخفور میٹائیڈ' مولانا عبدالحلیم میٹائیڈ 'مولانا عبدالقیوم میٹائیڈ سے تینوں بھائی اپنے وقت کے بڑے بڑے عالم تھے۔

حضرت مولا نا نے علم دین حاصل کرنے کی خاطر اینے گھر سے سفر کیا۔ دہلی مدرسہ امینیہ میں درسی تعلیم حاصل کی اور سند فراغت حاصل کی تحصیل سند کے بعد حضرت مولا نامفتی کفایت الله صاحب علیہ کے مدرسہ امینیہ میں مدرس رہے۔تقریباً ۵ برس تک مدرسہ امینیہ میں تندہی اور نہایت ذوق وشوق سے درس دیا۔اس کے بعدسلسلہ عالیہ نقشبند پیمجد دیہ میں حضرت مولا نافضل علی القریثی مسکین پوری ضلع ملتان سے بیعت کا شرف حاصل کیا۔اللہ تعالیٰ نے آپ کوجلد ہی روحانی مقام پر فائز فرمایا اپنے شیخ کی نظر میں آپ کوخصوصیت حاصل تھی حضرت نے آپ کو اپنا جانشین مقرر کیا۔ خلافت حاصل ہونے کے بعد تقریباً ایک سال اپنے شیخ کی جگہ قیام کیا اور بیعت وارشاد کا سلسلہ جاری رکھا۔حضرت خواجہ معین الدین چشتی ٹیشتا کے روحانی اشارے پراینے وطن تشریف لے گئے۔حضرت خواجہ صاحب نے فرمایا کہ اپنے وطن جاؤ اور وہاں تبلیغ کرو۔تقریباً ایک سال وہاں قیام فرمایا اور بہت سے ان نے آپ سے بیعت کی اورسلسلہ مبارکہ کی اشاعت کی۔اس کے بعد حضور نبی اکرم مٹاٹھٰ ہیل کے حکم سے مدینہ ہجرت کی اور تقریب ً۳۴ سال مدینہ طیبہ میں قیام فر ما یا۔حضرت ﷺ نے جب مدینہ منورہ میں قیام کے لیے مکان لیا تو رات کو استخارہ کیا خواب میں حضور پرِنورسالی ایج کو دیکھا کہ اس مکان میں تشریف لائے ہیں اور جب آپ تشریف لے جانے کگے۔ توحضرت ٹیسٹی ساتھ ساتھ درواز ہے تک گئے۔حضور پرنورسالٹھائیلم جب دروازہ سے باہر نکلے تو انگشت شہادت سے اس قسم کے الفاظ لکھے:

هذامنزل الطريقته النقشنبنداته وهذا امور والانوار النبويه.

حضرت فرماتے تھے کہ مجھ کوتسلی ہوگئ کہ یہی فیض کی اور فقراء کی جگہ ہے۔ تقریب اُ ۲۰ سال کے بعد مدینہ طیبہ سے پاکستان طریق نقشبندیہ کی تبلیغ کی لیے تشریف لائے۔ قیام پاکستان کے بعد حضرت کا صرف چھ مرتبہ یہاں آنا ہوا۔ آخری مرتبہ علاج کی غرض سے پاکستان تشریف کے بعد حضرت کا صرف چھ مرتبہ یہاں آنا ہوا۔ آخری مرتبہ علاج کی غرض سے پاکستان تشریف آوری ہوئی اور آٹھ دن کے قیام کے بعد علالت کی حالت میں ہی مدینہ منورہ واپس حیلے گئے۔ واپس کے بعد اپنی زندگی کے آخری ۲۰ دن وہیں گزارے۔

کیم رئیج الاول ۱۳۸۹ ہے مطابق 18 مئی 1969ء اتوار کی شب کو بعد نماز عشاء داعی اجل
کولبیک کہا۔ اناللہ وانالیہ راجعون نماز فجر کے بعد مسجد نبوی سالٹھ آلیہ ہم میں نماز جسنازہ اداکی گئی اور
جنت البقیع میں آپ کوسپر دخاک کر دیا گیا۔ اپنے بسماندگان میں ایک بیوہ، چھ بیٹیاں اور حپ ر
بیٹے چھوڑ ہے ہیں (۱) مولانا عبدالحق صاحب جامعہ یو نیورٹی سے فارغ انتحسیل عالم اور خلیفہ مجاز
ہیں، (۲) مولانا عبدالرحن، (۳) محمد سعید (۴) محمد شریف ہیں۔ (تذکرہ اولیائے دیو بندص ۴۵۱)

(196)\_مولانا عبيداللەد ہلو<u>ى</u>

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(197)\_مولانا جليل احمد تشاللة

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(198)\_مولانا غلام يسين عن مشا

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(199)\_مولانا محمرصالح جشه تشاللة

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(200)علامه ابن كُمنيّر السكند رى عِيالة

احمد بن محمد بن منصور بن القاسم بن مختار القاضى ، ابو العباس ناصر الدين ابن المنير المالكي الجذامي الجروى الاسكندراني 1223 ء / ۲۰ إنه هايس پيدا هوئے۔

ادب وفنون میں پریدطولی رکھتے تھے اور اس بارے میں بیشتر تصنیفات کیں اور بہترین تفسیر ہے۔ حدیث کا ساع ابنِ رواج سے کیا۔ فقہ، رسول، تفسیر، ادب وغیرہ بلاغت پران کا کام ہے۔ زمخشری کی تفسیر پر بحث اور معتزلہ کے شبہات کا ردّ کیا۔ بخاری کے ابواب کی شرح لکھی۔ اور کتاب الاقتفاہے جو قاضی عیاض کی الشفاء کے معارض ہے۔عہدہ قضا ( جج ) اور نائب گورنر کے عہدے پر فائز رہے۔ دومرتبہ خطابت کا عہدہ بھی حاصل کیا اور مدارس کی بار ہا تدریس کا شرف حاصل رہا۔

مشہور تصنیف (۱)المتواری علی ابواب البخاری (۲) تفسیر حدیث اسراءعلی طریقة المرتکلمین - رئیج الاول 1284ء/۱۸۳ ه میں بادشاہ منصور قلاون کے دور میں وفات پائی۔ابن المنیر کی مسجداور مزار مغربی اسکندریہ کے علاقہ لبّن میں تجارتی مرکز میں واقع ہے۔

(مکتبة الثاملة عربی)

### (201) علامه زُرقانی مِیتاللهٔ

محمد بن عبدالباقی الزرقانی <u>۵۵ ا</u>ھے۔۱۱۲۲ھ/ 1645م۔ 1710م، محدث، فقیہ، اصولی،متصوف،المذھب المالکی۔

قاہرہ (مصر) میں <u>۵۵ ؛ ب</u>ھ میں پیدا ہوئے اور قاہرہ میں ہی ۱<u>۲۲ ب</u>ھ کو وفات پائی۔مصر کے علاقہ'' قرکی منوف'' کے قصبہ زُرقان کی نسبت سے زُرقانی کہلاتے ہیں۔ شھا ب مرجانی نے انہیں مالکیہ کے گیارہ سومجد داسلاف میں شار کیا ہے۔ آپ کا نام ونسب اس طرح ہے:

محمد بن عبدالباقی بن یوسف بن احمد شھاب الدین بن محمد عسلوان ، الشھیر بالزروت انی المصری الاز ہری المالکی ، ابوعبداللہ بچین سے ہی علم کی تلاش میں بڑے علماء کی صحبت اختیار کی اور دیارِمصر میں اس بات سے مشہور ہوئے تالیف، تدریس اور احکام دین و اصول بھیلا نے مسیس مصروف رہے۔قرآن پاک حفظ کیا بھرلغت اور دینیات کی ابتدائی کتابوں کی تعلیم حاصل کی اسس کے بعد جامعہ الاز ہر میں متون اور شروح کی حیثیت سے علماء کے حلقہ میں منتقل ہو گئے۔اور علماء کے حلقہ میں منتقل ہو گئے۔اور علماء کے حلقہ میں تدریس کرتے تھے۔

مشهور تاليفات مين: (١) شرح موطأ الامام مالك سمالا "ابهج المسالك بشرح موطأ الامام الله سمالا "ابهج المسالك بشرح موطأ الامام مالك". (٢) اشراق مصابيح السير المحمدية بمزج اسرار المواهب اللدنية بالمنح المحمدية للقسطلاني). (٢) شرح المنظومة الميقونية في علم مصطلح الحديث، (٣) مختصر المقاصد الحسنة في بيان كثير من

الاحاديث المشتهرة على الالسنة، (٥)وصول الاماني في الحديث-( آزاد دائرة المعارف)

## (202)علامه نجم الدين نسفى مشاللة

عمر بن محمد احمد بن المعیل بن محمد بن لقمان سفی المعروف به مفتی تقلین ، ابوحفص ، نجم الدین النبی فی : نجم الدین لقب اور ابوحفص کنیت تھی ۔ ان کی ولادت را ۲ میں ہوئی اور ابوحفص کنیت تھی ۔ ان کی ولادت را ۲ میں ہوئی اور اس کی طرف نسبت رکھتے ہیں ۔ آپ نے تھے سل علم وحدیث وفقہ کے لئے ساڑھے پانچ سوشیوخ واسا تذہ کی خدمت میں زانوئے تلمذ طے کیا۔ فقہ صدر الاسلام ابی الیسر محمد بردوی شاگرد ابی یعقوب یوسف سیّاری تلمیذا بی آخی حاکم نوقدی شاگرد ہندوانی سے حاصل کی اور آپ سے آپ کے بیٹے ابواللیث احمد بن عمر المعروف به مجد سفی نے تفقہ کسیا اور آپ کی بعض تھا نیف صاحب الہدا میام مربان الدین ابوالحن علی مرغینا نی اور ابو بکر احمد بنی المعروف بظہیر نے آپ سے پڑھیں اور عمر بن محمد تھی نے روایت کی ۔ چونکہ آپ اِنس و جن کا جانتے تھے اس لیے آپ کومفتی تقلین کہتے تھے اس لیے ایک کتاب آپ نے مشائخ کے اساء میں جمع کی اور نام اس کا تعداد الشیوخ العمر رکھا۔

ان كى تصانيف 100 كے قريب ہيں ان ميں سے: (۱) العقائد، معروف عقائد نسفى، يہ كتاب ان كى بہان كتاب ہے اس پر نسفى، يہ كتاب ان كى بہان كتاب ہے اس پر كئ شروحات كھى گئ ہيں (۲) الاكہل الاطوال تفير ميں (۳) المهواقيت (۴) الاشعار بالمختار من الاشعار 20 جلدات (۵) نظم الجامع الصغير (۲) فقه حنفيه (۷) القند فى علما سمر قند 20 جلدات (۸) تاریخ بخاری (۹) طلبه الطلبه (۱۰) اصطلاحات فقهيد آپ في الماري الاولى کے سي مرقد ميں وفات يائی ۔ (آزاددائرة المعارف)

### (203) اما م محمد بن نصر مَروَ زى عِيْدَاللَّهُ

آپ کا پورا نام شیخ الاسلام امام ابوعبدالله حافظ محمد بن نصر بن حجاج مروزی ہے۔تاریخ ولا دت ۲۰۲ سے، امام شافعی مُشِیْت کی وفات ۲۰۴ سے میں ہوئی، اس وقت آپ کی عمر دوسال تھی۔ والد صاحب مروزی تھے پیدائش بغداد میں ہوئی اور نیشا پور میں پرورش پائی۔آپ نے جن شیوخ و اساتذہ سے درس حدیث لیا چندایک کے اساء گرامی حسب ذیل ہیں:

عبداللہ بن عثمان مروزی،صدقہ بن فضل مرزوی ، یجیٰ بن یجیٰ نیشا پوری، اسحاق بن راہویہ، ابوقدامہ سرخسی هدبة بن خالد، عبیداللہ بن معاذعنبری، محمد بن عبدلملک بن ابی الشوارب، ابو کامل جحد ری،محمد بن بشار بندار، ابوموسیٰ الزمن اور ابراہیم بن منذر حزامی رحمہم اللہ تعالیٰ۔علاوہ ازیں خراسان،عراق، حجاز، شام اورمصر کے بڑے بڑے محدثین وفقہاء سے کسب فیض کیا۔

آپ کے تلامٰہ ہیں ہڑے ہڑے محد ثین شامل ہیں جن میں آپ کے بیٹے اساعت ل، ابوعلی عبداللہ بن محمد بن علی بخی ، محمد بن اسحق رشاوی سمر قندی ، عثمان بن جعفر لبان اور محمد بن یعقوب بن اخرم نیشا پوری قابل ذکر ہیں۔ آپ نے طلب علم وکسب حدیث کے لیے مصر، شام عراق ، خراسان اور حجاز مقدس کے علاوہ بہت سے مشہور شہروں اور مما لک کے اسفار طے کیے۔ امام ابو بکر احمد بن اسطح قرماتے ہیں: میں نے امام مروزی سے انجھی نماز پڑھتے کسی کونہ میں ویکھا۔ ایک وفعہ ایک پھر ان کی پیشانی پر آ بیٹھی اور اس کے کا شنے سے خون بہنے لگا، لیکن انہوں نے حرکت تک نہیں میں آپ کی۔ آپ کتب کشیرہ وضحیمہ کے مؤلف ومصنف تھے۔ ان میں 'قیامہ اللیل ''اور' السنة'' نے بہت شہرت یائی۔ علاوہ ازیں ''کتاب القسامہ'' کا اپنا ایک مقام ہے۔

آپ اپنی عمر مبارک کے ۹۲ سال پوری آب وتاب سے گز ار کر ماومحرم ۲<u>۹۴ ہ</u>جری کو سمر قند میں داعی اجل کولبیک کہہ گئے - اِٹالله وَاِٹاً اِلّیه وَ اَجْون -

(اسلامک ریسرچ سنٹرراولینڈی،السنی<sup>ص 5</sup>)

## (204) امام سَهم يلي عِناللهُ

ابوالقاسم عبدالرحمٰن بن عبدالله بن احمد السهيلي الاندلى ـ ان كا نام عبدالرحمٰن بن الخطيب عبدالله بن الخطيب المندن الخطيب المن عبدالله بن الخطيب المن فتوح ہے ـ ان كی نسبتیں خشعی سهیلی ، اندلى اور مالقی معروف ہے ـ 'دسهیلی ' جس كی طرف ان كی نسبت ہے ، اندلس میں مالقه كے علاقه میں ایک وادی كا نام ہے ـ اس میں كئ گاؤں آباد ہیں جن میں سے ایک گاؤں میں سہیلی پیدا ہوئے ۔ وہ اندلس میں طویل عرصہ تک رہے وہاں عسلم كے بیدا ہوئے ۔ سہیلی ۸۰ کے ہو میں پیدا ہوئے ۔ وہ اندلس میں طویل عرصہ تک رہے وہاں عسلم سے سرچشموں سے سیراب ہوئے اور مختلف علوم وفنون میں مہارت حاصل كی ۔ آپ حافظ اور عالم تھے اور نعت اور سیرت کے ماہر ۔ ستر ہ برس كی عمر میں نابینا ہوگئے ہے ۔

امام سہلی علم تفسیر، حدیث نبوی اور رجال کے علاوہ تاریخ اور انساب کے بڑے ماہر تھے۔تمام عمرتعلیم و تدریس اورتصنیف و تالیف میں گزاری ان کے حافظہ اور تبحرعلمی کا بیہ مقام تھا کہ الدوض الانف جیسی ضخیم کتاب چار پانچ ماہ کی مدت میں ختم کردی۔

مراجع سے معلوم ہوتا ہے کہ امام سُہلی کی وفات را ۵۹ ھے میں ہوئی۔ ابن مماد حنبلی نے اپنی کتاب'' شذرات الذھب'' میں لکھا ہے کہ ان کی وفات شعبان را ۵۹ ھے میں ہوئی۔ اس وقت ان کی عمر بہتر برس تھی۔ الروض الأنف سیرت پر ایک قابل ذکر اور مشہور کتاب ہے۔ یہ ابن ہشام کی سیرت کی شرح ہے۔ الروض الأنف کی تالیف کا آغاز محرم ۱۹۹ھ ھے میں ہوا اور اسی سال جمادی الاولی میں یہ کام پایہ محمیل کو پہنچا۔ (جہائے الاسلام، سیرت نمبرج ۴ شارہ ۱۲۱)

الروض الانف کا اردوتر جمه شرح سیرت ابن ہشام کے نام سے سٹ اُنع ہوا۔ یہ 4 جلدوں پرمشتمل ہے۔مصنف نے کہا کہ یہ چارسو کتابوں کا خلاصہ اور نچوڑ ہے۔

( آ زاد دائرة المعارف)

### (205)حضرت علامه تفتازانی میشاند

آپ کا نام مسعود بن عمر بن عبداللہ تفتازانی ، لقب سعد الدین :علم بیان میں عربی لغت اور منطق کے امام تصور کیے جاتے ہیں۔فقیہ اور اصولی تھے۔اس کے علاوہ آپ مفسر متکلم محدث اور ادیب بھی تھے۔ بعض کے نزدیک حنفی تھے اور خیال رہے کہ شافعی تھے۔

آپ بیدائش ۲۲٪ ه 1322 ء تفتازان ، صوبه خراسان شالی ایران میں ہوئی جبکہ اقامت سرخس میں رہی۔ انہیں تیمورلنگ نے سمر قند ، روانہ کر دیا وہاں پر وفات ہوئی۔1390ء (67-68 سال) سمر قند بروز اتوار اور بدھ کے روز ۹ جمادے الاولی کو آپ کی نعش سرخس لے جا کر دفن کی گئی۔ ان کی زبان میں لکنت تھی۔ تفتاز انی نے ابتدائی تعلیم اپنے وطن میں پائی۔ اعلی تعلیم عضد الدین ایجی مؤلف' مواقف' (م ۲۵٪ ھی) سے پائی۔ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ انہوں نے قطب الدین رازی (م ۲۲٪ ہے ھی) سے بھی استفادہ کیا تھا۔ تفتا زانی نے جملہ مروجہ علوم صرف ونحو، منطق و فلفہ ، معانی و بیان اور اصول و تفسیر میں کمال حاصل کیا۔ انہوں نے مختلف شہروں میں قیام کیا۔ وہ جام ، ہرات ، سرخس ، سمر قند ، جرون ، ترکستان اور خوارزم میں مقیم رہے۔ تدریس کے ساتھ ساتھ ساتھ تفتاز انی نے مظفریہ عکمران فارس شاہ شجاع کے دربار میں ملازمت اختیار کرلی۔ تیمور نے ۲۸٪ یا

ا کے حدیں خوارزم پر حملہ کیا اور شاہ شجاع کی سلطنت متاثر ہوئی۔ پچھ عرصہ بعد امیر تیمور کو تفتاز انی کے علم وفضل سے آگاہی ہوئی تو انہیں واپس سمر قند بلا بھیجا۔ اپنے دربار میں صدر صدور کی حیثیت سے جگہ دی۔

و کے سال میں تیمور کے دربار سے منسلک ہوگیا۔ تفتا زانی اور سید شریف جرجانی (م ۲۱۸ ھ) بھی تیمور کے دربار سے منسلک ہوگیا۔ تفتا زانی اور سید شریف جرجانی کے مابین اکثر علمی مباحثے اور مناظ سرے ہوتے تھے۔ تیمور ہر دوحضرات کی عزت و تکریم کرتا تھا مگر سید شریف کو اس لئے ترجیح دیتا تھا کہ وہ نسباً سیدتھا، تفتا زانی کو ایک مناظر ہے میں زِک اٹھانی پڑی اور اس صدھے کو برداشت نہ لاکر ۲ محرم م جنوری 1390ء کو سمر قند میں فوت ہو گئے۔

تفتازانی کے ہزاروں شاگردوں میں سے صرف دو کے نام تذکروں میں ملتے ہیں۔ (۱) حسام الدین الحن بن ابی وردی (۲) بر ہان الدین حیدر

بہت می تصنیفات ہیں جن میں سے چندایک سے ہیں: (۱) تھذایب المنطق بہت میں تصنیفات ہیں جن میں سے چندایک سے ہیں: (۱) تھذایب المنطق (۲) المطول: بلاغت میں گئی ہے۔ (۳) مقاصد الطالین: علم الکلام میں ہے۔ (۴) ارشاد المهادی: نحوک کتاب۔ (۵) شرح العقائد النسفیه (۲) شرح التصریف العزی: صرف کی کتاب ہے یہ ان کی سب سے پہلی کتاب ہے جب 16 سال کے تھے۔ (۷) حاشیه الکشاف۔ (۸) شرح اربعین النوویه۔ (حدائل الحنفیہ ، محدث نورم میگزین ، آزاد دائرۃ المعارف)

(206) علامه فخر الدين رازي مُثالثة

شخصیت نمبر 127 ملاحظه کریں۔

## (207) حافظ ابوالخطا بعمرو بن دهيه کلبي

قاضی القصناۃ ابوالعباس شمس الدین احمد بن محمد بن ابی بکر خلکان اپنی کتاب''وفیا ۔۔۔
الاعیان وانباء ابناء الزمان (344۔ 540)'' میں حافظ ابوالخطاب دحیہ کلبی (544۔ 633ھ)
کے سوانحی خاکہ میں لکھتے ہیں:''ان کا شار بلند پا پیعلاء اور مشہور محققین میں ہوتا تھا۔ وہ مراکش سے شام اور عراق کی سیاحت کے لیے روانہ ہوئے۔ ہمن بھی ان کا گزر اربل کے علاقے سے ہوا جہاں ان کی ملاقات عظیم المرتبت سلطان مظفر الدین بن زین الدین سے ہوئی جو یوم میلا دالنبی صلی

الله عليه وآله وسلم كے انتظامات ميں مصررف تھا۔ اس موقع پر انہوں نے''التنوير في مول البشير النذير'' كتاب لكھی۔ انہوں نے بيركتاب خود سلطان كو پڑھ كرسنائی۔ پس بادسشاہ نے ان كی خدمت ميں ایک ہزار دینار بطور انعام پیش كیا۔ وہ كہتے ہیں ہ ہم نے 625ء میں سلطان كے ساتھ اسے چے نشستوں میں سنا تھا۔''

امام ابن حجر ﷺ (لسان المميز ان) ميں لکھتے ہيں: یعنی ابن نجار فرماتے ہيں: کہ میں نے دیکھا کہ''تمام لوگوں کا اس بات پراتفاق ہے کہ ابن دحیۃ حجموٹا، اور حدیثیں گھڑنے والا ہے اور پہالیش خص سے سننے کا دعوی کرتا ہے'' جس سے ہرگز نہیں سنا اور ایسے خص سے ملاقات کا دعویٰ کرتا ہے جن سے وہ ہرگز نہیں ملا۔

آ گے مزید لکھتے ہیں: لینی ابن دحیہ ظاہری مذہب کا پیروکارتھا، ائمہ اور علمائے سلف کی شان میں بہت زیادہ گتاخی کرنے والا، بدزبان، احتق اور بڑا متکبر، اور دینی امور میں غور وفکر سے عاری اور دینی معاملات میں سخت ست تھا۔ (محدّث فورم)

#### (208) حضرت مولانا نظامی میشد

آپ کاقلمی نام نظامی بدایونی ہے۔اصل نام مولوی نظام الدین حسین نظامی بن مولوی فغر الدین صدیقی ہے۔آپ کی پیدائش فخر الدین صدیقی ہے۔آپ کی پیدائش بدایوں (اُترپردیش)، بھارت کے مشہور شاعر ہیں۔آپ کی پیدائش بدایوں (اُترپردیش)۔ بھارت 1872ء میں ہوئی۔آپ کی وفات 8 جون 1946ء میں ہوئی۔آپ کی سالہ'' ذوالقرنین''بدایوں کے ایڈیٹررہے۔(بائیومییلوگرانی ڈاٹ کام، صنفین)

### (209)حضرت خواجه فريدالدين عطار ميشير

آپ 1145ء یا 1146ء شعبان ساچ ھیں ایران کے صوبہ خراسان کے شہر نیشا پور کے گاؤں کدکن میں پیدا ہوئے اور ۱۵ صفر ۱۲۸ ھے 1221ء میں وفات پائی ۔ آپ کا اصل نام ابو حمید ابن ابو بکر ابراہیم تھا مگر وہ اپنے قلمی نام فرید الدین اور شخ فرید الدین عطار سے زیادہ مشہور ہیں۔عطار کا لفظی مطلب'' ادویات کے ماہر'' کا ہے جو آپ کا پیشہ تھا۔ اس کے علاوہ آپ ون ارسی نژاد مسلمان شاعر ،صوفی اور ماہر علوم باطنی تھے۔ آپ کا علمی خاصہ اور اثر آج بھی فارسی شاعری اور صوفیا نہ رنگ میں نمایاں ہے۔

فریدالدین عطار کاتعلق عظیم سلجوک سلطنت کے زمانے سے ہے۔عطار غالباً اپنے دور

کے بہترین کیمیاء دان کے فرزند تھے جنہوں نے اپنے والد سے کی مضامین میں اعلی تعلیم حاصل کی۔
عطار نے ادویات سے متعلق پیشہ اپنایا اور ان کے مطب کی دور دور تک مشہوری تھی۔ دور دراز کے
مقامات جیسے بغداد، بصرہ، کوفہ، مکہ، مدینہ، دمشق، خوارزم، ترکستان اور بھارت تک کاسفر کسیا اور
وہاں صوفیائے کرام سے ملاقا تیں کیں۔ جن صوفیائے کرام کے بارے میں خیال ہے کہ وہ عطار
کے اساتذہ میں شامل ہیں ان میں سے صرف مجد والدین بغدادی واحد ایی شخصیت ہیں جن کے
صوفی نظریات اور خیالات عطار کی سوچ اور صوفی نظریات کی عکاسی کرتے ہیں۔ اس بارے واحد
ثبوت عطار کے اپنے الفاظ میں ایسے بیان ہوئے ہیں کہ'' ان کی خود ان سے ملاقات ہوئی۔''

بہ کے مصنوب کی سیست کی موت بارے قصہ مشہور ہے۔ جب منگولوں نے حملہ کیا مجس میں ایک منگول جرنیل نے شدت غصہ اور حماقت پن میں عطار کا سرقلم کر کے شہید کر دیا تھا۔ آپ کی شہادت اپریل 221ء میں ہوئی۔ آپ کی عمر ۵۰ برس تھی۔ مزار نیشا پور میں ہے جسے سولہویں صدی میں علی شیر نوائی نے تعمیر کروایا تھا۔

آپ کی علمی وراثت:(۱) تذکرة الاولیا (۲) دیوان (۳) اسرار نامه (۴) مقامات الطیور یا منطق الطیر (۵)مصیبت نامه(۲)الهی نامه(۷) جواهر نامه(۸) شرح القلب (آزاد دائرة المعارف)

بعض صوفیاء لکھتے ہیں کہ آپ حسین بن منصور پُیٹائیٹ کے اولی تھے حضرت مولانا جلال الدین پُیٹائی لکھتے ہیں کہ حضرت حسین منصور حلاّج کی روح نے ڈیڑھ سوسال بعد حضرت عطار پراثر کیا تھااس طرح حضرت عطار آپ کے زیراثر آئے۔ (خزینة الاصفیاء)

#### (210)مولانا رومی میشد

مشہور فارسی شاعر تھے۔ مثنوی دیوانِ شمس تبریز آپ کی معروف کتب ہے، اصل نام محمہ ابن محمد ابن حسین خطیبی بکری بلخی تھا۔لیکن مولا نا محمد ابن حمد ابن حسین خطیبی بکری بلخی تھا۔لیکن مولا نا کے داوا تھے وہ سلجو قی سلطان کے کہنے پر'' اناطولیہ'' چلے گئے تھے جواس زمانے میں روم کہلا تا تھا۔ ان کے والد بہاؤالدین بڑے صاحب علم وفضل بزرگ تھے۔ان کا وطن بلخ تھا۔مولا نا رومی اتوار ۱۲ ربچے الاول سم مجبر 30 سمبر 1207ء وخش تا جکستان میں پیدا ہوئے۔

ابتدائی تعلیم کے مراحل شیخ بہاؤ الدین نے طے کرادیے اور پھراپنے مرید سید برہان

الدین کو جواپنے زمانے کے فاضل علاء میں شار کیے جاتے تھے مولانا کا معلم اور اتالیق بنا دیا۔ اکثر علوم مولانا کو انہی سے حاصل ہوئے۔ اپنے والد کی حیات تک ان ہی کی خدمت میں رہے۔ والد کے انتقال کے بعد <mark>۳۳</mark> ھے میں شام کا قصد کیا۔ ابتدا میں حلب کے مدرسہ حلاویہ میں رہ کرمولانا کمال الدین سے شرف تلمذ حاصل کیا۔

فقداور مذاہب کے بہت بڑے عالم تھے،خودخفی المذہب تھے۔لیکن آپ کی شہر سے بطور ایک صوفی شاعر کی ہوئی۔ بطور ایک صوفی شاعر کی ہوئی۔شمس تبریز مولانا کے پیرومرشد تھے۔مولانا کی شہرت سن کر سلجو تی سلطان نے انہیں اپنے پاس بلوایا۔مولانا نے درخواست قبول کی اور قونیہ پلے گئے۔ وہ تقریباً 30 سلطان نے انہیں اپنے پاس بلوایا۔مولانا نے درخواست قبول کی اور قونیہ پلے گئے۔ وہ تقریباً 300 سال تک تعلیم و تربیت میں مشغول رہے۔حبلال الدین رومی مُشِیْنَ نے 3500 غزلیں 2000 رباعیات اور رزمینظمیں کھیں۔ان کی سب سے مشہور تصنیف'' مثنوی مولانا روم'' ہے۔اس کے علاوہ ان کی ایک مشہور کتاب'' فیہ مفاری'' بھی ہے۔

ابن بطوطہ نے اپنے سفر نامے میں لکھا ہے کہ ان کے فرقے کے لوگ جلالیہ کہ لاتے ہیں۔ لیکن آج کل ایشیائے کو چک ، شام ، مصراور قسطنطنیہ میں اس فرقے کولوگ مولوہ ہے کہتے ہیں۔ دوسری جنگ عظیم سے قبل بلقان ، افریقہ اور ایشیاء میں مولوی طریقت کے پیروکاروں کی تعداد ایک لاکھ سے زائد تھی ۔ ذکر وشغل کا بیطریقہ ہے کہ حلقہ باندھ کر بیٹھتے ہیں۔ ایک شخص کھڑا ہو کر ایک ہاتھ سینے پر اور ایک ہاتھ بھیلائے ہوئے قص شروع کرتا ہے۔ رقص میں آگے بیچھے بڑھنا یا ہٹانہیں ہوتا بلکہ ایک جگہ جم کرمتصل چکر لگاتے ہیں۔ ساع کے وقت دونے اور ''نے'' بھی بیاتے ہیں۔

علامہ محمد اقبال مُنطِیّت مولا نارومی مُنطِیّت کو اپناروحانی پیرمانتے تھے۔مولا نارومی مُنطِیّت فرماتے ہیں کہ کشف اور وجدان کے ذریعے ادراک حقیقت کے بعد صوفی صحیح معنوں میں عاشق ہو جاتا ہے کہ بیرغبت تمام محبوب حقیق کے تمام احکام کی پیروی کرتا ہے۔

آپ کی وفات اتوار ۵ جمادی الثانی ۲<u>کتی</u> ها 17 دسمبر 1273ء میں قونیے (ترکی) میں ہوئی۔ مولا نا کے دوفر زند تھے، علاؤ الدین محمد ، سلطان ولد۔ ان کے 800ویں جشن پیدائش پرترکی کی درخواست پراقوام متحدہ کے ادارہ برائے تعلیم ، ثقافت وسائنس یونیسکو نے 2007ء کو بین الاقوامی سالِ رومی قرار دیا۔اس موقع پر یونیسکو نے تمغہ بھی جاری کیا۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

### (211) مولا ناعبدالتواب ملتاني

مولانا ابوتراب محمد عبدالتواب ملتانی ملتان کے مشہور اہل حدیث عالم، جمعرات کے دن بوقت چاشت ۱۴ جمادی الثانی ۲۸۸ برھ کو ملتان میں پیدا ہوئے۔ابتدائی تعلیم اپنے والدعلام۔ قمرالدین ملتانی سے حاصل کی (مولانا قمرالدین 1867ء میں اہل حدیث ہوئے تھاس سے قبل مجاور تھے) اور دورہ حدیث کی تکمیل سیدمیاں نذیر حسین دہلوی ٹیسٹی سے ۱۳ ایس ہو میں کی۔

آپ کے مشہور شاگروں میں (۱) عطا اللہ حنیف بھوجیانی مکتبہ سلفیہ لاہور (۲) سید بدلیج اللہ میں راشدی پیرآف حجنڈا (۳) مولوی سلطان محمود جلال پور ۔آپ نے بعض عربی کتب کے ترجمہ کی اور بعض پر حواثی کھے۔ترجمہ حجم بخاری (۸ پارے)،ترجمہ وحواثی بلوغ المرام من ادلة اللہ کام، ترجمہ وحواثی اللحزب الاعظم وغیرہ۔آپ نے بروز اتوار ۹رجب ۲۲ سالھ 18 مئی 1948ء کو وفوت پائی۔ (بلوغ المرام مترجم ص ۵۷)

### (212)مولا ناعبدالجبارغز نوى عشير

آپ مشہور اہل حدیث سید عبداللہ غرنوی پیستی (المعروف عبداللہ صاحب) کے فرزند
ہیں اور معروف اہل حدیث عالم دین مولانا سید محمد داؤ دغرنوی پیستی کے والد مکرم ہیں۔ آپ ۱۲۸۸ میں ایک دیہات صاحبزادہ نامی میں جوغزنی کے علاقہ میں ہے پیدا ہوئے پھراپنے دونوں بھائی محمد
میں ایک دیہات صاحبزادہ نامی میں جوغزنی کے علاقہ میں ہے پیدا ہوئے پھراپنے دونوں بھائی محمد
میں عبداللہ اور احمد بن عبداللہ سے علم عربی حاصل کیا۔ آپ کے جدغزنی سے ہجرت کر کے امرتسر کے
قریب بستی '' فیر دین' میں تشریف لائے۔ آپ دہلی میں داخل ہوئے اور سید نذیر حسین دہلوی
محدث جو بہت مشہور سے ان کی صحبت میں رہنے گے۔ اور فن صدیث ان سے حاصل کیا۔ ای
طرح بیں سال سے کم عمر بی میں آپ نے علوم کم کم کر گئے۔ اس کے بعد آپ مستقل امرتسر شہر میں
طرح بیں سال سے کم عمر بی میں آپ نے علوم کم کم کر گئے۔ اس کے بعد آپ مستقل امرتسر شہر میں
حدیث وقر آن مجید کی طرف متوجہ رہے اور دنیاسے قطع تعلق کے ساتھ ڈبدوعبادت مسیں مشغول
رہنے گئے۔ آپ کے بچھاوراد واذ کار سے جن پر خاص کیفیت اور جمعیت قبلی کے ساتھ مدا ومت
فرماتے۔ جب فتوے دیتے توکسی خاص مذہب کی اتباع نہیں فرماتے بلکہ اس مسئلہ میں جواپئی تحقیق
مول اس کے مطابق فتوے دیتے ، ساتھ ہی ائمہ مجتہدین سے بدظنی بھی نہیں رکھتے۔ اس لئے ان کو
اچھائی کے ساتھ ہی یا دفر ماتے۔ آپ کے والد سیدعبداللہ غزنوی ، سیدا میر پیشیار (کوٹھا شریف) سے
بیعت سے جوسیدا حمد شہید پیشیار کے کر بیت یا فتہ سے ۔ موسیدا میر میں وفات یائی۔

مولانا عبدالجبار نقشبندی سلسله میں باقاعدہ بیعت تھے اور بہت سے اہل حدیث آپ
سے بیعت تھے۔ بیعت والہام کے موضوع پر آپ کی کتاب 'اثبات الالہام والبیعہ''معروف ہے۔ آپ کے فرزندسید محمد داؤد خوزنوی مُیٹائیہ مشہور ومعروف شخ طریقت مولانا شاہ عبدالقادر رائے پوری مُیٹائیہ سے بیعت ہوئے جس کے چشم دیدگواہ حضرت مولانا مجاہد الحسینی مدظلہ ہیں۔
ماہ رمضان کے آخری جمعہ کے دن جبکہ اس مہینہ کے صرف پانچ ہی دن باقی رہ گئے سے۔ امرتسر میں اسسیل ھیں انتقال فرمایا۔ (نزہۃ الخواطرمترجم ج۸ص ۲۰۰۰)، (اردومحفل فورم)
مولانا محمد اسماعیل سلفی میٹائیہ

آپ کا شار اہل حدیث علاء میں ہوتا ہے۔ 1900ء میں موضع '' دھونیکی'' مخصیل وزیر آباد میں پیدا ہوئے۔آپ کے والد مولوی محمد ابراہیم اپنے وقت کے مشہور خوشنویس تھے۔
مولا نا محمد اساعیل میشنڈ نے ابتدائی تعلیم اپنے والد بزرگوار سے حاصل کی۔ بعض از ال مولا نا عمر الدین وزیر آبادی اور مولوی تاج الدین سے بھی پڑھا۔ اس کے بعد سنن نسائی مولا نا عبدالقا در بن مولا نا حافظ عبدالمنان محدث وزیر آبادی میشنڈ سے پڑھی اور بقیہ کتب سة وتفسیر مولا نا حافظ عبدالمنان صاحب محدث وزیر آبادی میشنڈ سے پڑھے۔آپ تقریباً 7 سال حضرت حافظ صاحب کے زیر تعلیم رہے۔

وزیرآباد میں بھیل تعلیم کے بعد دہلی کا رخ کیا تو دہلی میں آپ نے مولانا عبدالجب ارعمر پوری ''مولانا عبدالوجان ولایت ، سے پوری ''مولانا عبدالوجان ولایت ، سے تخصیل علم کے بعد واپس پنجاب آگئے۔ وزیرآباد میں قیام کے بعد دوبارہ دہلی مراجعت مسرما ہوئے۔ دبلی میں مولانا حافظ عبداللہ عنازی پوری پڑھ نے کے درس قرآن میں برابر شریک ہوتے رہے۔ اس کے بعد امر تسر تشریف لے آئے وہاں آپ نے مولانا محمد میں ہزاروی پڑھ جو مدرسہ تقویۃ الاسلام میں معانی وفقہ کے استاد تھے۔ ان سے تعلیم حاصل کی اور ساتھ مولانا مفتی محمد حسن امر تسری پڑھ تا کہ خاص مولانا عبدالجبارغ نوی پڑھ نے سے تعلیم حاصل کی۔

امرتسر میں بھیل تعلیم کے بعد سیالکوٹ پہنچ اور مولا نا حافظ محد ابراہیم میر سیالکوٹی میں اس سے بھیل تعلیم کی۔ بھیل تعلیم کے بعد وسسال ھ ہجری میں گو جرانوالہ میں مسجد حاجی پورہ میں آپ کا تقرر ہوا۔مولا نا محد اساعیل میں میں مسجد حاجی پورہ سے مسجد چوک سے نیائیں میں منتقل ہو گئے۔اور یہاں آپ نے مدرسہ محمد میر کی بنیا در کھی۔اس مسجد میں آپ کا قیام تا وفات کر <u>۳۸ او</u> تک رہا۔ آپ کی تصانیف کی تعداد 9 ہے۔

16 سال تک آپ''جمعیت اہلحدیث' کے ناظم اعلیٰ رہے۔'' جامعہ سلفیہ'' قائم کیا۔ 1963 ء میں مولا نا داود غرنوی مُشِیْ کے انقال کے بعد آپ''جمعیت اہل حدیث' کے امیر مقرر ہوئے۔اور آپ تا وفات 1968ء امیر رہے۔ (محدّث فورم میگزین)

#### (214)مولانا ثناءاللدامرتسرى ميشة

آپ اہلِ حدیث مکتبۂ فکر کے مقدر عالم اور مناظر سے، میاں نذیر حسین صاحب دہلوی ﷺ کے تلا مذہ میں سے سے، دارالعلوم دیو بند میں حضرت شخ الہند ﷺ سے بھی دورہ حدیث شریف پڑھ کرسندِ حدیث حاصل کی تھی، آپ بہت سی کتابوں کے مصنف اور''اخبار اہل حدیث' کے ایڈیٹر سے یہ اخبار آپ کی زیر ادارت ۴۴ برس تک نکلتا رہا۔ اس اخبار میں آپ کے قال کی بھی چھتے سے جو بعد میں فتالوی شائیہ کے نام سے دوجلدوں میں شائع ہوئے۔ تقسیم کے بعد آپ امرتسر سے سرگودھا آگئے سے وہیں 15 مارچ 1948ء میں آپ کا انتقال ہوا۔ (بیابہ بجلس نفیس ۴۷۴)

#### (215) حضرت علامه محمر طاسين عشالة

آپ کے دادا کا اصلاً تعلق افغانستان سے تھا، بتایا یہی جاتا ہے کہ اسلام لانے سے قبل وہ برہمن ذات کے ہندو تھے۔ ہجرت کر کے ہزارہ کے ایک گاؤں درگڑی میں آبسے اور یا داللہ میں اپنی زندگی کو گزارتے رہے۔ شادی ہوئی اور اللہ نے انہیں دو بچوں سے نوازا۔ بیٹے کا نام شیخ عبدالرحمٰن اور بیٹی کا نام فاظمہ رکھا گیا۔ عبدالرحمٰن نے زرگری کے کام کو اپنا پیشہ بنالیا اور بہت زیادہ دولت کمائی۔ بی بی شہان (عائشہ) نامی خاتون سے عقد طے ہوگیا۔ اللہ تعالی نے آھیں چار بیٹیوں سے نوازا، اور تین بیٹوں بھا کیوں عمروف تھے گر آپ کا نام محمد طاسین تینوں بھا کیوں سے مفرداورغیر معروف تھا۔

آپ کا نام محمد طاسین بن شخ عبدالرحمٰن شخ مہرالدین۔ پیدائش گاؤں درگڑی (ہری پور ہزارہ) میں 1920ء شاختی کارڈ میں 1923ء ہے۔ 1927ء گاؤں درگڑی سے تعلیم کا آغاز ہوااور پرائمری1932ء گاؤں درگڑی سے مکمسل کیا۔ کتب دینیہ کے لئے 1935ء میں استاد مولانا فضل الدین سے استفادہ کیا۔ مزید دینی تعلیم کے لئے 1938ء میں متصل گاؤں میں تشریف لے گئے پھر مدرسه حسن پور 1939ء میں حسن ابدال گئے۔اورمیر ٹھے(ہندوستان)راونگی 1939ء میں ہوئی جسن پور قصبه اور دارالعلوم جامعه اسلاميه 1940ء ميں اور دارالعلوم جامعه اسلاميه امروہه سے فراغت 1944ء میں ہوئی۔اس کے بعد پاکستان دو ماہ کے لیے روانگی 1944ء میں ہوئی اوروایسی جامعہ اسلاميه امرو هه بحيثيت مدرس 1944ء تا 1947ء تک خدمات سرانجام دیں۔حیدر آباد کن،عثانیہ یو نیورسٹی (چھٹیوں میں) 1947ء ادارہ دارالتر جمہ میں رہنے کے بعد پاکستان واپسی 1947ء میں ہوئی۔ کراچی میں آمد جنوری 1950ء میں ہوئی۔ یہاں رباط العلوم لائبریری میں بحیثیت لائبریرین اور دارالعلوم کراچی ( نا نک واژه ) میں بحیثیت مدرس خد مات سرانجام دیں۔ 1952ءادارہ مجلس علمی كراچى كے بحیثیت ناظم مقرر ہوئے۔ 1953ء میں جامعہ العلوم الاسلامیہ (علامہ بنوری ٹاؤن کراچی) بحیثیت مدرس خدمات انجام دیں۔اس کے علاوہ ادارہ تحقیقات اسلامی کراچی، اسلام آباد 1953ء تا 1992ء بحيثيت ريسرج ريڈرر ہے۔جامعہ بلوچستان ميں 1980ء تا1986ء بورڈ آف اسٹیڈیز اور شعبہ اسلامیات، رکن بورڈ،اورمتھن رہے۔ 1981ء تا 1988ء ہمدرد فاؤنڈیش کراچی کے رکن اعزازی ، اور جامعہ کراچی کے 1983ء تا ۹۴ شعبہ عربی ، شعبہ علوم اسلامی ، رکن بورڈ آف سلیکشن، بورڈ آف اسٹیڈیز ممتحن رہے۔ دیگر اعزازات میں،اسلامی نظریاتی کوسل:1983ء تا 1989ء ركن بحيثيت ،علامه اقبال او بين يونيورشي اسلام آباد:1984ء تا1996ء متحن، اعزازي نشراللغه العربيه كراچي:1985ء تا1985ء بحيثيت ركن بوردُ، اعزازي وزارت مذهبي حكومت يا كستان اسلام آباد:1986ء تا 1995 بحيثيت ركن تميني، وفاقي شرعي عدالت حكومت يا كسستان: 1988ء تا 1988ء بحيثيت مشير، دعوه اكيَّر مي بين الاقوامي يونيورسيُّ اسلام آباد 1989ء تا 1995ء بحيثيت ركن بوردْ، اعزازى المهدالعالمي للفكر اسلامى: 1990ء، اقبال اكيدْمي لا مور وزارت تعليم حکومت یا کتان: 1993ء، کیڈی الشرعیہ بین الاقوامی یو نیورسٹی اسلام آباد انکوائری کمیشن برائے خواتين 1993ء تا 1995ء بحيثيت ركن بورڈ اعزازي، وزارت قانون وانصاف حكومت ياكستان: 1994ء تا 1997 بحیثیت رکن رہے۔

ادائیگی حج 1969ء، 1962ء، 1965ء میں اورادائیگی عمرہ کی سعادت 1968ء میں حاصل ہوئی ۔اس کے علاوہ ایران،عراق،شام، بیروت، ترکی،لبنان، 1969ء میں اورمصر، لیبیا، سعودی عرب اورادائیگی عمرہ ہندوستان (دارالعلوم دیو ہند کی سالانہ تقریب) 1980ء میں اورساؤتھ افریقه اورادائیگی عمره جنوری 1993ء میں اور بنگله دیش مارچ 1997ء میں سفر کیا۔ آپ کے تحقیقی کا م میں قرآن کا تصور معاشرہ۔ اخلاقی اور قانونی تعلیمات۔ زکو ۃ۔ آلات صنعت وحرف۔۔۔نظام بنکاری۔ بیمہ۔ مزارعت۔ اجارہ۔ شرکت۔خواتین کی شہادت۔ مسئلہ ایمان و کفرود مگرموضوعا۔۔۔ شامل ہیں۔ آپ کا انتقال لیافت نیشنل مہیتال، مؤرخہ 23 دسمبر 1998ء مطابق سرمضان المبارک 191م اور ہوقت شام چھ بجے ہوا اور تدفین ڈالیا قبرستان، کراچی مسیں ہوئی۔ 1956ء میں کراچی میں شادی ہوئی۔ اولا دمیں تین بیٹے دو بیٹیال ہیں۔ (ماہنامہ تعمیروافکارکراچی، ص 17)

### (216)حضرت مولا نامحمد ادریس میرتھی عشاللہ

ان کا شارامام العصر حضرت مولا نامحمد انورشاہ صاحب نورالله مرقدہ، کے قدیم ترین تلامذہ میں تھا۔ فراغت کے بعد دہلی کے مدرسہ امینیہ میں تدریسی خدمات انجام دیں۔ اس کے ساتھ دارامصنفین سے بھی تعلق رہا۔ دہلی میں السنہ شرقیہ کی تعلیم کے لئے ایک ادارہ قائم کیا تھا جس میں مولوی فاضل اور منثی فاضل کی تیاری کرائی جاتی تھی۔ قیام پاکستان کے بعد کراچی منتقت ل ہوئے تو یہاں بھی اسی طرز کا ایک ادارہ قائم کیا جس سے بہت سے لوگوں نے استفادہ کیا۔ حضرت اقد سس مولا نامفتی محمد شفیع رحمہ اللہ نے دارالعلوم کورنگی کی بنیا در کھی تو وہاں تدریسی خدمات انجام دینے لگے۔ حضرت مولا ناسید محمد وف ہے، تدریس شروع فرمادی، وہاں پہنچ کرمولا نانے رفتہ رفتہ ' ادارہ شرفیہ' کے مدرسہ میں جو اب جامعہ العلوم الاسلامیہ بنوری ٹاؤن کے نام سے معروف ہے، تدریس شروع فرمادی، وہاں پہنچ کرمولا نانے رفتہ رفتہ ' ادارہ شرفیہ' کے مشغلہ کو بالکل ختم ہی کردیا۔ جب حضرت مولا نا بنوری ٹیسٹیٹ نے مدرسہ سے ماہنامہ ' بینات' جاری کیا تواس کے مدیر اور طابع و ناشر کی حیثیت سے مولا نا ہی کو منتخب فرمایا۔

حضرت مولانا کی نماز میں فانماینا جی ربہ کی جھلک نظر آتی تھی، وہ نماز کے سجد ہے میں دعا ئیں کرنے کے عادی تھے۔ نماز کے بعد انہیں سب سے زیادہ شغف جج وعمرہ سے تھا۔ قریب با پہلیں تیں سال سے سال میں دومر تبہ حرمین شریفین کی حاضری کا معمول چلا آتا تھا۔ فرماتے تھے کہ بس دو چیزوں کے لئے زندہ ہوں، ایک حرمین شریفین کی حاضری۔ دوسر نے تفسیر وحدیث کا درس۔ محمد ادریس بن مولانا محمد اسحاق بن مولانا عبداللہ (نومسلم کا یسٹھ) میرٹھی۔ ۲۴ جمادی الاخری وسی کے مدیر وسلم کا یسٹھ) میرٹھی۔ ۲۴ جمادی الاخری مسئول، وفاق المدارس العربیہ کے صدر عالی قدر اور جامعۃ العلوم الاسلامیہ کے استاذ حدیث وتفسیر مسئول، وفاق المدارس العربیہ کے صدر عالی قدر اور جامعۃ العلوم الاسلامیہ کے استاذ حدیث وتفسیر

حضرت مولا نامحمہ ادریس میر کھی تھا تھ سفر آخرت پرتشریف لے گئے۔

ججہیز وتکفین کے بعدعصر ومغرب کے درمیان جنازہ زیارت کے لئے دارالحدیث میں رکھا گیا۔مغرب کے بعد حضرت مولا نامفتی احمدالرحمٰن میں اللہ نے نمازِ جنازہ پڑھائی اور دارالعلوم کورنگی میں تدفین عمل میں آئی۔(مقالات یوئی، شخصیات و تا ژات ج۱ ص۳۳۹)

#### (217) حضرت حاجی میاں جان محمد مشات

ساکن باگر سرگانہ ضلع ملتان۔آپ ایک متمول زمیندارگرانے کے پثم و چراغ تھے۔
اعلی حضرت مولانا احمد خان مُیْشَدُ کندیاں کی بارگاہ میں حاضر ہوکر داخلِ طریقہ ہوئے۔ مقامات ولایت طے کر لینے کے بعد اجازت ِطریقۂ نقشہندیہ سے سرفراز ہوئے اور باگر و ملتان کے علاقہ میں فیض رسانی کا سلسلہ جاری فرمایا۔آپ کا حلقۂ ارادت ملتان، ساہیوال اور لائل پور میں خاصا و سیع فیض رسانی کا سلسلہ جاری فرمایا۔آپ کا حلقۂ ارادت ملتان، ساہیوال اور لائل پور میں خاصا و سیع ہے۔ اعلیٰ حضرت کی وفات کے بعد بھی آپ نے تحصیلِ سیر وسلوک کا سلسلہ قائم رکھا۔ حب نشین حضرت اعلیٰ مولانا محمد عبداللہ مُراسلا سل طریقت میں خلافت یائی۔ حضرت ثانی مُراسلا سل طریقت میں خلافت یائی۔

حضرت ثانی پُیشانی کے بعد حضرت خواجہ خان مجمد پیشانی کے حلقۂ ارادت میں شامل ہوئے تو لوگوں نے پوچھا کہ اب آپ نے کس لیے تجدید بیعت فرمائی ہے؟ میاں صاحب نے جواب دیا میں اپنے نفس کوآ زاد چھوڑ نے کی بجائے اسے پابندر کھنا چاھتا ہوں۔ آپ مولا نا خان محمد پیشائی سے مریدانہ اندا زمیں ادب واحر ام کے ساتھ پیش آتے اور حلقۂ ذکر ومراقبہ میں شریک ہوا کرتے تھے۔ حضرت میاں جان محمد صاحب کے سماندگان میں دو بیوگان اور ایک صاحبزادہ میاں خان محمد صاحب ہیں۔ (تحفۂ سعدیہ: ص 170)

### (218) حضرت شاه عبدالغنی دہلوی میشاللہ

آپ کی پیدائش میل ہوئی۔حضرت عبدالغنی دہلوی بن شاہ ولی اللہ دہلوی ظاہری و باطنی فیوض میں شہرت عام رکھتے تھے اور کتاب وسنت کی تعلیم میں بہت دلچیسی کسیتے۔علمی کمالات میں امتیازی حیثیت حاصل تھی۔وضع ولباس ، اخلاق و عادات اور شکل و شباہت مسیس اپنے والد حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی میٹیسیسے مشابہت رکھتے تھے۔آپ نے کے ۲۲ بے ھکوانتقال فرمایا۔

# (219) حضرت مولا نافضل رحمٰن شنج مراد آبادی مشت

شاہ فضل الرحمٰن صدیقی گنج مراد آبادی تیالیہ المسنت کے بڑے بزرگ اور آزادی ہند کے بڑے بزرگ اور آزادی ہند کے بڑے مجاہد ہیں۔ کیم رمضان المبارک بوقت صبح صادق ۱۰۰ اله کواَ وَ وَھے کے علاقے ملانوال میں پیدا ہوئے۔ آپ کے والد کا اسم مبارک شاہ اہل اللہ بن شنح فیض اور والدہ بی بی بصیرت تھا جو شاہ عبدالرحمٰن کھنوی کے مرید تھے اور گنج مراد آبادی کا نام''فضل الرحمٰن' آپ ہی نے تجویز فرمایا اور اسی سے آپ کی تاریخ ولادت نگلتی ہے۔

شاہ فضل الرحمٰن کا سلسلہ نسب 29 واسطوں سے ہوتا ہوا خلیفہ اول سیدنا ابو بکر صدیق والی سے جاماتا ہے۔ آپ نے ابتدائی کتب درس نظامی (فقہ، اصول و کلام کا تکملہ وغیرہ) مولانا نورالحق بن مولانا انوارالحق فرنگی محلی سے کھئو میں کیا۔ آپ نے فرمایا '' ہم نے ان سے تفسیر بیضاوی و کامل قدوری اور پھر ہدایہ مکمل پڑھیں۔ اس کے بعد د، بلی کا سفر اختیار فرمایا۔ جہاں شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی سے قرآن کریم حرفاً حرفاً صحاح ستہ، موطاامام مالک، موطاامام محمد، مندامام اعظم، تفسیر قرطبی، دارمی، دارقطنی، جم کم کمیر، متدرک، جامع صغیر، قسطلانی ، تفسیر کبیر، تفسیر روح البیان ، تفسیر بغوی، فقہ دارمی، دارقطنی، جم کم کبیر، متدرک، جامع صغیر، قسطلانی ، تفسیر کبیر، تفسیر روح البیان ، تفسیر بغوی، فقہ میں فقہ اکبر، شرح فقہ اکبرکا مکمل درس لیا اور سند فراغت سے سرفراز ہوئے۔ شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی عیات کے داماد سیر ظہیر اللہ بن شہید کو شرکت کی اجازت تھی۔

آپ سلسلہ قادر بینقشبند بیر مجدد بیہ کے شہرہ آفاق بزرگ شاہ محد آفت و ہلوی میشات کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ سلوک کی تعلیم حاصل کی اور بیعت خلافت سے سرفراز ہوئے۔ آپ کے مرشد نے آپ کوعلامہ ابن جزری میشات کی کتاب جصن جصین بپڑھائی اور اس کے پڑھنے اور پڑھانے کی اجازت عطا فرمائی۔ شاہ آفاق وہلوی میشات آپ سے بے پناہ محبت فرماتے تھے اور وفات سے پہلے آپ کے مرشد نے آپ کی اقتدار میں نماز ادا فرمائی۔ علم حدیث سے خصوصی شغف مقا اور معقولات کے شدید خالفت تھے۔

حضرت شاہ فضل رحمٰن گنج مراد آبادی عملیات ستہ موطا امام مالک اور حصن حصین پڑھانے پر خاص قدرت رکھتے تھے۔آپ سے جن علماء نے درسِ حدیث لیا ان مسیس مولا نا عبدالكريم تنج مراد آبادى ، مولا نامحمه على مؤلكيرى ، مولا نا احمد حسن كانپورى ، مولا نا اشرف على هت نوى ، مولا ناظهيراحسن شوق نيموى ، اور پيرسيد جماعت على شاه محدث على پورى كے اسائے گرامى قابل ذكر بيں۔ آپ نے 105 سال طویل عمر پائی۔ ۲۳ رہيج الاول ساسال ھو كو وفات ہوئى ، تنج مراد آباد (ہندوستان) ميں مزار مرجع الخلائق ہے۔ (آزاد دائرة المعارف)

#### (220)حضرت خواجه نظام الدين أولياء مُثلثًة

آپ کا اسم گرامی محمد ہے اور والد کا نام احمد ہے آپ سادات حسین میں سے ہیں ، محبوبِ الٰہی ،سلطان المشائخ ،سلطان الاولیاء،سلطان السلاطین اور نظام الدین اولیاء آپ کے اَلقاب ہیں ۔ آپ کا خاندان بخارا سے ہجرت کر کے لا ہورآیا پھروہاں سے بدایوں سکونے پذیر ہوا اوراسی شہر میں ۲۷ صفر ۲۳۲ ہے 19 اکتوبر 1237ء میں آپ کی ولادت باسعادت ہوئی۔ جب آپ یا پچ سال کے ہوئے تو والد ماجد کا سامیسر سے اُٹھ گیا اس لیے اپنی والدہ ماجدہ کے زیرتر ہیت پرورش یا کی۔ ليكن آپ كى نيك دل، ياك سيرت اور بلند ہمت والدہ بى بى زليخا نےسوت كاٹ كاٹ كراپنے يتيم بیج کی عمدہ پرورش کی۔ابتدائی تعلیم بدایوں میں ہوئی،آپ نے قرآن کریم کا ایک یارہ مقری بدایونی سے پڑھا یہیں مولانا علاؤالدین سے قدوری پڑھی، اور مزید تعلیم کے لیے وہلی تشریف لے گئے جواُس وقت علاء وفضلاء کا گہوارہ بنا ہوا تھا۔ اِن میں فضل و کمال کے اعتبار سے مولا نا شخمس الدین خوارزمی ﷺ بہت متاز تھے۔آپ نے اُن کے سامنے زانوئے تلمذتہ کیا مولا نانے بھی آپ کی طرف غیر معمولی توجہ فرمائی۔خواجہ نظام الدین ﷺ نے آپ سے مقامات حریری کے چالیس مقامے پڑھے۔ اِس کے بعد مولا نا کمال الدین ﷺ سے مشارق الانوار کا درس لیا۔ آپ وہلی میں ہلال طشت دار کی مسجد کے نیچے ایک ججرہ میں رہتے تھے۔ اِس کے قریب ہی حضرت بابا فرید الدین عَنْجِ شَكرِ مِنْ اللّٰهِ كَ حِيمولٌ بِهَا فَي نجيبِ الدينِ متوكل مِنْ اللّهِ رَبِّ تقعه إن كي صحبت ميں آپ كے دل میں بابا فرید گنج شکر میشیر کی ملاقات اور دیدار کا شوق پیدا ہوا۔ایک رات شہر کی جامع مسجد میں مقیم تھے مبیج کے وقت مؤذن نے منارہ پر چڑھ کریہ آیت پڑھی:

ٱلَمْ يَأْنِ لِلَّانِيْنَ آمَنُوْ ا آنْ تَغْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِنِ كُرِ اللهِ،

کریهشعر پڑھا:

اے آتشِ فراقت دل ہا کہاب کردہ سیلاپ اشتیاقت جان ہا خراب کردہ میلاپ اشتیاقت جان ہا خراب کردہ ''اے محبوب! تیرے فراق کی آگ نے دلوں کوجلا کر کباب بنا دیا ہے۔۔۔۔۔۔ تیرے اشتیاق کی فراوانی نے جانیس تباہ کر دی ہیں۔''

اوراًسی روز صلقہ ارادت میں داخل کر لیا۔ بابا صاحب بُیسیّت کی خانقاہ میں اور تمام مریدین زمین پرسویا کرتے سے لیکن آپ کے لیے بابا صاحب بُیسیّت کے حکم سے ایک چار پائی کا انتظام ہوا آپ اس پرسونانہیں چاہتے سے ہ حافظانِ کلام ربانی اور عاشقانِ درگاہِ رحمانی تو زمین پر رہیں اور وہ چار پائی پر آ رام کریں لیکن مرشد کا حکم تھا اس لیے عدولِ حکمی بھی نہیں گی۔ آپ اپ پُ شخ کی صحبت میں ۵ ارجب 20 بھی سے سربیج الاول ۲۵٪ ہوتک تعلیم و تربیت پاتے رہے۔ آپ نے بابا صاحب بُرسیّت سے کلام پاک کے سات پارے، ''عوارِف المعارف' کے پانچ باب اور ابو السکورسالی کی ''تمہید' پڑھی، حضرت بابا صاحب بُرسیّت نے آپ کو اجازت و خلافت سے سرفراز فرمایا۔ آپ دبلی سے تین بار مرشد سے فیوض و برکات حاصل کرنے کے لیے پاک پتن تشریف لے فرمایا۔ آپ دبلی سے تین بار مرشد سے فیوض و برکات حاصل کرنے کے لیے پاک پتن تشریف لے کے آپ نے آپ سے کا کام لیا۔ اُس زمانے کے بڑے بڑے علاء فضلاء آپ کے حلقہ اراد سے مخلوق کی رشد و ہدایت کا کام لیا۔ اُس زمانے کے بڑے کرے خلفاء میں حضرت خواجہ نصیرالدین چراغ دبلی بھی تھی۔ میں آئے اور فیض یاب ہوکر گئے۔ آپ کے خلفاء میں حضرت خواجہ نصیرالدین چراغ دبلی بھی تھی۔ میں آئے اور فیض یاب ہوکر گئے۔ آپ کے خلفاء میں حضرت خواجہ نصیرالدین چراغ دبلی بھی تھی۔ میں آئے اور فیض یاب ہوکر گئے۔ آپ کے خلفاء میں حضرت خواجہ نصیرالدین جراغ دبلی بھی تھی۔ مور حضرات ہیں۔ مولانا میں منور بھی تھی تھی۔ مولانا میں منور بھی سے تین منور بھی تھیں۔ کی بھی تھی کی میں۔ کا کامانی بھی تھی۔ کی بڑے کے مام الدین بھی گئے تھی۔ مولانا میں دین بھی گئے تھیں۔ کو میں در در ان میں الدین بھی کی بھی کے نامور حضرات ہیں۔

سلطان غیاث الدین بلبن کا بچتا معزالدین کیقباد کوآپ سے اس قدر گہراتعلق تھا کہ اس
نے آپ کی خانقاہ کے قریب موضع کھیلوکری میں اپنا قصر تعمیر کروا یا اور وہیں سکونت اختیار کی۔خواجہ
نظام الدین بھی اپنی خانقاہ سے سلطان کی نوتعمیر جامعہ مسجد میں نماز جمعہ پڑھنے جاتے لیکن آپ
سلطان سے ملاقات کے لیے بھی نہ گئے۔سلطان علاؤ الدین خلجی بہت معتقد تھا جبکہ سلطان غیاث
الدین تغلق اور سلطان قطب الدین مبارک شاہ کوآپ سے کشیدگی تھی۔ دونوں کا انجام برا ہوا۔ آپ
کے نگر خانہ میں ہزاروں من کھانا کپتا اور ہزاروں کی تعداد میں فقراء اور مساکین اس خانقاہ سے کھانا

کھاتے۔وصال سے قبل آپ علیل ہوئے تو آپ نے وصیت کی گھراور خانقاہ کے اندرجس قدرجس قدرا ثاثہ ہے سارے کا سارا مساکین اور غرباء میں تقسیم کر دیا جائے۔ آپ کے حکم پر خواجہ محمدا قبال داروغہ کنگر نے ہزار ہامن غلہ بانٹ دیا اور ایک دانہ بھی نہ چھوڑا۔

رعة رئيم المرادم المحامة بالمعرفية الموادرة المحامة المحامة المحامة المحامة المحامة المحامة المحامة المحامة ال المحامة المحامة

۱۸ رئیج الاول ۲<u>۵ کے ھ</u> بروز بدھبمطابق 4 مارچ 1324ء صبح طلوع آفتاب کے وقت آپ کا انتقال ہوا۔ بستی نظام الدین میں آپ کا مزار مرجع خلائق ہے۔

(بيابه مجلس نفيس ص ۲۵۹)، ( آزاد دائرة المعارف)

## (221) شخ محمر ابراہیم ذوق

شیخ محمد ابراہیم ذوق (پیدائش :22اگست 1790ء \_ وفات : 16 نومبر 1854ء ) ایک اردوشاع بتھے۔ ذوق ان کاتخلص تھا۔

ایک غریب سپاہی محمد رمضان کے لڑکے تھے۔ پہلے حافظ غلام رسول کے مکتب میں تعلیم پائی۔ حافظ صاحب کوشعر وشاعری کا شوق تھا۔ ذوق بھی شعر کہنے لگے۔ اس زمانے میں شاہ نصبیر دہلوی کا طوطی بول رہا تھا۔ ذوق بھی ان کے شاگر دہو گئے۔ دل لگا کرمخت کی اور ان کی سٹ عرانہ مقبولیت پڑھنے گئی۔ بہت جلد علمی واد بی حلقوں میں ان کا وقار اتنا بلند ہو گیا کہ قلعہ معلیٰ تک رسائی ہوگئی۔ اور خود ولی عہد سلطنت بہا در شاہ ظفر ان کو اپنا کلام دکھانے لگے۔ شاہ اکبر ثانی نے ایک وقسیدہ کے صلہ میں ملک الشعراء خاقانی ہند کا خطاب مرحمت فرما یا۔ شروع میں چار روپے ماہانہ پر ظفر کے استاد مقرر ہوئے۔ آخر میں یہ تخواہ سور و پہیر تک بہنچ گئی۔ مرنے سے چند ساعت پہلے یہ شعر کہا تھا:

کہتے ہیں آج ذوقؔ جہاں سے گزر گیا کیا خوب آدمی تھا خدا مغفرت کرے

ذوق کوعر بی فارس کے علاوہ متعددعلوم موسیقی ، نجوم ، طب ،تعبیر خواب وغیرہ پر کافی دسترس حاصل تھی۔طبیعت میں جدت و ندرت تھی۔65 سال کی عمر میں دہلی میں انتقال کیا اور دہلی میں تدفین کی گئی۔( آزاد دائر ۃ المعارف)

#### (222)حضرت شاه اہل الله دہلوی میں

حضرت شاہ عبدالرحیم دہلوی ٹیٹائٹ کا پہلا نکاح ان کے نھیالی خاندان میں ہوا تھا۔ اس سے شیخ صلاح الدین پیدا ہوئے۔اس زوجہ کا انتقال ۱<u>۳۱۸ ھ</u>/ 1716ء کے بعد کسی سال ہوا دوسرا عقد ۵۲ برس کی عمر میں فخر النساء بنت شیخ محمد پھلتی سے ہوا زوجہ ُ ثانیہ کے بطن سے دوصاحبزاد ہے ہوئے۔(۱) شاہ ولی اللہ ٹیٹائٹہ (۲) شاہ اہل اللہ ٹیٹائٹہ۔

حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی مُشِیّا کے چھوٹے بھائی <u>1119 ھ</u>/ 1708ء کو پُھلت ہی میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی کتابیں اپنے والد سے اور پھر بڑھائی حضرت شاہ ولی اللہ مُشِیّات سے پڑھیں۔ والد سے بارہ سال کی عمر میں ہی بیعت کر لی تھی۔ اشغال طریقہ بعد کو بھائی سے حساصل کئے ۔ سرمالا ھے میں جب شاہ ولی اللہ مُشِیّات جج کے لئے جانے لگے تو بھائی کے سر پر دستار خلافت باندھی اور خانقاہ رحیمیہ کا سجادہ نشین بنا کر گئے شھے۔

شاہ اہل اللہ علوم معقول ومنقول کے فاصل تھے۔طب بھی پڑھی تھی اور مطب کرتے تھے۔ اُن کے بعض واقعات شاہ ولی اللہ مُؤللہ نے انفاس العارفین میں لکھے ہیں۔آپ ہندوسانی طب (آیورویدک) میں دستگاہ رکھتے تھے اور اس فن سے بھی نئے مریضوں کا کامیاب علاج کرتے تھے۔شاہ اہل اللہ کی بھی متعدد تالیفات ہیں جن میں سے بعض شائع ہوچی کی ہیں۔ دوسری ہنوز غیر مطبوعہ ہیں۔

شاہ اہل اللہ ﷺ بھلت ہی میں رہتے تھے وہیں ہے اور اللہ عبد الرحمٰن وغیرہ کے انتقال ہوا اور احاطہ درگاہ میں مدفون ہیں۔ وہیں شاہ محمد عاشق ،شاہ محمد فائق ،شاہ عبد الرحمٰن وغیرہ کے مزارات ہیں۔ شاہ اہل کے ایک فرزند شاہ مقرب اللہ تھے۔ ان کا عرفی نام''میاں مہکوجیو' محت دوسرے بیٹے معظم اللہ عرف مولوی محمد تھے۔ ان کا نکاح مسماۃ فاطمہ بنت شیخ محمد فائق ابن شاہ محمد عاشق بھاتی سے ہوا تھا۔ ان سے دو بیٹے اور ایک بیٹی پیدا ہوئی: (۱) محمد مکرتم ، (۲) محمد محتشم ، (۳) اُمدُ العزیز (وختر)

محمر مکرم اور امنة العزیز لا ولد رہے۔ محم<sup>و</sup>حتشم کا نکاح مسماۃ اَمَةُ الغفور بنت شاہ محمد اسحٰق دہلوی ﷺ سے ہوا۔ ان کے بطن سے عبدالرحمٰن پیدا ہوئے انہوں نے مکہ مکرمہ میں سکونت اختیار کر لی تھی۔ شاہ اہل اللہ'' کی تالیفات میں ایک تفییر قرآن ہے۔اس کے علاوہ مختصر هدایة الفقه

للمرغینانی، مختصر فی الفقه والعقائل (فارسی)، مختصر فی الطب، احسن المسائل ترجمه کنزال قائق ایک اور تالیف هجموعه رسائل تسعه میں''نصائح و وظائف'' کے نام سے شامل ہیں۔(نادر کمتوبات حضرت شاہ ولی اللہ محدث وہلوی (مترجم) جاص۵۲،ص۷۲)

#### (223) حضرت سلطان بها درشاه ظفر عِثالية

بہادر شاہ ظفر خاندان مغلیہ کے آخری، باد شاہ ایک صوفی منش انسان اور اردو کے ایک بہترین و مابی ناز شاعر تھے وہ ابراہیم ذوق کے شاگر دیتھے ذوق کی وفات کے بعدوہ مرزا غالب سے شاعری میں رہنمائی حاصل کرتے تھے۔

بہادر شاہ ظفر کا پورا نام سراج الدین بہادر شاہ ظفر تھا۔ وہ خاندان تیموریہ کے آحسری بادشاہ سے جو اکبر شاہ ثانی کے بیٹے سے ان کے دادا شاہ عالم ثانی دہلی کے بادستاہ سے ، بہادر شاہ ظفر کا لقب ابوالمظفر سراج الدین محمد بہادر شاہ غازی تھا ان کا سلسلہ نسب گیار ہویں پشت میں شہنشاہ ظهر کا لقب ابوالمظفر سراج الدین محمد بہادر شاہ غازی تھا ان کا سلسلہ نسب گیار ہویں پشت میں شہنشاہ ظہر الدین بابر سے ملتا ہے۔وہ دہلی میں پیدا ہوئے۔وہ اردوعربی فارس زبان پرعبور رکھتے تھے اور گھڑ سواری تلوار بازی ، تیر اندازی اور بندوق چلانے میں بھی کافی مہارت رکھتے تھے۔ ۲۵۲ اور بمطابق 1837ء کوقلعہ دہلی میں ان کی تاج پوشی کی رسم ادا کی گئی۔ بہادر شاہ ظفر کی تاج پوشی کا جشن سات دن جاری رہا اور ان سات دنوں میں دلی کے لوگوں کوشاہی محل سے کھا نا کھلا یا گیا۔

1857ء کی جنگ آزادی کے وقت بہادر شاہ ظفر کی عمر 82 سال تھی جب ان کی تمام اولا دوں کے سرقلم کر کے تھال میں سجا کران کے سامنے تحفے کی شکل میں لائے گئے میجر ہڈس نے ان کے چاروں لڑکوں مرزا غلام مرزا خصر سلطان ، مرزا ابو بکر اور مرزا عبداللہ کو بھی قید کر لیا۔ بہادر شاہ ظفر نے اپنے بیٹوں کے کئے ہوئے سروں کو اپنے ہاتھوں مئیں لیا اور اس نے درد بھر سے الفاظ میں ان کیلئے دعا کی اور کہا'' تیمور کی اولا دایسے ہی سرخرو ہو کر باپ کے سامنے اپنا فرض ادا کرتی ہے میں ان کیلئے دعا کی اور کہا'' تیمور کی اولا دایسے ہی سرخرو ہو کر باپ کے سامنے اپنا فرض ادا کرتی ہے اس کے بعد شہزا دوں کے دھڑ کو توالی کے سامنے اور کئے ہوئی سروں کو خونی درواز سے پر لاکا دیا گیا اس کے بعد شہزا دوں کے دھڑ کو توالی کے سامنے اور کئے ہوئی سروں کو خونی درواز سے پر لاکا دیا گیا رکنے سے تمل کرنے کیلئے بلوایا اور گرفت ارکر کے رنگون بھیج دیا۔ رنگون میں انہیں پورے آرام و آسائش سے رکھا گیا۔ سے کن لکھنے پڑھنے کی آزاد کی نہیں تھی۔ مہرولی میں قطب مینار کے نزد کیک ظفر محل میں جس جگہ بادشاہ نے اپنی قبر کی جگہ متعین کی نہیں تھی۔ مہرولی میں قطب مینار کے نزد کیک ظفر محل میں جس جگہ بادشاہ نے اپنی قبر کی جگہ متعین کی

تھی دوقبروں کے درمیان وہ جگہ آج بھی خالی پڑی ہے۔ظفر محل اکبر شاہ ثانی نے تغییر کرایا تھالیکن ان کے پوتے بہا درشاہ ظفر نے اس محل میں ایک بڑے گیٹ کا اضافہ کیا اس بلند دروازے پر باب ظفر لکھا ہوا ہے۔ بہا درشاہ ظفر ہر برس گرمی کے دنوں میں تین ماہ کیلئے مہرولی کے اس محل میں گزارا کرتے تھے ان کے ہمراہ بیگم زینت محل بھی ہوا کرتی تھیں۔

1985ء کے لگ بھگ ہندوستانی حکومت نے بہادر شاہ ظفر کی قبر کے پاس مسحب بنوائی جب مسجد کیلئے کھدائی کی گئی تو آخری مغل بادشاہ کی اصل قبر دوبارہ دریافت ہوئی۔ پہلے والی قبران کی بیگم کی ہے اس کے ساتھ خاندان کے لوگوں کی تین قبریں اور ہیں۔ بہادر سٹ ہ ظفر کی قبران قبروں سے تیس چالیس گز دور ہے اور اُس وقت مسجد کے تہہ خانے میں ہے جبکہ اہل خانہ کی قبریں زمین سطح پر ہیں۔ ان کی چار بیویاں میں سے 22 بیٹے اور 32 بیٹیاں تھیں۔ (آزاد دائرۃ المعارف ویکی پیٹیا)

### (224)\_مولانا بدرالدين محدث دمشق

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

#### (225)حضرت امام زيلعي ميشير

ابومحمد عبداللہ بن یوسف بن محمد الزیلعی الحنفی المصری لقب جمال الدین تھتا۔ زیلعی کی نسبت قصبہ زیلع سے ہے جوحبشہ کی ساحلی پٹی پر واقع تھا۔ جواب صو مالیہ کا حصہ ہے۔

علمائے اعلام میں سے فقیہ فاضل ، محدث حافظ ، جامع اصناف علوم ، محقق ومدقق سے۔
حدیث کو اصحاب نجیب عبدالطیف الحرّ انی سے ساعت کیا اور فخر الدین زیلعی شارح کنز اور عسلاؤ
الدین بن تر کمانی اور ابن عقیل نحوی سے اخذ کیا۔ احادیث واقعہ ہدایہ اور خلاصہ اور تفسیر کٹ اف کی
تخریج کی ۔ شیخ زین عراقی اور زیلعی مطالعہ کتب حدیثیہ میں واسطے تخریج یہ دونوں ایک دوسرے کو
امداد دیتے تھے۔ ملاعلی قاری نے لکھا ہے کہ آپ کے کلام کی برکت احادیث احکام واقعہ ہدایہ اور
تمام کتاب مذہب حنفیہ پر مبذول ہے۔ وفات آپ کی ماہ محرم قاہرہ مصر میں سے کہ کے صیں ہوئی۔

#### (226)\_علامهزاہدی

(آزاد دائرة المعارف، ضياءطيبه)

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

## (227)حضرت علاءالدين على متقى مهندى مشاللة

علاء الدین علی بن حسام متقی بر ہا نپوری، قادری، چشتی، شاذی صوبہ گجرات کے بر ہا نپورشہر میں ہے ہے۔
میں ہے کہ بھ ہے ہے ہے ہیدا ہوئے، یہ دراصل جو نپور کے متوطن تھے، ان کے آباء نے نقل مکانی کرکے بر ہان پورکی سکونت اختیار کر لی تھی، یہ جب آٹھ سال کے ہی تھے کہ تب ان کے والدین ان کوشنے باجن عمری کے بیباں لے گئے اور ان کو ان کے دست حق پر بیعت کروایا۔ ابھی ہے آٹھ سال کے ہی تھے کہ والد کا سایہ عاطفت سر سے اٹھ گیا۔ آپ اپنے والد کی وفات کے بعد ''مندہ'' سال کے ہی تھے کہ والد کا سایہ عاطفت سر سے اٹھ گیا۔ آپ اپنے والد کی وفات کے بعد ''مندہ'' کے سال کے ہی تھے کہ والد کا سایہ عاطفت سر سے اٹھ گیا۔ آپ اپنے داریع وہ اپنا اور اپنے اہل وعیال کی معاش کا نظم کرتے تھے۔ جس کی وجہ سے ان کے پاس ایک مال و دولت کا ایک وافر ذخیرہ اکٹھا ہو گیا۔ آپ کے باطنی احوال میں تبدیلی آئی، جس کے وجہ سے آپ کی دل کی دنیا ہل گئی۔ اور آپ بیشے سے سبدوش ہو کرشنے عبد انجام میں تبدیلی خدمت میں آئے اور ان کی صحبت اور رفاقت کو اختیار کیا۔ گیا انہوں نے حسام الدین متی کی خدمت میں آئے اور ان کی صحبت اور رفاقت کو اختیار کیا۔ گذارے، پھر گجرات والی تشریف لائے اور احمد آباد میں اقامت پذیر ہو گئے، پھر رشتہ از دوائ گذارے، پھر گجرات والی تشریف لائے اور احمد آباد میں اقامت پذیر ہو گئے، پھر رشتہ از دوائ کی ایک لڑکا ہوا جولڑکین میں ہی وفات پا گیا۔ (اٹیخ محدث دہوی، اخبار الاخیار۔ ۵

آپ نے ملتان کا بغرض تحصیل علم سفر کیا، وہاں حسام الدین متی (۱۹۹۰ هے) کی صحبت اختیار کی، ان کے علوم و معارف سے استفادہ کیا، ان کے بہاں امام بیضاوی کی' انواد التنزیل فی اسراد التاویل' اور' عین العلمہ'' پڑھی ۔ ان کے صحبت میں دوسال رہے، پھر بہاں سے علم و کو مکہ مکر مہ گئے، عمرہ کی ادائیگی کے بعد مجمد بن مجمد سخاوی سے شرف تلمذ حاصل کیا۔ یہ بڑے علماء اور مشاکخ میں سے تھے، اور بڑے اللہ کے ولی تھے۔ ان سے اجازت اور خلافت حاصل کی، اسی طرح طاہر زماں الزواری سے بھی تحصیل علم کیا۔ یہ بھی اپنے زمانہ کے نہایت زاہد، عب برشف سے سے استفادہ کیا۔ یہ بھی اپنے زمانہ کے نہایت زاہد، عب برشف سے داسی طرح شخ ابوالی البری کی بھی شاگر دی اختیار کی، ان کی صحبت سے استفادہ کیا۔ یہ بھی اپنے زمانے کے بڑے صاحب فضل عالم شے۔ اسی طرح شنج ابومدین شعیب المغربی سے مدنی طریقت میں اجازت حاصل کی، امام شنج ابن حجرالمکی سے حدیث شریف کا درس لیا اور مکہ مکر مہ میں بیت اللہ کے قریب ہی مقیم رہے۔ (عبدالی الحنی، نزیۃ الخواطر)

تمام امورکو کتاب اورسنت رسول کے مطابق انجام دیا کرتے ، ہر چیز کوشریعت کی کسوٹی اور تراز ومیں تولیتے۔

ان کے اساتذہ کی ایک طویل فہرست ہے، چندایک اجلہ اساتذہ سے ہیں:ا۔ شیخ بہاء الدین باجن چشتی ۲۔ شیخ حسام الدین ملتانی ۳۔ شیخ محمہ بن محمد سخاوی ۴۔ شیخ ابوالحسن البکری۔

الکرین با بابی بی ۱۷ صام الکرین مکمال ۱۷ سی مکر بی عمد عاوی ۱۷ سی ابواسی عبدالله ابرای میسی آپ کے تلامذہ کی بھی بڑی تعداد ہے، مشہور تلامذہ سیب ہیں: (۱) قاضی عبدالله بافقیہ (۳) محمد بن طاہر پٹنی صاحب مجمع بحار الانوار (۴) رحمت الله سندی (۵) عبدالوہاب امتفی وغیرہ۔

آپنهایت کثیر المجابده تے، بهت مختر کھانا تناول فرماتے، آپ کی بہت ی مشہور کتابیں بیں: (۱) کنز العمال فی سنن الاقوال و الافعال (۲) تلخیص البیان فی علامات مهدی آخر الزمان (یدایک چوٹا رسالہ ہے) (۳) مطلع الغایه فی اختصار النهایه (۴) الفصول شرح جامع الاصول (۵) جوامع الکلم فی المواعظ و الحکم (۲) الاحادیث المتواتر ۷(۷) هجمع بحار الانوار فی شرح مشکل الاثار (۸) زاد الطالبین (۹) فتح الجواد-

وفات بروزمنگل، وقت سحر <u>94</u>6 ھے کومکہ مکرمہ میں ہوئی، اسی دن صبح میں تدفین علم میں آئی، ان کی قبر جنت المعلی میں فضیل بن عیاض کے مقابل ہے۔ان کی عمر اس وقت ۸۷ سال تھی بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ ۹۰ سال تھی۔ (مضامین ڈاٹ کام شخصیات)

### (228)حضرت مولا نا عبدالرحمٰن كامل يورى عظيمة

عبدالرحمٰن بن مولا نا حکیم گل احمد بن محمد عباس بن محمد حبیب بینانیا به آپ کا شجرہ نسب مشہور افغان قبیلہ یوسف زئی سے منسلک ہے۔ آپ کے جدامجد سلطان محسمود عنسزنوی (م<u>ال ہی</u>رہا/ 1030ء) مجاہدین میں سے تھے۔ آپ کے والد عالم دین اور معروف طبیب تھے اور حضرت مولا نا عبدالوہاب معروف بہ پیر ماکلی شریف مینانیا (م<u>سلم</u> 1904ء) کے مخلص مرید تھے۔

آپ کی ولادت مؤرخہ ۱۲شوال <u>۲۹۹ ه</u>/ ۱۲۷گست ۱۸۸۲ء کوموضع بہبودی، نزد حضرو، ضلع اٹک میں ہوئی آپ کے نام کے ساتھ ضلع اٹک کے سابق نام'' کیمبل پور'' کی نسب سے کیمبل پوری'' صفت نسبق تھی، جے'' کامل پوری'' سے بدلا گیا ہے۔

آپ چار بھائی تھے۔قرآن مجیداور فارس کی ابتدائی کتب کی تعلیم آپ نے بہبودی میں

حاصل کی۔آپ کے بچاحکیم غلام رسول بھا شمس آباد (ضلع اٹک) میں مقیم تھے۔آپ نے فارس اورعر بی کی ابتدائی کتب کی تعلیم شمس آباد میں رہ کرانہی سے حاصل کی۔اسی گاؤں میں حضرت مولا نا فضل حق منتمس آبادی مینیا (م برسم ایر ایرا) 1929ء) سے ضرف ونحو کی کتب پڑھیں۔ اسی دوران مشہور خطاط شیخ فتح محممشہور' شیخ بابا'' سے بین سیکھا، باقی ماندہ کتب کی محصیل کے لیے حضرت مولانا قاضی عبدالرحمٰن میلیہ (م ۲<u>ے ۱۳</u>۷/ 1953ء) ساکن پنڈی سر ہال، ضلع اٹک کے ہاں جا پہنچے اور تین برس ان کے ہاں مقیم رہ کرشرح جامی اور ملاحسن تک کی منطق کی کت بیں ان سے پڑھسیں۔ بعدازاں اس گاؤں ہے 9 میل کے فاصلے پر واقع موضوع اورنگ آباد میں جا کرمشہور مدرس وفقیہ حضرت مولانا عبدالرؤف مُشالته (20 بير) 1956ء)، جو پہلے جناب شاہ کے نام سے مشہور تھے، سے شرح وقابیہ پڑھی اور پھرمکھڈ شریف (ضلع اٹک) میں تشریف لے گئے جہاں چشتیہ نظامیہ سلیمانیہ کےمعروف صوفی حضرت مولا نامحم علی مکھڈی میشیز (م ۲۵۳ اھ/ 1837ء) کی خانقاہ تھی وہاں حضرت مولا ناحسن الدین ﷺ ہے منطق وفلسفہ کے آخری درجے کی کتب حمداللہ، صدرااور سمس بازغه غیره پڑھیں اور کچھ عرصه موضع اخلاص میں رہ کربھی ان سے استفادہ کرتے رہے۔ کچھ عرصہ ضلع مردان کے گاؤں ڈاگئی میں حضرت مولا نا عبدالحسکیم میشانی (م سوم میا ھ/ 1983ء) فاضل دیوبند اور اُن کے بھائی صاحب اُٹھالیہ سے حمد الله وغیرہ جیسی کتب پڑھتے رہے اور ر یاست امب در بند (ضلع سرحد) کے قریب علاقہ چکیسر میں بھی اساتذ ہُ ونت سے مستفید ہوئے۔ ذيقعده <del>و ٣٣] ه</del>/ آغاز نومبر 1912ء ميں آپ مدرسه مظاہرعلوم، سہار نپور (ہندوستان ) میں داخل ہو گئے۔ دوسال یہاں مقیم رہ کر درسِ نظامی کی آخری کتب اور صحاحِ سے تہ بڑھسیں۔ سسراره/ 1914ء میں سند فضیلت پائی۔مظاہر علوم میں آپ کے مشفق اساتذہ میں حضرت مولانا خلیل احد سہار نپوری میش<sup>ید</sup> (م مہم سراچ/ 1927ء) شامل <u>تھ</u>۔

آپ شوال ۱۳۳۳ هے اگست، تتمبر 1914ء میں دارالعلوم دیو بند (ہندوستان) میں داخل ہوئے اور یہاں شیخ الہند حضرت مولا نامحمود حسن رکھائیے سے اللہ 1920ء) سے صیح بخاری اور جامع تر مذی ، حضرت مولا ناسید محمد انور شاہ محدث تشمیری رکھائیے (۲۵۳ ایر ۱932ء) سے ابو داؤ داور حضرت مولا نا حافظ محمد احمد رکھائیے (م کے ۱۹۲۴ء) مہتم دارالعلوم سے سیح مسلم پڑھی۔ حضرت مولا نا حافظ محمد احمد رکھائی حضرت مولا نا محمد دسن رکھائی حضرت مولا نا محمد دسن رکھائی حضرت مولا نا

حکیم محمد حسن بیشید (م ۱۹۷۵ می) سے طب کی کتابیں نفیسی ، شرح اسباب، موجز اور قانو نچه پڑھیں اور پھرامتحان میں بیٹھ کرنما یاں نمبروں میں کامیابی حاصل کی۔ (آپ مظاہر علوم، سہار نپور) میں مدرس مقرر ہو گئے۔آپ اپنے والد ماجداور چچا گرامی کے اصرار اور استاد مکرم کی خواہش کا احترام کرتے ہوئے تونسہ شریف آکر پڑھانے لگے، مگر چند دن وہاں رہ کرآپ اُکتا گئے اور واپس مظاہر علوم (ہندوستان) جا پہنچے۔

کا شوال ۱۹۳۳ کے اور بیل 1926ء کومولا ناخلیل احمد سہار نپوری مُیالی اور مدر مدرس) مظاہر علوم نے مدینہ منورہ ہجرت فرمائی تو آپ مظاہر علوم کے صدر مدرس مقرر کیے گئے اور پیسسر ۱۹۷۳ کے مدر مدرس میں مقابر علوم، سہار نپور (ہندوستان) کے قیام کے زمانہ میں ہے۔ آپ نے مطاہر علوم، سہار نپور (ہندوستان) کے قیام کے زمانہ میں ہے۔ آپ اوا کیا۔

دورہ حدیث کے سال آپ نے حضرت مولا ناخلیل احمدسہار نپوری مُیالیہ کی خدمت میں بیعت کی درخواست بذریعہ خط پیش فرمائی۔ آپ نے تدریس مظاہر علوم کا ابتدائی گیارہ سالہ دور اپنے مشیخ اوّل واستادِگرامی کی صحبت میں گزارا۔ پھر حضرت مولا نااشر ف علی تھانوی مُیالیہ کی طرف رجوع کرنے کا عزم کیا اُن کی خدمت میں مکتوب تحریر فرمایا، ابھی بیعت نہیں ہوئے تھے اور تعسلق اصلاح کے دوسال بھی پورے نہیں ہوئے تھے کہ رہیج الثانی وسم سالے می سمبر 1930ء میں حضرت مرشد تھانوی قدس سرہ نے آپ کو بیعت وتلقین کی اجازت عطافر ما دی۔

تقسیم ہند کے بعد حضرت مولانا خیر محمد جالت دھری پُیالیّی (م و الله الله یاریم مند کے منصب مدرسه خیر المدارس میں شخ الحدیث رہے۔ دارالعلوم اسلامیہ، ٹنڈ واللّه یار میں شخ الحدیث کے منصب پر فائز المرام رہے۔ پھر آپ چارسال جامعہ اسلامیہ، اکوڑہ خٹک میں درسِ حدیث دیتے رہے۔ مناز المرام رہے۔ پھر آپ چارسال جامعہ اسلامیہ، اکوڑہ خٹک میں درسِ حدیث دیتے رہے۔ مناز مائی۔ مناز میں اقامت اختیار فرمائی۔

شپ جمعۃ المبارک ۱۶۔ شعبان ۱۹۵۹ه الله الله معمول نمازِ تنجد کے لیے اسٹے اور بعدازاں فالج کا حملہ ہوا۔ ۲۷ شعبان ۱۹۸۹ الله الله 1965ء کو آپ نتجد کے لیے اسٹے اور بعدازاں فالج کا حملہ ہوا۔ ۲۷ شعبان ۱۳۸۹ الله الله 1965ء کو آپ نے رحلت فرمائی۔ آپ کی نمازِ جنازہ شیخ الحدیث حضرت۔ مولانا نصب رالدین غور عشتوی میں آخری آرام گاہ پائی۔ آپ کی (م ۱۹۸۸ الله م) نے پڑھائی اور آپ نے موضع بہودی میں آخری آرام گاہ پائی۔ آپ کی

اولاد میں ایک صاحبزادی اور چار صاحبزادے ہیں۔(۱) حضرت مولا نا مفتی حافظ احمد الرحمٰن میسائیہ (ماا مہا ہے/ 1991ء) مدرس ومفتی مدرسہ عربیہ، نیوٹاؤن، کراچی۔(۲) حضرت مولا نا حافظ عبید الرحمٰن مُخِیلیہ (م ۲۳سماله کے 2003ء) خطیب جامع مسجد بوڈ مین سٹریہ ہے، شیفلڈ، انگلیٹ ٹر۔ (۳) حضرت مولا نا قاری سعیدالرحمٰن صاحب، خطیب وہتم جامعہ اسلامیہ، کشمیرروڈ، راولپنڈی۔ آپ ایم پی اے اور صوبائی وزیر بھی رہے۔(۴) جناب محمد الرحمٰن۔

(تذكره علمائے اہلسنت پنجاب جاص ۲۶۸)

#### (229) حضرت مولا نا عبدالرشيد نعماني وميلية

آپ کی ولادت 1915ء میں ہے پور میں ہوئی،ابتدائی تعلیم قرآن مجید، مناری اور خطاطی گھر ہی پر حاصل کی اس کے بعد مولا نا قدیر بخش بدایونی سے باقی علوم میں تحصیل کر کے سند فراغت حاصل کی ۔ درس نظامی کے بعد 1934ء میں پنجاب یو نیورسٹی سےمولوی فاضل اورمنشی فاضل كا امتحان ياس كيابه پھرحضرت شيخ حيدر حسسن خان ڻونكي نيشية شيخ الحديث ويرنسپل ندوة العلماء لکھنؤ سے تخصّص فی الحدیث کیا۔ان کے علاوہ ان کے برادرِ معظم مولا نامحمود حسن خان ٹوئلی میشاند کے واسطے سے اور حضرت مولا نا کیسین ٹیٹیا کے واسطے سے حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی ٹیسی تک اجازت حدیث حاصل کی۔حضرت نعمانی نیشیہ خودشیخ الحدیث کے منصب پر فائز رہے۔مصر، شام، عراق، ترکی، سعودی عرب، افریقه اور پوریی ممالک کے طلباء حدیث ان کی خدمت میں حساضر ہوتے۔جامعہ بہاولپوراور پھر نیوٹاؤن کراچی میں تدریس فرمائی۔ گغات القرآن آپ کی سٹ ہمکار تصنیف ہے، دیگر چندمشہورتصنیفات؛ امام ابن ماجہ اورعلم حدیث، اصول حدیث کے جین داہم مباحث،حضرت على اورقصاص عثمان، يزيد كي شخصيت الل سنت كي نظر مين تخريج الحزب الاعظم وغيره-مولا نا نعمانی میشهٔ حضرت مولا ناشیخ حیدر حسن خال ٹونکی میشیہ سے بیعت ہوئے جو حضرت حاجی امداد الله فاروقی مهاجرمکی مُیالیّه کے خلیفہ تھے۔مولا نانعمانی کوانہوں نے خلافت سے سرفراز فرمایا تھا۔اس کے علاوہ حضرت مولا نا شاہ عبدالقا در رائے پوری ﷺ اور حضرت مولا نا محمد انوری لائل يوري مينية سيے بھي اجازت وخلافت تھي۔1999ء ميں 85 سال کي عمر ميں انقال فرمايا اور کراچی یو نیورٹی میں تدفین ہوئی مجمد عبدالمعید نعمانی مولانا کے بڑے بیٹے تھے جوان کی زندگی میں ہی انتقال کر گئے تھے۔حچوٹے بیٹے ڈاکٹرمحمدعبدالشہیدنعمانی جامعہ کراچی میں شعبہ عربی کے عہدہ

چیئر مین سے ریٹائر ہوئے ہیں۔ (''سبرگل''ص 60 از ڈاکٹر محمد عبدالمقیت شاکر علیمی )

مفتی نجم الحسن امروہی مدظلہ (مقیم کراچی) کوآپ سے تحریری اجازت حدیث واجازت سلسلہ طریقت حاصل ہے۔(حیات انوری ص ۹۸)

### (230) حضرت مولا نا ابوالوفا افغاني مَشِلة

حضرت مولانا ابوالوفا افغاني ﷺ كا اصل نام سيرمحمود شاه اور والدمحتر م كا نام سيدمبارك شاه ﷺ ہے۔ آپ ۱۰ ذی الحجه ماسال ھ/ 25 جون 1893ء میں افغانستان کے مشہور شہر قندھار میں پیدا ہوئے۔ بچپن ہی میں طلب علم کی غرض سے ہندوستان چلے آئے تھے، رامپور اور گجرات کے مضافات کے علماء سے تحصیل علم کرتے ہوئے حیدرآ باد دکن پہنچے اور حضرت مولا نا انوار اللّٰہ۔ صاحب فاروقی مُنِیسَة خلیفه مجاز حضرت حاجی امداد الله صاحب مهاجر مکی مُنیسَّة کے مدرسه نظامیه میں داخل ہو گئے، یہاں کے کبارعلاء سے تحصیل علم کے بعد سند فراغت حاصل کی اور یہیں پرسلسلۂ درسس و تدریس شروع فرمایا، آپ کواللہ تعالی نے غیر معمولی شہرت سے نوازا، دور دور سے لوگ آ ب ے استفادہ کے لئے آنے لگے، آپ کوامام عالی مقام سیدنا امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ اور آپ کی فقہ سےخصوصی لگاؤتھا، اسی کا اثرتھا کہ آپ نے حیدر آباد دکن میں اُ کابر علماءاُ حناف کے عسلوم کی نشرواشاعت کی غرض ہے''لجنۃ اِحیاءالمعارف النعمانیۃ'' کے نام سے ایک ادارہ قائم فرمایا اوراس اداره سے انتہائی نادرونا یاب اورنہایت فیتی کتابیں شائع کیں جن میں حضرت امام محمد میشات کی تصنيف'' كتاب الحجة على اهل المدينة' مه جلد، امام محمد مُنْ كي دوسرى تصنيف'' كتاب الاصل'' حضرت قاضي ابو يوسف مُنسلة كي ' كتاب الآثار، كتا الردعلي سير الاوزاعي، اختلاف ابي حديفة وابي ليكي ، مخضر الطحاوي، كتاب النعقات للامام ابي بكر الجصاص، اصول الفقه، للامام السسرخسي يَشِيَّة ، شرح الزيادات للامام السرخسي مُحِيِّلَة '' ، علامه ذهبي مُحِيِّلَة كي''منا قب ابي حنيفة مُحِيِّلَة وصاحبيه'' اور علامه صيمري مُيَّلَةً كي' اخبارا بي حنفية وصاحبيه'' اورشيخ محمد بن يوسف صالحي شافعي مُيَّلَةً كي'' عقو دالجمان'' قال ذکر ہیں۔

آپ نے حضرت امام محمد ﷺ کی کتاب الآ ثار کی شرح بھی کھنی شروع کی تھی ابھی آپ دوجلدیں ہی لکھ پائے تھے اور کتاب الجنائر تک پہنچے تھے کہ آپ کا انتقال ہو گیا۔ •

آپ نہایت متواضع ، عابدوز اہداورخوف وخشیت رکھنے والے بزرگ تھے، تاحیا ــــــ

شادی نہیں کی تجرد کی زندگی گزارتے رہے، ۱۳ رجب ۱۳ مجب 19<mark>۳</mark> ھے/22 جولائی 1975ء بروز بدھ صبح کے وقت بیاسی سال کی عمر میں آپ کا انتقال ہوا۔ (بیابہ مجلس نفیس میسی صفحہ ۵۴۸)

### (231)حضرت خواجه محرمعصوم سر مهندی میشاند:

سلسلہ نقشبند یہ مجدد یہ سے وابستہ خواجہ محمد معصوم سر ہندی المعر وفعروۃ الوُثقیٰ اور قیوم ثانی ، حضرت مجدد الف ثانی میسی کے پہلے فرزند اور جانشین ہیں ۔

آپ کی ولادت سر ہند شریف کی ایک بستی ملک حیدر میں شوال محنیا ہے بہطابق مئی ،

1599 ء میں ہوئی۔ نام محمد معصوم ، کنیت ابوالخیرات ، لقب مجد دالدین اور خطاب عروۃ الوثقی ہے۔

اسی سال امام ربانی ، محمد باقی باللہ مُؤسلۃ کی خدمت میں حاضر ہوئے تھے۔ اس کئے امام ربانی عروۃ الوثقیٰ کی ولادت کو نیک فال خیال کرتے تھے اور اپنی زندگی میں ہی ان کوقطب عالم کے منصب پر فائز ہونے کی بشارت دے دی تھی ۔ گیارہ سال کی عمر میں امام ربانی نے آپ کو بیعت فرمالسیا اور طریقت کی تعلیم دی۔ سولہ سال کی عمر میں تمام علوم عقلیہ ونقلیہ کی تحصیل سے فارغ ہوئے۔ صرف طریقت کی تعلیم دی۔ سولہ سال کی عمر میں تمام علوم عقلیہ ونقلیہ کی تحصیل سے فارغ ہوئے۔ صرف ایک ماہ کی مختصر مدت میں قران مجید حفظ کر لیا۔

شخ محمد طاہر لا ہوری ﷺ جومجدد الف ثانی کے خلیفہ ہیں ، آخوند سجاول سر ہندی مؤلف شرح وقایہ اور سلطان العلماء ملا بدر الدین سلطانبوری سے آپ نے جصیل علم کی۔ آپ نے اپنے قیام حرمین الشریفین کے دوران اپنے خلیفہ مولا ناسیدزین العابدین یمنی محدث مدنی سے اجاز ہے حدیث لی۔ مجدد الف ثانی مُشارِّد نے اپنے وصال سے قبل ہی آپ کواپنا جانشین مقرر فر ما دیا تھا اور اپنے ایک مکتوب بنام محمد سعید میں بہت واضح طور پراس کے بارے میں تحریر فر مایا۔

آپ جب بالغ ہوئے تو مجدد پاک نے استخارہ کیا اور سید میر صفر احمد رومی کی صاحبزادی بی بی بی دقیہ کے ساتھ نکاح فرما دیا 6 صاحبزادے اور 5 صاحبزادیاں انہیں کے بطن سے ہوئیں۔ آپ کے صاحبزادگان کے نام یہ ہیں: (۱) خواجہ صبغة الله۔ (۲) خواجه محمد نقشبند ثانی۔ (۳) خواجه عبیدالله مروج الشریعت۔ (۴) خواجه محمد اشرف۔ (۵) خواجه سیف الدین فاروقی۔ (۲) خواجه محمد لیق مروج الشریعت۔ (۴) خواجه محمد لیق آپ کے حیات ہی میں آپ کے خلفاء پورے عرب، ماوراء الہنر اور افغانستان سے سر ہندتک بھیل گئے۔ شاہ احمد سعید مجددی نے لکھا ہے کہ آپ کے دستِ مبارک پر 9 لاکھ افراد نے بیعت کی اور آپ کے خلفاء تقریباً 7 ہزار تھے۔

آپ کے مشہورترین خلفاء درج ذبل ہیں: (۱) مفتی محمد باقر لاہوری، (۲) ملامحمد امین حافظ آبادی، (۳) شیخ محمد مراد شامی، (۴) حاجی حبیب الله حصاروی بخاری، (۵) ملاموسی بھٹی کوٹی، (۲) حافظ محسن سیالکوٹی، (۷) سیدزین العابدین یمنی محدث مدنی۔

آپ کی تصانیف: (۱) مکتوبات معصومیه (تین جلدوں میں)، (۲) یواقیت الحرمین: (اس عربی رساله کا فارسی اور اردوتر جمه حسنات الحرمسین کے نام سے ہوا۔)، (۳) مکاشفات غیبیه: (اس عربی رساله کا اردوتر جمه مکاشفات غیبیه مجد دید کے نام سے ہوا)، (۳) اذ کار معصومیه۔ آپ کے لائی رساله کا اردوتر جمه مکاشفات غیبیه مجد دید کے نام سے ہوا)، (۳) اذ کار معصومیه۔ آپ کے لئے ہندوستان سے روانہ ہوئے۔ آپ کے تقریباً تمام صاحبزادگان، سات ہزار خاص مریدوں جن میں دو ہزار آپ کے خلفاء اور سات سومجدد الف ثانی کے خلفاء کے ہمراہ روانہ ہوئے۔

ا تباعِ سنت اور عمل بہ عزیمت کے سلسلے میں آپ مجد دالف ثانی کے عملی نمونہ تھے جس کا اظہار مکتوبات معصومیہ میں بخو بی ہوتا ہے۔ سلطان عالمگیر حلقۂ ارادت میں داخل ہوا۔ عصر کے بعد وعظ نصیحت کی مجلس ہوتی تھی۔ خواتین کی تلقین اور نصیحت کے لئے وقت مقرر ہوتا تھا لوگ باعیال آپ کے دربار میں آتے ، جن کے لئے علیحدہ جگہ کا انتظام ہوتا تھا اور آ پکی صاحبزادیاں درمیان میں واسطہ ہوتی تھیں۔

آپ کو وجع المفاصل (جوڑوں کا درد) کا مرض تھا۔ آخر عمر میں اس مرض نے بہت غلبہ
پایا۔ وفات سے دو تین روز پیشتر آپ نے قرب و جوار کے بزرگوں کو ایک رقعہ لکھا۔ سب کو پہندو
نصائح فرما کر خلوت میں تشریف لے گئے۔ صبح کو نماز فجر کمال تعدیل ارکان کے ساتھ ادا کی۔ مراقبہ
معمولہ کے بعد اشراق پڑھی۔ بعد از ال سگرات موت آپ پر شروع ہو گئے۔ اُس وقت آپ کی
زبان مبارک جلد جلد چلی تھی۔ صاحبزادگان والا تبار نے کان لگا کر مینا تو معلوم ہوا کہ آپ سورۃ لیس شریف پڑھ رہے تھے۔ آپ کا وصال ۹ رہیج الاول وے بیاھ برطابق 17 اگست 1668 ء کوسر ہند
میں ہوا۔ اور مدفن سر ہند شریف ، انڈیا میں ہے۔ (ضاء طیب)، (آزاد دائرۃ المعارف)

#### (232) حضرت سيد پيرمهر على شاه تشاللة

حضرت سید پیرمهرعلی شاہ صاحب قدس سرۂ کی ولادت کیم رمضان المبارک <u>۴۷۶ اھ/</u> 14اپریل 1859ء بروزپیر کوہوئی، ابتدائی تعلیم قریبی مراکز میں حاصل کرکے آپ ا<sup>عسا</sup>ل تع<sup>س</sup>یم کے لئے ہندوستان تشریف لے گئے اور مولا نالطف اللہ علی گڑھی بھینے کی خدمت میں علی گڑھی بھینے کر تین سال تک تعلیم حاصل کی ، اس کے بعد آپ سہار نپور حضرت مولا ناا جمع علی سہار نپوری بھینے کی خدمت میں بہنچ ، حضرت بھینے کے پاس آپ بخاری و مسلم پڑھ رہے جے کہ حضرت بھینے نے آپ کی اعلی استعداد کو ملاحظہ فرما کراجازت حدیث سے سر فراز فرما یا اور وطن جا کرخدمت وین کی تاکید کی ، اُس زمانہ میں سہار نپور میں مولا نامجہ حسن محدث فیض پوری بھینے بھی حصولِ تعلیم میں مشغول کی ، اُس زمانہ میں سہار نپور میں مولا نامجہ حسن محدث فیض پوری بھی رہا اور دونوں بزرگ ایک دوسر ہے تھے ، اور دونوں بزرگ ایک دوسر ہے کے یہاں از راہ محبت ومودت آتے جاتے رہے ، آپ سلسلۂ چشتہ نظامیہ میں حضرت خواجہ شسس کے یہاں از راہ محبت ہوئے اور تحمیل سلوک کے بعد خلافت واجازت سے مشرف ہوئے ، حضرت پیرصاحب بھائی جو کے لئے تشریف لے گئے اور وہاں حضرت جاجی امداد اللہ مہا جرمکی رحمہ اللہ سے ملاقات ہوئی تو حضرت جاجی صاحب رحمہ اللہ نے آپ کوسلسلۂ چشتہ صابر بیہ سیں رحمہ اللہ سے ملاقات ہوئی تو حضرت جاجی صاحب رحمہ اللہ نے آپ کوسلسلۂ چشتہ صابر بیہ سیں اجازت عطافر مائی۔

حضرت پیرمهر علی شاہ صاحب میں ہور ماتے ہیں کہ عرب شریف کے قیام کے دوران ایک وقت ایسا بھی آیا تھا کہ جھے اسی جگہ رہائش اختیار کر لینے کا خیال پیدا ہو گیا، مگر حاجی صاحب نے ارشاد فر مایا کہ'' پنجاب میں عنقریب ایک فتنہ نمودار ہو گاجس کا سبّر باب صرف آپ کی ذات متعلق ہے اگر اس وقت آپ محض اپنے گھر میں خاموش ہی بیٹے رہے تو بھی علاء عصر کے عقائد محفوظ رہیں گے اور وہ فتنہ زور نہ پکڑ سے گا'' آپ پر بعد میں انکشاف ہوا کہ اس فتنہ سے مسراد محفوظ رہیں گے اور وہ فتنہ زور نہ پکڑ سے گا'' آپ پر بعد میں انکشاف ہوا کہ اس فتنہ سے مسراد قادیا نیت تھی، (مہر منیر ص: ۱۲۹) ۲۹ صفر المظفر الاتنا ہے گریب ہی آپ کی تدفین ہوئی۔ وفات ہوئی اور اگلے دن گولڑہ شریف میں آپ کی مسجد کے قریب ہی آپ کی تدفین ہوئی۔ (بہ بجاس نفیس میسیہ صفحہ ۴۰)

# (233) حضرت مفتى محمر شفيع عينية سر كودها

حضرت مولا نا مفتی محمد شفع مُیالیت مولوی حافظ محمد امین مُیلیت کے گھر پیدا ہوئے۔ آپ کی پیدائش بروز جمعہ المبارک ۱۳ اللے حمطابق 1893ء میں ہوئی۔ آپ کا آبائی گھر گنجال ضلع خوشاب میں ہے جہاں آپ کی ولادت ہوئی۔ بہت ہی چھوٹی عمر میں والدِ محترم کا سایہ سر سے اٹھ گیا۔ اور آپ کی کفالت آپ کی ولادت ہوئی۔ بہت ہی چھوٹی عمر میں والدِ محترم کا سایہ سر سے اٹھ گیا۔ اور آپ کی کفالت آپ کے چیا (مفتی پنجاب) حضرت مولا نا احمد الدین مُیلیت نے کی۔ والد صاحب کی

وفات کے بعد گھر کے حالات بہت ہی زیادہ خراب ہو گئے۔ کیونکہ گھر میں پانچ بہنیں اور ایک بیوہ والدہ تھی اور گئے۔ کیونکہ گھر میں پانچ بہنیں اور ایک بیوہ والدہ تھی اور گھر کمانے والا کوئی بھی نہ تھا۔ تعلیمی سفر کا آغاز بھی اپنے والد سے کیا۔ ناظرہ قرآن کریم اور گلتانِ سعدی تک فارسی آپ کی شاگر دی میں پڑھی۔ والد صاحب کی وفات کے بعد اپنے چچپا کسے چند کتابیں پرھنا شروع کیں۔ اپنے چچا تھیم فیض احمد سے ملم طب سیکھنا شروع کیا۔ اس طرح آمدنی کا سلسلہ بھی چل نکلا۔

اپنے بچپن میں جب مفتی صاحب کے والدِ محترم زندہ تھے تو اس وقت آپ کوشنے خواجہ ابوسعد احمد خان ﷺ بانی خانقاہ سراجیہ (کندیاں ضلع میانوالی) سے ملا قات کرنے کی سعاد سے حاصل ہوئی۔ ملا قات کچھالیں ہوئی کہ آپ وہیں کہ ہوکررہ گئے۔اعلیٰ حضرت قیوم زمال ابوسعد احمد خان نے آپ کو' ڈوردانہ'' کا لقب عطا فر مایا لیمنی''موتی کا دانہ''۔ آپ کی عمر چودہ برس کی ہوئی تو والد محترم کا انتقال ہوگیا۔ ابھی عمر ۱۲ برس کی ہوئی تھی تو والدہ صاحبہ کے حکم کی تکمیل کرتے ہوئے آپ نے شادی کرلی۔

شعبان المعظم کا چاندنظر آیا، اعلی حضرت فرمانے گے، اس سال نماز تراوی میں قر آن کون سنائے گا؟ کہ ویسے میری تو خواہش تھی کہ دردانہ قر آن سنائے مگر وہ حافظ نہیں ہے۔ یہ من کر آپ نے کیم شعبان المعظم کو اللہ تعالیٰ کا نام لے کر قر آن حفظ کرنا شروع کر دیا۔ گویا کہ ایک مہینہ سے ایک دن کم میں میں نے پورا قر آن یا دکرلیا۔ مرشد نے فرمایا: '' دردانہ سنو! اب روحانیت میں کمال پانے کے لیے حصولِ علم ضروری ہے اور یہ وہ وقت ہے کہ جب تمہاراعلم حاصل کرنا ضروری ہے اور یہ وہ وقت ہے کہ جب تمہاراعلم حاصل کرنا ضروری ہے اور یہ وہ وقت ہے کہ جب تمہاراعلم حاصل کرنا ضروری ہے اور یہ وہ وقت ہے کہ جب تمہاراعلم حاصل کرنا خروری نے کہ جب تم ایسا کرو کہ لا ہور میں مدرسہ رحیمیہ نیلا گنبہ جاؤ۔ وہاں پر میرا بیٹا محد معصوم اور تمہارا چیپا زاد محمل کرو کہ اپنی حضرت نے دعب کے موجود ہیں۔ ان کے ساتھ شریک ہو جاؤ اور جا کرعلم حاصل کرو۔ اعلیٰ حضرت نے دعب نے روائی اور مجھے اپنی جیب سے ہیں روپے دیے کہ جاؤ اور جا کرعلم حاصل کرو۔ اعلیٰ حضرت نے دون نے روائی سے قبل کچھ سے تیں فرمائی جو کہ بیٹھیں:

''لا ہور جا کرسب سے پہلے حضرت علی بن عثمان ہجویری ﷺ کے مزار پر جانا اور فاتحہ پڑھنا۔اس کے بعدحصولِ علم کی دعا کرنا۔ بیسب کچھ کرنے کے بعد مدرسہ جانا۔اپنے کسی دوست کو روائگی کی خبر دی۔اسے اس طرح بتایا کہ آج میں جارہا ہوں اور میری روائگی کے بعد میرے گھسر اطلاع کر دینا کہ وہ حضرت صاحب کے حکم کے مطابق لا ہور میں عالم بننے گیا ہے۔اس کے بعسد امرتسر میں حضرت مفتی محمد حسن کے مدرسہ میں داخلہ لیا۔ بعد میں اپنے دونوں ساتھیوں کو بھی اپنے ساتھ وہاں بلالیا۔اس مدرسہ میں داخلہ لینے سے پہلے مفتی صاحب نے اور ان کے دونوں ساتھیوں نے بھی اپنی تمام کی تمام کتابیں تبدلی کرلیں تھیں۔تا کہ وقت نچ سکے اور جلد از جلدیہاں سے فارغ لتحصیل ہوں۔

اس دوران حضرت مولانا انور شاہ تشمیری ٹیٹٹیٹ غرض سے سفر پر گئے۔ واپسی پر امرتسر میں ایک رات کا قیام کیا۔مفتی صاحب ان کی خدمت میں حاضر ہوئے، حال احوال کے بعد اپن تعارف کروایا اور بتایا کہ میں حضرت خواجہ ابوسعد احمد خان ٹیٹٹ کا شاگر دخاص ہوں۔

حضرت سے مشورہ طلب کیا کہ حضرت دورہ حدیث کے لیے میں دیوبند آپ کے پاس حاضر ہوں؟ حضرت نے جواب دیا کہ دیوبند میرے پاس آنے سے قبل بہتر ہے کہ تم مدرسہ امینیہ دلّی جاؤ اور وہاں پر دورہ حدیث شروع کرو۔ ہمارے پاس دورہ الحدیث کے داخلے بہد ہوچکے ہیں۔ نعلیمی سال کا آغاز ہو چکا ہے۔ امرتسر سے دلّی کے لیے سامان باندھا۔ مدرسہ امینیہ میں داخلہ لیا اور دلّی کی مسجد میں خطابت شروع کر دی۔ جب آپ کا داخلہ دورہ حدیث دیوبند میں ہوا تو دلّی کو خیر آباد کہہ کر سیدھا دیوبند شریف لے گئے فرماتے مدرسہ دیوبند میں مجھے ایک واضح فرق پتہ چلا کہ کتابیں تو وہی ہیں مگر پرھانے والاکوئی دوسرا ہے۔

سالانہ امتحان کا انعقاد ہوا، پورے مدرسہ میں ایک ہی طالب علم تھا جس نے پرچہ عربی زبان میں حل کیا اور وہ تھا محمد شفیع اس امتحان کا نتیجہ نرکلا اور اس میں محمد شفیع نے اوّل مقام حاصل کیا۔ مفتی صاحب نے پہلا دورہ حدیث حضرت مفتی کفایت اللہ کی زیرسر پرستی میں کیا اور دوسسرا دورہ حدیث مدرسہ دیو بند میں حضرت مولا ناسید انور شاہ کی زیرسر پرستی کیا۔

واپس آنے کے بعد اپنے گھر آئے اور پچھ دن قیام کے بعد اپنے مرشد لینی اعلیٰ حضرت
ابوسعد احمد خان صاحب کے پاس گئے۔ فر مایا کہتم میرے بچوں کو پڑھاؤ چنا نچہ مفتی صاحب نے
اپنے مرشد کے بچوں کو پڑھانا شروع کیا اور پچھ عرصے تک وہیں مقیم رہے۔ خانقاہ سراجیہ میں قیام
کے بعد حضرتِ اعلیٰ کی اجازت سے مفتی صاحب میانوالی سے پچھ ہی فاصلہ پرواں ہچران کے
چھوٹے سے علاقے کی ایک مرکزی مسجد میں بطور خطیب مقرر ہوئے اور 2 سال تک وہیں پرمقیم
رہے۔خوشاب کے مرکزی بازار کی جامع مسجد میں بطور خطیب مقرر ہوئے اور وہاں پر آپ نے پانچ

سال الله اوراس کے رسول کا پیغام پہنچایا۔

حضرت مفتی صاحب نے ایک جمعہ مرکزی جامع مسحبد بلاک نمبر 1، مسلم بازار سرگودھا میں پڑھایا اوراس کا نتیجہ بیہ نکلا کہ لوگ آپ سے اس قدر متاثر ہوئے کہ انھوں نے بھی مفتی صاحب سے بیہ مطالبہ کیا کہ آپ یہاں تشریف لے آئیں۔ چنانچہ 1920ء میں حضرت مفتی صاحب نے بطور خطیب مرکزی جامع مسجد بلاک نمبر 1، مسلم بازرا سرگودھا میں اپنی خدمات شروع کیں اوراسی مسجد میں وفات پائی۔تقریباً چھیالیس سال کا عرصہ آپ نے اس مسجد میں خدمات سرانجام دیں اور کہیں ہوات ہے بعد آپ کی اولاد بھی وہیں پر ہی مقیم رہی اور آج بھی وہیں پر مقیم ہے۔آپ کی وفات کے بعد آپ کی بازے صاحبزادے، فاضلِ دیو بند، حضرت مولا نامفتی احمد سعید نے خطابت شروع کی۔

مدرسہ کی بنیاد کی تقریب کے سلسلے میں حضرت مولا نا انورشاہ کشمیری مُیْسَدُ، حکیم الامت حضرت مولا نا اشرف علی تھانوی مُیْسَدُ، حضرت مولا نا حسین احمد مدنی مُیْسَدُ، امیرِ شریعت حضرت عطاء الله شاہ بخاری مُیْسَدُ اور اس کے علاوہ دیگر علاء حق اس تقریب میں شامل ہوئے اور اس طرح با قاعدہ طور پر اس مدرسہ کی بنیاد رکھی گئے۔ 1948ء میں حضرت مفتی صاحب مُیْسَدُ نے جج بیت الله دوسرا حج آپ نے تقریباً سال بعد، 1950ء کی دہائی میں کیا تھا۔ تیسرا اور آخری حج آپ نے 1963ء میں کہا۔

تحریکِ ختم نبوت 1953ء میں حضرت مفتی صاحب نے اپنی تقت اریر اور جلسوں سے شمولیت کی دعوت بھی دی۔ حضرت مفتی صاحب کے وارنٹ گرفتاری جاری کیے گئے۔ پور نو مہینے آپ جیل میں رہے۔ آپ کے چچا جان مولوی دین محمد کی ایک صاحبزادی تھی جن کا نکاح بچپن ہی میں آپ کے ساتھ پڑھا دیا گیا تھا۔ آپ کے ہال دوصاحبزادے پیدا ہودچے تھے۔ ایک کی وفات بچپن میں ہی ہوگئ اور دوسرے صاحبزادے کا نام احمدرکھا گیا۔ اس کے بعد آپ دیو بند چلے گئے اور جب آپ مفتی بن کرتشریف لائے تو اس وقت آپ کے ہال دوسرے بیٹے کی پیدائش ہوئی اور ان کا نام عبدالسم کی کھا گیا۔ آپ کے ہال ایک بیٹی بھی پیدا ہوئی۔ مفتی صاحب کو دوسری شادی کی اجازت ان کی اپنی بیوی نے بھی دے دی۔ چنانچہ اعلیٰ حضرت نے نکاح پڑھا یا اور کچھ عرصے بعدر خصتی ہوگئی۔ اس بیوی سے آپ کے ہال چھ بچول کی پیدائش ہوئی چار بیٹے اور دو بیٹیاں۔

حضرت مولا نا ابوسعد احمد خان صاحب نے وفات سے قبل آپ کو بلوایا۔ اپنی حبائے نماز ، اپنی واسکٹ مفتی صاحب کو دی اور انھیں اپنا خلیفہ خاص مقرر کیا۔ سجادگی حضرت مولا نا عبداللہ کو عطاکی اور پھر آپ وفات فر ماگئے۔ حضرت مولا نا مفتی محمد شفیع مُیسَلَیْ نے آخری جمعہ پڑھا یا اور اس میں اعلان کیا کہ خلافت صرف اور صرف دوا شخاص کو میں دے کہ جارہا ہوں!

(۱) مولا نا صالح محمد (سرگودها)، (۲) مولا نا حافظ صابر (چونیاں ضلع قصور)

مرض الموت گردہ کی تکلیف تھی گردہ میں پتھری تھی۔نماز فجر کے لئے جگایا.....تین دفعہ آواز دی مگر کوئی حرکت محسوس نہ ہوئی۔ چادراٹھائی تو ہاتھ نماز کی نیت کے لیے باندھے ہوئے تھے۔ منہ قبلہ کی طرف تھا اور محسوس بیہ ہور ہاتھا کہ جیسے نماز پڑھ رہے ہیں یا پھر ابھی ابھی نماز پڑھی ہے۔علم وروحانیت کا ایک باب 15 جولائی 1966ء بروز جمعۃ المبارک کو بند ہوگیا تھا۔

کمپنی باغ میں جنازے کا اہتمام کیا گیا اور بعداز نمازِ جمعہ جنازہ ادا کیا گیا۔ حضرت مولا نا صالح محمد نے جنازہ پڑھایا۔ آپ کی وصیت کے مطابق اپنے گھر گنجیال میں دفن کیا گیا۔ گنجیال میں دوسرا جنازہ پڑھایا گیا۔ یہ جنازہ حضرت مفتی صاحب کے پڑے صاحباحبزادے مولا نا مفتی احمد سعید نے پڑھایا۔ (ماخوذ از سوائح حیات حضرت مفتی محمد شفیع سرگودھا)

### (234) حاجى محمد قائم الدين عِينالله

انصاف بوٹ ہاؤس آگرہ (ہندوستان) کی وجہ سے آگرہ والے مشہور تھے۔ ہجرت کے بعد کراچی پھرفیصل آباد (لاکل پور) منتقل ہوگئے۔ اور انصاف ٹریڈنگ کمپنی کے نام سے معروف ہوئے۔ بیعت کا تعلق حضرت مولا نا سید حسین احمد مدنی بھیائی سے تھا۔ حضرت مولا نا شاہ عبد القادر رائے پوری بھیائی اور حضرت مولا نا سید عطا اللہ بخاری بھیائی سے قربی تعلق تھا۔ آپ کے 4 بیٹے اور ایک بیٹی ہیں۔ سب سے بڑے بیٹے حاجی گلزار احمد کا بھی بزرگوں اور علماء ومشائ سے بڑاتھائی رہا۔ آپ نے 15 اگست 1982ء بروز اتوار وفات ہوئی اور بڑا قبرستان غلام محمد آباد مسین دفن بیں۔ (خاندانی روایت)

# (235) مولا نااحمہ بزرگ سملکی مشاللہ

مولا نا انظرشاه مسعودی لکھتے ہیں:

آپ سملک جوڈ ابھیل کی قریب ایک چھوٹی بستی ہے۔ اس کے باشندے تھے۔ ثقہ عالم

اورصاحب زہدوتقوئی، حضرت مولانا رشیدا حمد گنگوہی علیہ الرحمۃ سے بیعت کی اور حضر سے مولانا حسین احمد مدنی علیہ الرحمۃ سے خلافت حاصل کی ......ان کے عہد میں جامعہ اسلامیہ ڈابھیل نے وہ ترقی کی جو بعد کے ادوار میں نصیب نہ ہوئی۔ افریقہ کے مسلمان تجار اِن پر بڑا اعتاد کرتے۔ تین بیجے غالباً پس ماندگان میں ہیں۔ مولوی محمد معصوم صاحب جن کا حال ہی میں لندن میں انتقال ہوا، دوسر سے صاحبزاد سے مولانا محمد سعید حال رئیس الجامعہ ڈابھیل ورُکن شوری دار العلوم دیو بند ہیں اور اپنی سلامتی طبع میں منفرد ہیں، تیسر سے مولانا رشید بزرگ جامعہ اسلامیہ ڈابھیل میں بعہدہ مدرسی کا کام کرر ہے ہیں، مولانا احمد بزرگ میں گا ڈابھیل ہی میں انتقال ہوا اور سملک کے قبر سے تان میں تاضبح حشر مصروف خواب ہیں۔ (مشاہر علاء دیو بندج اسم سم)

(236)\_مولانا خير الدين سرسوى ءَيِناية

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(237)\_مولاناغوث محمر ميسير

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(238)حضرت مفتى خليل احمد رُثيالله

آپ مفتی اعظم ریاست ملیر کوٹلہ تھے۔ آپ کے مایہ نازشا گردوں میں حضرے۔ مفتی عبدالغنی مُنٹینیڈ (خلیفہ مجاز حضرت مولا نا ابواسعد احمد خان مُنٹیڈ ) بھی شامل ہیں۔ (تحفہ سعدیہ ص: 172)

. (239)\_مولانا شريف الله كابلي .

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(240) حضرت اميرخسر و د ہلوي مشاتلة

آپ فارسی اور اردو کے مشہور صوفی شاعر ہیں۔ انہیں طوطی ہند کہا جاتا ہے۔ ابوالحسن لقب، نیمین الدولہ نام، امیر خسر وعرف، والد امیر سیف الدین لا چین قوم کے ایک ترک سسر دار عظے۔ منگولوں کے مقت ہندوستان آئے اور پٹیالی (آگرہ) میں سکونت اختیار کی۔ پیدائش: 1253ء میں امیر خسر و پٹیالی (آگرہ) پیدا ہوئے۔ ان کی والدہ ہندوستانی پیدائش: 1253ء میں امیر خسر و پٹیالی (آگرہ) پیدا ہوئے۔ ان کی والدہ ہندوستانی

تھیں۔آٹھ سال کی عمریتیم ہوئے کچھ عرصہ بعدیہ خاندان دہلی منتقل ہو گیا۔اور امیر خسرونے سلطنت دہلی (خاندان غلامان، خلجی اور تغلق) کے آٹھ بادشاہوں کا زمانہ دیکھا اور برصغیر میں اسلامی سلطنت کےابتدائی ادوار کی سیاسی، ساجی اور ثقافتی زندگی میں سرگرم حصہ لیا۔

محبوب الہی خواجہ نظام الدین اولیاء کے بڑے چہیتے مرید تھے 7برس کی عمر میں ہی بیعت ہوگئے تھے۔خسرو نے ہرصنف شعر، مثنوی، قصیدہ، غزل، اردو دو ہے، پہیلیاں، گیت وغیرہ میں طبع آز مائی کی۔آپ کے بھائی عزالدین علی بلند پایہ شاعر تھے ابتداء میں اپنے کلام میں انہیں سے اصلاح لیا کرتے تھے۔''خلص تھا۔آپ کے اب تک فارسی اور ہندی کے 5 لا کھا شعار مرتب صورت میں موجود ہیں۔

دنیا میں اردو کا پہلا شعر حضرت امیر خسر وہی کی طرف منسوب ہے۔اس سلسلے میں ابتدائی موجدین میں ان کا نام نمایاں ہے۔ آپ حضرت مخدوم صابر کلسیسری رکھٹیڈ اور حضرت بوعلی شاہ قلندر رئیٹلڈ کی خدمت میں بھی ملنے گئے تھے، قیام کیا تھا اور انہوں نے آپ کو دعا نمیں دی تھیں۔

مشهور تصانیف میں: (۱) تحفة الصغر (۲) غرة الكمال (۳) بقیه نقیه (۴) قصه چهار درویش (۵) نهایة الكمال (۲) هشت بهشت (۵) مطلع الانوار (۸) مفتاح الفتوح (۱۱) افضل الفوائل (۱۲)

مفتاح الفتوح (۱۷ اعجاز نخسروی (۱۷ نخزان الفتوح (۱۷ افضل الفوالل (۱۱) آئینه سکنداری (۱۳)ملا الانور

آپ کی وفات 9 ستمبر 1325ء میں ہوئی اورخواجہ نظام الدین اولیاء کے مزار کے قریب د ہلی ، ہندوستان میں دفن ہوئے۔ ( آزاد دائرۃ المعارف)

# [241]\_مولانا فقيرالله كابلي

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(١٠٠٠) علامه رزين تعقاللة

ابوالحسن رزین ابن معاویہ عبدری مرقسطی اندلنی مالکی۔ آپ کا نام رزین ، کنیت ابوالحسن ہے ، قبیلہ عبدر سے ہیں جوعبدالدار ابن قصلی کی اولاد سے ہے۔ قریش النسل ہیں۔ آپ تبعی ہیں۔ مقدسی میں المنجویہ اور مشہور محدث ہیں۔ آپ کی مشہور کتب میں المنجویہ اور تجویل الصحاح والسنن ہیں۔ 2018ھ مارور بعض کے نزدیک <u>۵۳۵ھ</u> میں وفات ہوئی۔ (نیٹ)

#### ( 🌣 🖒 ) حضرت عطابن ابي رباح مِيْلَة

آپ کا نام عطاء، کنیت ابو محمد والد کا نام اسلم اور انکی کنیت ابور باح تھی۔ آپ یمن کے قصبہ ''جند'' میں امیر المومنین حضرت عثمان ڈٹائٹ اور بعض کے نزدیک حضرت عمر فاروق ڈٹائٹ کے دور خلافت میں پیدا ہوئے اور مکہ مکر مہ میں نشو ونما پائی۔ اس لحاظ سے آپ جلیل القدر تا بعی ہیں۔ سیاہ فام تھاور چہرہ پر چیک کے داغ تھے مگرفت البیان اور کثیر العلم تھے۔ اکابر صحابہ جیسے حضرت عبداللہ ابن عباس ڈٹائٹ مضرت عبداللہ بن تربیر ڈٹائٹ اور تعزیت عبداللہ بن تربیر ڈٹائٹ مضرت ابور معید خدری ڈٹائٹ مضرت ابو ہریرہ ڈٹائٹ مضرت ابودرداء ڈٹائٹ معنی مضرت ابوسعید خدری ڈٹائٹ مضرت ابو ہریرہ ڈٹائٹ مضرت ابودرداء ڈٹائٹ سے کسپ علم کیا۔ حدیث میں آپ سے فائدہ اٹھائے ، حضرت عالوں کی تعداد بہت طویل ہے جسس میں سے مشہور سے ہیں: (1) حضرت ابواسحاق سبعی ، حضرت زہری، حضرت امام محمد باقر بھٹ سے سے مشہور سے ہیں: (1) حضرت ابواسحاق سبعی ، حضرت خیف ہوئے ہیں کہ وسکے عطاء سے صدیث لیا کرو۔ آپ کی مجلس ذکر الٰہی کی مجلس ہوتی تھی گویا دخدا سے بھی خالی ہسیں ہوتی تھی گویا دخدا سے بھی خالی ہسیں ہوتی تھی۔ سے صدیث لیا کرو۔ آپ کی مجلس ذکر الٰہی کی مجلس ہوتی تھی گویا دخدا سے بھی خالی ہسیں ہوتی تھی۔ آپ نے محالے ھیں مکہ کر مہ میں انتقال فر مایا۔ (احناف ذہیش لائبریری)، (تذکرۃ الحفاظی اص ۱۹)

### (☆☆☆)\_مولاناعبدالرشيد

۔ حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

## (194) بھائی سر دار صاحب میشاند

حالات دستیاب نہیں ہوسکے۔

## (195) حضرت مولا ناعبدالغفور عباسي مدني ميشاتية

حضرت مولانا عبدالعفور ولد حضرت مولانا شاہ مرحوم ضلع ہزارہ ریاست سوات حناص علاقہ جدبا دریائے سندھ کے کنارے ایک چھوٹا ساگاؤں ہے۔ 1894ء میں پیدا ہوئے بچپن ہی میں والد ماجد کے سامی عاطفت سے محروم ہو گئے تھے۔ آپ چار بھائی تھے سب سے بڑے مولانا محمد معصوم میں اللہ مولانا عبدالعفور میں النہ مولانا عبدالحلیم میں اللہ مولانا عبدالحلیم میں اللہ عبدالقیوم میں سے بڑے مولانا و مدالحلیم میں مولانا عبدالقیوم میں سے بڑے مولانا و مدالے میں مولانا عبدالحلیم میں مولانا عبدالقیوم میں میں میں میں میں مولانا عبدالحلیم میں مولانا عبدالحلیم میں مولانا عبدالحلیم میں مولانا عبدالقیوم میں میں میں مولانا عبدالحلیم میں مولانا عبدالحلیم میں مولانا عبدالقیوم میں میں مولانا عبدالقیوم میں میں مولانا عبدالحلیم میں مولانا مولانا عبدالحلیم میں مولانا عبدالحلیم میں مولانا مولانا میں مولانا مولانا میں مولانا مولانا میں مولانا عبدالحلیم میں مولانا مولانا مولانا میں مولانا مول

حضرت مولا نا نے علم دین حاصل کرنے کی خاطر اینے گھر سے سفر کیا۔ دہلی مدرسہ امینیہ میں درسی تعلیم حاصل کی اور سند فراغت حاصل کی تحصیل سند کے بعد حضرت مولا نامفتی کفایت الله صاحب علیہ کے مدرسہ امینیہ میں مدرس رہے۔تقریباً ۵ برس تک مدرسہ امینیہ میں تندہی اور نہایت ذوق وشوق سے درس دیا۔اس کے بعدسلسلہ عالیہ نقشبند پیمجد دیہ میں حضرت مولا نافضل علی القریثی مسکین پوری ضلع ملتان سے بیعت کا شرف حاصل کیا۔اللہ تعالیٰ نے آپ کوجلد ہی روحانی مقام پر فائز فرمایا اپنے شیخ کی نظر میں آپ کوخصوصیت حاصل تھی حضرت نے آپ کو اپنا جانشین مقرر کیا۔ خلافت حاصل ہونے کے بعد تقریباً ایک سال اپنے شیخ کی جگہ قیام کیا اور بیعت وارشاد کا سلسلہ جاری رکھا۔حضرت خواجہ معین الدین چشتی ٹیٹیا کے روحانی اشارے پراینے وطن تشریف لے گئے۔حضرت خواجہ صاحب نے فرمایا کہ اپنے وطن جاؤ اور وہاں تبلیغ کرو۔تقریباً ایک سال وہاں قیام فرمایا اور بہت سے ان نے آپ سے بیعت کی اورسلسلہ مبارکہ کی اشاعت کی۔اس کے بعد حضور نبی اکرم مالٹھ ایٹی کے حکم سے مدینہ ہجرت کی اور تقریباً ۳۲ سال مدینہ طیب میں قیام فر ما یا۔حضرت ﷺ نے جب مدینہ منورہ میں قیام کے لیے مکان لیا تو رات کو استخارہ کیا خواب میں حضور پرِنورسآلیٰ آیا ہِ کو دیکھا کہ اس مکان میں تشریف لائے ہیں اور جب آپ تشریف لے جانے کگے۔ توحضرت ٹیسٹی ساتھ ساتھ درواز ہے تک گئے۔حضور پرنورسانیٹائیلیم جب دروازہ سے باہر نکلے تو انگشت شہادت سے اس قسم کے الفاظ لکھے:

هذامنزل الطريقته النقشنبنداته وهذا امور والانوار النبويه.

حضرت فرماتے تھے کہ مجھ کوتسلی ہوگئ کہ یہی فیض کی اور فقراء کی جگہ ہے۔ تقریب ۲۰ سال کے بعد مدینہ طیبہ سے پاکستان طریق نقشبند ہی تبلیغ کی لیے تشریف لائے۔ قیام پاکستان کے بعد حضرت کا صرف چھ مرتبہ یہاں آنا ہوا۔ آخری مرتبہ علاج کی غرض سے پاکستان تشریف آوری ہوئی اور آٹھ دن کے قیام کے بعد علالت کی حالت میں ہی مدینہ منورہ واپس حیلے گئے۔ واپس کے بعد اپنی زندگی کے آخری ۲۰ دن وہیں گزارے۔

کیم رئیج الاول ۱۳۸۹ ہے مطابق 18 مئی 1969ء اتوار کی شب کو بعد نماز عشاء داعی اجل کولبیک کہا۔ اناللہ وانالیہ راجعون نماز فجر کے بعد مسجد نبوی سالٹھ آلیہ ہم میں نماز جسنازہ اداکی گئی اور جنت البقیع میں آپ کوسپر دخاک کر دیا گیا۔ اپنے پسماندگان میں ایک بیوہ، چھ بیٹیاں اور حپ ریٹے چھوڑ ہے ہیں (۱) مولانا عبدالحق صاحب جامعہ یو نیورسٹی سے فارغ انتھیل عالم اور خلیفہ مجاز ہیں، (۲) مولانا عبدالرحن، (۳) محمد سعید (۴) محمد شریف ہیں۔ (تذکرہ اولیائے دیو بندس ۲۵۲)

(196)\_مولانا عبيداللەد ہلوي

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(197)\_مولا ناجليل احمد ميشاللة

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(198)\_مولانا غلام يليين مينية

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(199)\_مولانا محمرصالح جشه تشاللة

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(200)علامه ابن كُمنيّر السكند رى عِيالة

احمد بن محمد بن منصور بن القاسم بن مختار القاضى ، ابو العباس ناصر الدين ابن المنير المالكي الجذامي الجروى الاسكندراني 1223 ء / ۲۰ إنه هيس پيدا هوئے۔

ادب وفنون میں پریدطولی رکھتے تھے اور اس بارے میں بیشتر تصنیفات کیں اور بہترین تفسیر ہے۔ حدیث کا ساع ابنِ رواج سے کیا۔ فقہ، رسول، تفسیر، ادب وغیرہ بلاغت پران کا کام ہے۔ زمخشری کی تفسیر پر بحث اور معتزلہ کے شبہات کا ردّ کیا۔ بخاری کے ابواب کی شرح لکھی۔ اور کتاب الاقتفا ہے جو قاضی عیاض کی الشفاء کے معارض ہے۔ عہدہ قضا ( جج ) اور نائب گورنر کے عہدے پر فائز رہے۔ دومر تبہ خطابت کا عہدہ بھی حاصل کیا اور مدارس کی بار ہا تدریس کا شرنے۔ حاصل رہا۔

مشہور تصنیف (۱)المتواری علی ابواب البخاری (۲) تفسیر حدیث اسراءعلی طریقة المدتکلمین - رئیج الاول 1284ء/۱۸۳ ه میں بادشاہ منصور قلاون کے دور میں وفات پائی۔ابن المنیر کی معجداور مزار مغربی اسکندریہ کے علاقہ لبّن میں تجارتی مرکز میں واقع ہے۔

(مکتبة الثاملة عربی)

### (201) علامه زُرقانی مِثاللة

محمد بن عبدالباقی الزرقانی <u>۵۵ با</u>هه-۱۱۲۲ه/ 1645م به 1710م، محدث، فقیه، اصولی، متصوف، المذهب المالکی۔

قاہرہ (مصر) میں <u>۵۵ ؛ ب</u>ھ میں پیدا ہوئے اور قاہرہ میں ہی ۱<u>۲۲ ب</u>ھ کو وفات پائی۔مصر کے علاقہ'' قرکی منوف'' کے قصبہ زُرقان کی نسبت سے زُرقانی کہلاتے ہیں۔ شھا ب مرجانی نے انہیں مالکیہ کے گیارہ سومجد داسلاف میں شار کیا ہے۔ آپ کا نام ونسب اس طرح ہے:

محمد بن عبدالباقی بن یوسف بن احمد شھاب الدین بن محمد عسلوان ، الشھیر بالزروت انی المصری الاز ہری المالکی ، ابوعبداللہ بجین سے ہی علم کی تلاش میں بڑے علاء کی صحبت اختیار کی اور دیار مصرمیں اس بات سے مشہور ہوئے تالیف ، تدریس اور احکام دین واصول بھیلا نے مسیس مصروف رہے۔قرآن پاک حفظ کیا بھرلغت اور دینیات کی ابتدائی کتابوں کی تعلیم حاصل کی اسس کے بعد جامعہ الاز ہر میں متون اور شروح کی حیثیت سے علماء کے حلقہ میں منتقل ہوگئے۔اور علماء کے حلقہ میں متریس کرتے تھے۔

مشهور تاليفات يل : (١) شرح موطا الامام مالك سماة "ابهج المسالك بشرح موطا الامام الامام مالك" . (٢) اشراق مصابيح السير المحمدية بمزج اسرار المواهب اللدنية : (شرح المواهب اللدنية بالمنح المحمدية للقسطلاني)، (٣) شرح المنظومة الميقونية في علم مصطلح الحديث، (٣) مختصر المقاصد الحسنة في بيان كثير من

الاحاديث المشتهرة على الالسنة، (٥) وصول الاماني في الحديث- (آزاد دائرة المعارف)

## (202)علامه نجم الدين نسفى وشاللة

عمر بن محمد احمد بن المعیل بن محمد بن القمان سفی المعروف به مفتی تقلین ، ابوحفص ، مجم الدین اسفی : نجم الدین لقب اور ابوحفص کنیت تھی ۔ ان کی ولادت را ۲ می ہے 1068 ء میں ماور اء الهنر کے شہر نسف میں ہوئی اور اس کی طرف نسبت رکھتے ہیں ۔ آپ نے تصیل علم وحدیث وفقہ کے لئے ساڑھے پانچ سوشیوخ واسا تذہ کی خدمت میں زانوئے تلمذ طے کیا۔ فقہ صدر الاسلام ابی الیسر محمد بن اگر دانی یعقوب یوسف سیّاری تلمیذا بی آخی حاکم نوقدی شاگرد ہندوانی سے حاصل کی اور آپ سے آپ کے بیٹے ابواللیث احمد بن عمر المعروف به مجد سفی نے تفقہ کسیا اور آپ کی بعض تصاحب الہدا میام مربان الدین ابوالحن علی مرغینانی اور ابو بکر احمد بنی المعروف بظہیر نے آپ سے پڑھیں اور عمر بن محمد تھی نے روایت کی ۔ چونکہ آپ اِنس و جن کا جانتے تھے اس لیے آپ سے پڑھیں اور عمر بن محمد تھی نے روایت کی ۔ چونکہ آپ اِنس و جن کا جانتے تھے اس لیے ایک کتاب آپ نے مشائخ کے اساء میں جمع کی اور نام اس کا تعداد الشیوخ العمر رکھا۔ ۔ اپنے مشائخ کے اساء میں جمع کی اور نام اس کا تعداد الشیوخ العمر رکھا۔

ان كى تصانيف 100 كے قريب ہيں ان ميں سے: (۱) العقائد، معروف عقائد نسفى، يہ كتاب ان كى بہاں كتاب ہے اس پر نسفى، يہ كتاب ان كى بہان كتاب ہے اللہ نست و جماعت كے عقائد پرسب سے بہلى كتاب ہے اس پر كئ شروحات لكھى گئى ہيں (۲) الاكہل الاطوال تفيير ميں (۳) المهواقيت (۴) الاشعار بالمهختار من الاشعار 20 جلدات (۵) نظم الجامع الصغير (۲) فقه حنفيہ (۷) القند فى علما سمر قند 20 جلدات (۸) تاریخ بخاری (۹) طلبه الطلبه (۱۰) اصطلاحات فقه پہر آپ نے ۱۲ جمادی الاولی ہے ہے 1142ء میں سمرقند میں وفات یائی۔ (آزاددائرۃ المعارف)

### (203) اما م محمد بن نصر مَروَ زى عِينَة

آپ کا پورا نام شیخ الاسلام امام ابوعبدالله حافظ محمد بن نصر بن حجاج مروزی ہے۔تاریخ ولا دت ۲۰۲۱ ہے ہے، امام شافعی مُشِینہ کی وفات ۲۰۰۷ ہے میں ہوئی، اس وقت آپ کی عمر دوسال تھی۔ والد صاحب مروزی تھے پیدائش بغداد میں ہوئی اور نیشا پور میں پرورش پائی۔آپ نے جن شیوخ و اساتذہ سے درس حدیث لیا چندایک کے اساء گرامی حسب ذیل ہیں:

عبدالله بن عثمان مروزی،صدقه بن فضل مرزوی ، یجیل بن یجیل نیشا پوری، اسحاق بن را ہو یہ، ابوقدامہ سرخسی هدبة بن خالد، عبیدالله بن معاذعنبری، محمد بن عبدلملک بن ابی الشوارب، ابو کامل جحد ری،محمد بن بشار بندار، ابوموسیٰ الزمن اور ابراہیم بن منذر حزامی رحمہم الله تعالیٰ۔علاوہ ازیں خراسان،عراق، حجاز، شام اورمصر کے بڑے بڑے محدثین وفقہاء سے کسب فیض کیا۔

آپ کے تلامٰہ ہیں ہڑے ہڑے محد ثین شامل ہیں جن میں آپ کے بیٹے اساعت ل، ابوعلی عبداللہ بن محمد بن علی بخی ، محمد بن اسحق رشاوی سمر قندی ، عثمان بن جعفر لبان اور محمد بن یعقوب بن اخرم نیشا پوری قابل ذکر ہیں۔ آپ نے طلب علم وکسب حدیث کے لیے مصر، شام عراق ، خراسان اور حجاز مقدس کے علاوہ بہت سے مشہور شہروں اور مما لک کے اسفار طے کیے۔ امام ابو بکر احمد بن اسطح قرماتے ہیں: میں نے امام مروزی سے انجھی نماز پڑھتے کسی کونہ میں دیکھا۔ ایک دفعہ ایک پھر ان کی پیشانی پر آ بیٹھی اور اس کے کا شنے سے خون بہنے لگا، لیکن انہوں نے حرکت تک نہیں کی۔ آپ کتب کشیرہ وضحیمہ کے مؤلف ومصنف تھے۔ ان میں 'قیامہ اللیل ''اور' السنة '' نے بہت شہرت یائی۔ علاوہ ازیں' کہتا القسامہ '' کا اپنا ایک مقام ہے۔

آپ اپنی عمر مبارک کے ۹۲ سال پوری آب وتاب سے گز ار کر ماومحرم ۲۹۳ ہجری کو سمر قند میں داعی اجل کولبیک کہہ گئے - اِٹّالله وَاِٹّا اِلّیه وَ اَجْون -

(اسلامک ریسرچ سنٹرراولینڈی،السنی<sup>ص 5</sup>)

## (204) امام سَهم يلي مُشاللة

ابوالقاسم عبدالرحمٰن بن عبدالله بن احمد السهيلي الاندلى ـ ان كا نام عبدالرحمٰن بن الخطيب عبدالله بن الخطيب المندن المحليب أبي عمر بن أصبح بن حبيب بن سعدون بن رضوان ابن فتوح ہے ـ ان كي نسبتيں خشعی سهيلی ، اندلى اور مالقی معروف ہے ـ 'دسميلی ' جس كی طرف ان كی نسبت ہے ، اندلس ميں مالقه كے علاقه ميں ايك وادى كا نام ہے ـ اس ميں كئ گاؤں آباد ہيں جن ميں سے ايك گاؤں ميں سُهيلی پيدا ہوئے ـ سهيلی ۸ مجھ ھيں پيدا ہوئے ـ وہ اندلس ميں طويل عرصہ تک رہے وہاں عسلم كے سرچشموں سے سيراب ہوئے اور مختلف علوم وفنون ميں مہارت حاصل كی ـ آپ حافظ اور عالم تھے اور نعت اور سيرت كے ماہر ـ ستر ہ برس كی عمر ميں نابينا ہوگئے تھے ـ

امام سہلی علم تفسیر، حدیث نبوی اور رجال کے علاوہ تاریخ اور انساب کے بڑے ماہر تھے۔ تمام عمر تعلیم و تدریس اور تصنیف و تالیف میں گزاری ان کے حافظہ اور تبحر علمی کا بیہ مقام تھا کہ المروض الانف جیسی ضخیم کتاب چاریانچ ماہ کی مدت میں ختم کردی۔

مراجع سے معلوم ہوتا ہے کہ امام سُہلی کی وفات را ۵۹ ھے میں ہوئی۔ ابن مماد حنبلی نے اپنی کتاب' شند ات الذھب' میں لکھا ہے کہ ان کی وفات شعبان را ۵۹ ھے میں ہوئی۔ اس وقت ان کی عمر بہتر برس تھی۔الروض الأنف سیرت پر ایک قابل ذکر اور مشہور کتاب ہے۔ یہ ابن ہشام کی سیرت کی شرح ہے۔الروض الأنف کی تالیف کا آغاز محرم ۱۹۲ھ ھے میں ہوا اور اسی سال جمادی الاولی میں یہ کام پایہ کھیل کو پہنچا۔ (جہائے الاسلام، سیرت نمبرج ۴ شارہ ۱۲۱)

الروض الانف كا اردوتر جمه شرح سيرت ابن ہشام كے نام سے سٹ ائع ہوا۔ يه 4 جلدوں پرمشتمل ہے۔مصنف نے کہا كہ به چارسو كتابوں كا خلاصه اور نچوڑ ہے۔

( آزاد دائرة المعارف)

### (205)حضرت علامه تفتازانی میشاند

آپ کا نام مسعود بن عمر بن عبداللہ تفتازانی، لقب سعد الدین :علم بیان میں عربی لغت اور منطق کے امام تصور کیے جاتے ہیں۔فقیہ اور اصولی تھے۔اس کے علاوہ آپ مفسر متکلم محدث اور ادیب بھی تھے۔ بعض کے نز دیک حنفی تھے اور خیال سے ہے کہ شافعی تھے۔

آپ پیدائش ۲۲ ہے ھے 1322 ہے تقتازان ،صوبہ خراسان شالی ایران میں ہوئی جبکہ اقامت سرخس میں رہی۔ انہیں تیمور لنگ نے سمر قند ، روانہ کر دیا وہاں پر وفات ہوئی۔1390ء (67-68 سال) سمر قند بروز اتوار اور بدھ کے روز 9 جمادے الاولی کو آپ کی نعش سرخس لے جا کر دفن کی گئی۔ ان کی زبان میں لکنت تھی۔ تفتازانی نے ابتدائی تعلیم اپنے وطن میں پائی۔ اعلی تعلیم عضد الدین ایجی مؤلف' مواقف' (م 24 ہے ھ) سے پائی۔ یہ بھی کہا جا تا ہے کہ انہوں نے قطب الدین رازی (م ۲۲ ہے ھ) سے بھی استفادہ کیا تھا۔ تفتازانی نے جملہ مروجہ علوم صرف ونحو، منطق و فلفہ ، معانی و بیان اور اصول و تفسیر میں کمال حاصل کیا۔ انہوں نے مختلف شہروں میں قیام کیا۔ وہ جام ، ہرات ،سرخس ،سمر قند ، جرون ، ترکتان اور خوارزم میں مقیم رہے۔ تدریس کے ساتھ ساتھ جام ، ہرات ،سرخس ،سمر قند ، جرون ، ترکتان اور خوارزم میں مقیم رہے۔ تدریس کے ساتھ ساتھ قتازانی نے مظفر یہ حکمران فارس شاہ شجاع کے دربار میں ملازمت اختیار کرلی۔ تیمور نے نے کہ کے یا تفتازانی نے مظفر یہ حکمران فارس شاہ شجاع کے دربار میں ملازمت اختیار کرلی۔ تیمور نے نے کہ کے یا تفتازانی نے مظفر یہ حکمران فارس شاہ شجاع کے دربار میں ملازمت اختیار کرلی۔ تیمور نے نے کہ کے یا

ا کے حدیں خوارزم پر حملہ کیا اور شاہ شجاع کی سلطنت متاثر ہوئی۔ پچھ عرصہ بعد امیر تیمور کو تفتاز انی کے علم وفضل سے آگاہی ہوئی تو انہیں واپس سمر قند بلا بھیجا۔ اپنے دربار میں صدر صدور کی حیثیت سے جگہ دی۔

و کے سال کے میں شیراز فتح ہونے پرسید شریف جرجانی (م ۲۱۸ ھے) بھی تیمور کے دربار سے منسلک ہوگیا۔ تفتا زانی اور سید شریف جرجانی کے مابین اکثر علمی مباحثے اور مناظ سرے ہوتے تیمور ہر دوحضرات کی عزت و تکریم کرتا تھا مگر سید شریف کواس لئے ترجیح دیتا تھا کہ وہ نسباً سیدتھا، تفتا زانی کوایک مناظرے میں زِک اٹھانی پڑی اور اس صدے کو برداشت نہ لاکر ۲ محرم میں فوت ہو گئے۔

تفتازانی کے ہزاروں شاگردوں میں سے صرف دو کے نام تذکروں میں ملتے ہیں۔ (۱) حسام الدین الحن بن ابی وردی (۲) بر ہان الدین حیدر

بہت ی تصنیفات ہیں جن میں سے چندایک سے ہیں: (۱) تہذایب المنطق بہت ی تصنیفات ہیں جن میں سے چندایک سے ہیں: (۱) تہذایب المنطق (۲) المطول: بلاغت میں گئی ہے۔ (۳) مقاصد الطالین: علم الکلام میں ہے۔ (۴) ارشاد المهادی: نحوک کتاب۔ (۵) شرح العقائد النسفیه (۲) شرح التصریف العزی: صرف کی کتاب ہے یہ ان کی سب سے پہلی کتاب ہے جب 16 سال کے تھے۔ (۷) حاشیه الکشاف۔ (۸) شرح اربعین النوویه۔ (حدائق الحنفیہ ، محدث فورم میگزین ، آزاد دائرۃ المعارف)

## (206) علامه فخر الدين رازي مُعاللة

شخصیت نمبر 127 ملاحظه کریں۔

## (207) حافظ ابوالخطاب عمروبن دحيه كلبي

قاضی القضاۃ ابوالعباس شمس الدین احمد بن محمد بن ابی بکر خلکان اپنی کتاب''وفیا۔۔۔
الاعیان وانباء ابناء الزمان (344۔ 540)'' میں حافظ ابوالخطاب دحیہ کلبی (544۔ 633ھ)
کے سوانحی خاکہ میں لکھتے ہیں:''ان کا شار بلند پا پیعلاء اور مشہور محققین میں ہوتا تھا۔ وہ مراکش سے شام اور عراق کی سیاحت کے لیے روانہ ہوئے۔ ہمن بھی ان کا گزر اربل کے علاقے سے ہوا جہاں ان کی ملاقات عظیم المرتبت سلطان مظفر الدین بن زین الدین سے ہوئی جو یوم میلا دالنبی صلی

الله عليه وآله وسلم كے انتظامات ميں مصررف تھا۔ اس موقع پرانہوں نے ''التنوير في مول البشير النائير '' كتاب لكھی۔ انہوں نے يہ كتاب خود سلطان كو پڑھ كرسنائى۔ پس بادستاہ نے ان كى خدمت ميں ايك ہزار دينار بطور انعام پيش كيا۔ وہ كہتے ہيں ہم نے 625ء ميں سلطان كے ساتھ اسے چے نشستوں ميں سنا تھا۔''

امام ابن حجر ﷺ (لسان المميز ان) ميں لکھتے ہيں: یعنی ابن نجار فرماتے ہيں: کہ میں نے دیکھا کہ''تمام لوگوں کا اس بات پراتفاق ہے کہ ابن دحیۃ حجموٹا، اور حدیثیں گھڑنے والا ہے اور یہ ایسے شخص سے سننے کا دعوی کرتا ہے'' جس سے ہرگزنہیں سنا اور ایسے شخص سے ملاقات کا دعویٰ کرتا ہے جن سے وہ ہرگزنہیں ملا۔

آ گے مزید لکھتے ہیں: لینی ابن دحیہ ظاہری مذہب کا پیروکارتھا، ائمہ اور علمائے سلف کی شان میں بہت زیادہ گستاخی کرنے والا، بدزبان، احمق اور بڑا متکبر، اور دینی امور میں غور وفکر سے عاری اور دینی معاملات میں سخت ست تھا۔ (محدّث فورم)

#### (208) حضرت مولانا نظامی میشد

آپ کاقلمی نام نظامی بدایونی ہے۔اصل نام مولوی نظام الدین حسین نظامی بن مولوی فغر الدین صدیقی ہے۔آپ کی پیدائش فخر الدین صدیقی ہے۔آپ کی پیدائش بدایوں (اُترپردیش)، بھارت کے مشہور شاعر ہیں۔آپ کی پیدائش بدایوں (اُترپردیش)۔ بھارت 1872ء میں ہوئی۔آپ کی وفات 8 جون 1946ء میں ہوئی۔آپ کی سالہ'' ذوالقرنین''بدایوں کے ایڈیٹررہے۔(بائیومپیلوگرانی ڈاٹ کام، صنفین)

#### (209)حضرت خواجه فريدالدين عطار ميشير

آپ 1145ء یا 1146ء شعبان ساچ ھیں ایران کے صوبہ خراسان کے شہر نیشا پور کے گاؤں کدکن میں پیدا ہوئے اور ۱۵ صفر ۱۲۸ ھے 1221ء میں وفات پائی ۔ آپ کا اصل نام ابو حمید ابن ابو بکر ابراہیم تھا مگروہ اپنے قلمی نام فرید الدین اور شنخ فرید الدین عطب رسے زیادہ مشہور ہیں۔عطار کا لفظی مطلب'' ادویات کے ماہر'' کا ہے جو آپ کا پیشہ تھا۔ اس کے علاوہ آپ ون ارسی نژاد مسلمان شاعر،صوفی اور ماہر علوم باطنی تھے۔ آپ کا علمی خاصہ اور اثر آج بھی فارسی شاعری اور صوفیا نہ رنگ میں نمایاں ہے۔

فریدالدین عطار کاتعلق عظیم سلجوک سلطنت کے زمانے سے ہے۔عطار غالباً اپنے دور

کے بہترین کیمیاء دان کے فرزند سے جنہوں نے اپنے والد سے کی مضامین میں اعلیٰ تعلیم حاصل کی۔
عطار نے ادویات سے متعلق پیشہ اپنایا اور ان کے مطب کی دور دور تک مشہوری تھی۔ دور دراز کے
مقامات جیسے بغداد، بصرہ، کوفہ، مکہ، مدینہ، دشق، خوارزم، ترکستان اور بھارت تک کاسفر کسیا اور
وہاں صوفیائے کرام سے ملاقا تیں کیں۔ جن صوفیائے کرام کے بارے میں خیال ہے کہ وہ عطار
کے اسا تذہ میں شامل ہیں ان میں سے صرف مجد دالدین بغدادی واحد ایی شخصیت ہیں جن کے
صوفی نظریات اور خیالات عطار کی سوچ اور صوفی نظریات کی عکاسی کرتے ہیں۔ اس بارے واحد
شوت عطار کے اپنے الفاظ میں ایسے بیان ہوئے ہیں کہ''ان کی خود ان سے ملاقات ہوئی۔''

شخ فرید الدین عطار میشید کی موت بارے قصہ مشہور ہے۔ جب منگولوں نے حملہ کیا ،جس میں ایک منگول جرنیل نے شدت غصہ اور حماقت پن میں عطار کا سرقلم کر کے شہید کر دیا تھا۔ آپ کی شہادت اپریل 221ء میں ہوئی۔ آپ کی عمر ۵۰ برس تھی۔ مزار نیشا پور میں ہے جسے سولہویں صدی میں علی شیر نوائی نے تعمیر کروایا تھا۔

آپ کی علمی وراثت:(۱) تذکرة الاولیا (۲) دیوان (۳) اسرار نامه (۴) مقامات الطیور یا منطق الطیر (۵)مصیبت نامه(۲)الهی نامه(۷) جواهر نامه(۸) شرح القلب (آزاد دائرة المعارف)

بعض صوفیاء لکھتے ہیں کہ آپ حسین بن منصور ٹیٹٹ کے اولی تھے حضرت مولانا جلال الدین ٹیٹٹ لکھتے ہیں کہ حضرت حسین منصور حلاج کی روح نے ڈیڑھ سوسال بعد حضرت عطار پراثر کیا تھااس طرح حضرت عطار آپ کے زیراثر آئے۔ (خزینة الاصفیاء)

#### (210)مولانا رومی میشد

مشہور فارسی شاعر تھے۔ مثنوی دیوانِ شمس تبریز آپ کی معروف کتب ہے، اصل نام محمہ ابن محمد ابن حسین خطیبی بکری بلخی تھا۔لیکن مولا نا محمد ابن حسین حسین خطیبی بکری بلخی تھا۔لیکن مولا نا کے داوا تھے وہ سلجو قی سلطان کے کہنے پر''ا ناطولیہ'' چلے گئے تھے جواس زمانے میں روم کہلا تا تھا۔ ان کے والد بہاؤالدین بڑے صاحب علم وفضل بزرگ تھے۔ان کا وطن بلخ تھا۔مولا نا رومی اتوار ۱۲ ربجے الاول ۲۰۴۴ھ 20 ستمبر 1207ء وخش تا جکستان میں پیدا ہوئے۔

ابتدائی تعلیم کے مراحل شیخ بہاؤ الدین نے طے کرادیے اور پھراینے مرید سید برہان

الدین کو جواپنے زمانے کے فاضل علاء میں شار کیے جاتے تھے مولانا کا معلم اور اتالیق بنا دیا۔ اکثر علوم مولانا کو انہی سے حاصل ہوئے۔ اپنے والد کی حیات تک ان ہی کی خدمت میں رہے۔ والد کے انتقال کے بعد <mark>۳۳٪</mark> ھ میں شام کا قصد کیا۔ ابتدا میں حلب کے مدرسہ حلاویہ میں رہ کرمولانا کمال الدین سے شرف تلمذ حاصل کیا۔

فقداور مذاہب کے بہت بڑے عالم تھے،خودخفی المذہب تھے۔لیکن آپ کی شہر سے بطور ایک صوفی شاعر کی ہوئی۔شمس تبریز مولانا کے پیرومر شد تھے۔مولانا کی شہرت سن کر سلجو تی سلطان نے انہیں اپنے پاس بلوایا۔مولانا نے درخواست قبول کی اور قونیہ پلے گئے۔ وہ تقریباً 30 سلطان نے انہیں اپنے پاس بلوایا۔مولانا نے درخواست قبول کی اور قونیہ پلے گئے۔ وہ تقریباً 30 سال تک تعلیم و تربیت میں مشغول رہے۔حبلال الدین رومی مُراثینی نے 3500 غزلیں 2000 رباعیات اور رزمینظمیں کھیں۔ان کی سب سے مشہور تصنیف'' مثنوی مولانا روم'' ہے۔اس کے علاوہ ان کی ایک مشہور کتاب'' فیہ مفاری'' بھی ہے۔

ابن بطوطہ نے اپنے سفر نامے میں لکھا ہے کہ ان کے فرقے کے لوگ جلالیہ کہا گئیں۔ لیس لیکن آج کل ایشیائے کو چک ، شام ، مصر اور قسطنطنیہ میں اس فرقے کولوگ مولو ہے کہتے ہیں۔ دوسری جنگ عظیم سے قبل بلقان ، افریقہ اور ایشیاء میں مولوی طریقت کے پیروکاروں کی تعداد ایک لاکھ سے زائد تھی۔ ذکر وشغل کا بیطریقہ ہے کہ حلقہ باندھ کر بیٹھتے ہیں۔ ایک شخص کھڑا ہو کر ایک ہاتھ سینے پر اور ایک ہاتھ پھیلائے ہوئے رقص شروع کرتا ہے۔ رقص میں آگے پیچھے بڑھنا یا ہٹنا نہیں ہوتا بلکہ ایک جگہ جم کرمنصل چکر لگاتے ہیں۔ ساع کے وقت دونے اور 'نے'' بھی بیا ہے ہیں۔

علامہ محمد اقبال مُٹِیلیُۃ مولا نارومی مُٹیلیّۃ کواپناروحانی پیرمانتے تھے۔مولا نارومی مُٹیلیّۃ فرماتے ہیں کہ کشف اور وجدان کے ذریعے ادراک حقیقت کے بعدصوفی سیح معنوں میں عاشق ہو جاتا ہے کہ پیرغبت تمام محبوب حقیق کے تمام احکام کی پیروی کرتا ہے۔

آپ کی وفات اتوار ۵ جمادی الثانی ۲<u>کتی</u> ه 17 دسمبر 1273ء میں قونیہ (ترکی) میں ہوئی۔ مولا نا کے دوفر زند تھے، علاؤ الدین محمد ، سلطان ولد۔ ان کے 800ویں جشن پیدائش پرترکی کی درخواست پراقوام متحدہ کے ادارہ برائے تعلیم ، ثقافت وسائنس یونیسکو نے 2007ء کو بین الاقوامی سالِ رومی قرار دیا۔ اس موقع پر یونیسکو نے تمغہ بھی جاری کیا۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

### (211) مولانا عبدالتواب ملتاني

مولانا ابوتر اب محمر عبدالتواب ملتانی ملتان کے مشہور اہل حدیث عالم، جمعرات کے دن بوقت چاشت ۱۲ جمادی الثانی ۲۸۸ برھ کو ملتان میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی تعلیم اپنے والدعلام۔ قمرالدین ملتانی سے حاصل کی (مولانا قمرالدین 1867ء میں اہل حدیث ہوئے تھاس سے قبل مجاور تھے) اور دورہ حدیث کی جمیل سیدمیاں نذیر حسین دہلوی میں باس ایس میں کی۔

آپ کے مشہور شاگروں میں (۱) عطا اللہ حنیف بھو جیانی مکتبہ سلفیہ لاہور (۲) سید بدلیح اللہ میں راشدی پیر آف حجنڈا (۳) مولوی سلطان محمود جلال پور ۔ آپ نے بعض عربی کتب کے ترجمہ کی اور بعض پر حواثی کھے۔ ترجمہ حجم بخاری (۸ پارے) ، ترجمہ وحواثی بلوغ المرام من ادلة الاحکام ، ترجمہ وحواثی الاحزب الاعظم وغیرہ۔ آپ نے بروز اتوار ۹رجب ۲۲ سالھ ھامکی 1948 ء کو وفوت پائی۔ (بلوغ المرام مترجم ص ۵۵)

### (212)مولا ناعبدالجبارغز نوى ميشة

آپ مشہور اہل حدیث سید عبداللہ غرنوی گئیستہ کے والد کمرم بیں۔ آپ مشہور اہل حدیث عالم دین مولانا سید مجھ داؤ دغرنوی گئیستہ کے والد کمرم ہیں۔ آپ ۱۲۸۸ میں ایک دیہات صاحبزادہ نامی میں جوغرنی کے علاقہ میں ہے پیدا ہوئے پھراپنے دونوں بھائی محمہ بین عبداللہ اور احمد بن عبداللہ سے علم عربی حاصل کیا۔ آپ کے جدغزنی سے ہجرت کرکے امرتسر کے قریب بستی '' خیر دین' میں تشریف لائے۔ آپ دہلی میں داخل ہوئے اور سید نذیر حسین دہلوی محدث جو بہت مشہور سے ان کی صحبت میں رہنے گئے۔ اور فن حدیث ان سے حاصل کیا۔ اس محدث جو بہت مشہور سے ان کی صحبت میں رہنے گئے۔ اور فن حدیث ان سے حاصل کیا۔ اس طرح ہیں سال سے کم عمر ہی میں آپ نے علوم مکمل کر لئے۔ اس کے بعد آپ مستقل امرتسر شہر میں طرح ہیں سال سے کم عمر ہی میں آپ نے علوم مکمل کر لئے۔ اس کے بعد آپ مستقل امرتسر شہر میں حدیث وقر آن مجید کی طرف متوجہ رہے اور دنیا سے قطع تعلق کے ساتھ ڈبدوعبادت مسیں مشغول رہنے گئے۔ آپ کے پچھاوراد واذ کار سے جن پر خاص کیفیت اور جمعیت قبلی کے ساتھ واری خاص مذہب کی اتباع نہیں فرماتے بلکہ اس مسئلہ میں جواپی شخیت فرماتے۔ جب فتوے دیے ، ساتھ ہی ائمہ مجتہدین سے بدخنی بھی نہیں رکھتے۔ اس لئے ان کو بھو گئیستہ (کوٹھا شریف) سے بولی کے ساتھ ہی یا دفر ماتے۔ آپ کے والد سیدعبداللہ غزنوی ، سیدا میر گئیستہ (کوٹھا شریف) سے بیعت سے جو سیدا حمد شہید گئیستہ کے تربیت یا فتہ سے ۔ 19 مامر شمیں وفات یائی۔

مولاناعبدالجبار نقشبندی سلسله میں با قاعدہ بیعت تھے اور بہت سے اہل حدیث آپ
سے بیعت تھے۔ بیعت والہام کے موضوع پر آپ کی کتاب ''اثبات الالہام والبیعہ'' معروف ہے۔ آپ کے فرزندسید محمد داؤد غرنوی مُشِیْ مشہور ومعروف شخ طریقت مولانا شاہ عبدالقادر رائے پوری مُشِیْ سے بیعت ہوئے جس کے چشم دیدگواہ حضرت مولانا مجاہد الحسینی مدظلہ ہیں۔
ماہ رمضان کے آخری جمعہ کے دن جبکہ اس مہینہ کے صرف پانچ ہی دن باتی رہ گئے سے۔ امرتسر میں اسسالے میں انتقال فرمایا۔ (نزہۃ الخواطر مترجم ج۸ص ۲۰۰۰)، (اردومحفل فورم)
مولانا محمد اسماعیل سلفی میں انتقال فرمایا۔ (کنہۃ الخواطر مترجم ج۸ص ۱۰۰۰)، (اردومحفل فورم)

آپ کا شار اہل حدیث علاء میں ہوتا ہے۔ 1900ء میں موضع '' وھونیکی'' مخصیل وزیر آباد میں پیدا ہوئے۔آپ کے والد مولوی محمد ابراہیم اپنے وقت کے مشہور خوشنویس تھے۔
مولا نامحمد اساعیل مُناشئ نے ابتدائی تعلیم اپنے والد بزرگوار سے حاصل کی۔ بعض از ال مولا نامحمر الدین وزیر آبادی اور مولوی تاج الدین سے بھی پڑھا۔ اس کے بعد سنن نسائی مولا نا عبد القاور بن مولا نا حافظ عبد المنان محدث وزیر آبادی مُناشئ سے پڑھی اور بقیہ کتب سة وتفیر مولا نا حافظ عبد المنان صاحب محدث وزیر آبادی مُناشئ سے پڑھے۔ آپ تقریباً 7 سال حضرت حافظ صاحب کے زیر تعلیم رہے۔

وزیرآباد میں تخمیل تعلیم کے بعد دہلی کارخ کیا تو دہلی میں آپ نے مولا ناعبدالجبارعمر پوری درمولا ناعبدالرجان ولایتی ، سے پوری درمولا ناعبدالرجان ولایتی ، سے تخصیل علم کے بعد واپس پنجاب آگئے۔ وزیرآباد میں قیام کے بعد دوبارہ دہلی مراجعت مسرما ہوئے۔ دہلی میں مولا ناحافظ عبداللہ عنسازی پوری پڑھ کے درس قرآن میں برابر شریک ہوتے رہے۔ اس کے بعد امر تسر تشریف لے آئے وہاں آپ نے مولا نامجد سین ہزاروی پڑھ جو مدرسہ تقویۃ الاسلام میں معانی وفقہ کے استاد تھے۔ ان سے تعلیم حاصل کی اور ساتھ مولا نامفتی محمد حسن امر تسری پڑھ تا کہ خاص مولا ناعبدالجبارغ نوی پڑھ کے سے تعلیم حاصل کی۔

امرتسر میں بھیل تعلیم کے بعد سیالکوٹ پہنچ اور مولا نا حافظ محد ابراہیم میر سیالکوٹی عِیشہ سے بھیل تعلیم کی۔ بھیل تعلیم کے بعد وسسال ھ ہجری میں گو جرانوالہ میں مسجد حاجی پورہ میں آپ کا تقرر ہوا۔ مولا نا محد اساعیل مُیشہ مسجد حاجی پورہ سے مسجد چوک سے نیائیں میں منتقل ہو گئے۔ اور یہاں آپ نے مدرسہ محمد میہ کی بنیا در کھی۔اس مسجد میں آپ کا قیام تا وفات کر <u>۳۸ او</u> ھ تک رہا۔ آپ کی تصانیف کی تعداد 9 ہے۔

16 سال تک آپ''جمعیت اہلحدیث' کے ناظم اعلیٰ رہے۔'' جامعہ سلفیہ'' قائم کیا۔ 1963 ء میں مولا نا داود غرنوی ﷺ کے انقال کے بعد آپ''جمعیت اہل حدیث' کے امیر مقرر ہوئے۔اور آپ تا وفات 1968ء امیر رہے۔ (محدّث فورم میگزین)

#### (214)مولانا ثناءاللدامرتسرى ميشية

آپ اہلِ حدیث مکتبۂ فکر کے مقدر عالم اور مناظر سے، میاں نذیر حسین صاحب دہلوی ﷺ کے تلامذہ میں سے سے، دارالعلوم دیو بند میں حضرت شخ الہند ﷺ سے بھی دورہ حدیث شریف پڑھ کرسندِ حدیث حاصل کی تھی، آپ بہت سی کتابوں کے مصنف اور 'اخبار اہل حدیث' کے ایڈیٹر سے یہ اخبار آپ کی زیرادارت ۴۴ برس تک نکلتا رہا۔ اس اخبار میں آپ کے قال کی بھی چھپتے سے جو بعد میں فتالوی شائیے کے نام سے دوجلدوں میں شائع ہوئے۔ تقسیم کے بعد آپ امرتسر سے سرگودھا آگئے سے وہیں 15 مارچ 1948ء میں آپ کا انتقال ہوا۔ (بیا ہجلن فیس ۴۷۴)

#### (215)حضرت علامه محمر طاسين مشالة

آپ کے دادا کا اصلاً تعلق افغانستان سے تھا، بتایا یہی جاتا ہے کہ اسلام لانے سے قبل وہ برہمن ذات کے ہندو تھے۔ ہجرت کر کے ہزارہ کے ایک گاؤں درگڑی میں آبسے اور یا داللہ میں اپنی زندگی کو گزارتے رہے۔ شادی ہوئی اور اللہ نے انہیں دو بچوں سے نوازا۔ بیٹے کا نام شیخ عبدالرحمٰن اور بیٹی کا نام فاطمہ رکھا گیا۔ عبدالرحمٰن نے زرگری کے کام کو اپنا پیشہ بنالیا اور بہت زیادہ دولت کمائی۔ بی بی شہان (عائشہ) نامی خاتون سے عقد طے ہوگیا۔ اللہ تعالی نے آھیں چار بیٹیوں سے نوازا، اور تین بیٹوں بھی کے نام تو زیادہ معروف تھے گر آپ کا نام محمد طاسین تینوں بھی کیوں سے مفر داورغیر معروف تھا۔

آپ کا نام محمد طاسین بن شخ عبدالرحمٰن شخ مہرالدین۔ پیدائش گاؤں درگڑی (ہری پور ہزارہ) میں 1920ء شاختی کارڈ میں 1923ء ہے۔ 1927ء گاؤں درگڑی سے تعلیم کا آغاز ہوااور پرائمری1932ء گاؤں درگڑی سے مکسل کیا۔ کتب دینیہ کے لئے 1935ء میں اساد مولانا فضل الدین سے استفادہ کیا۔ مزید دینی تعلیم کے لئے 1938ء میں متصل گاؤں میں تشریف لے گئے پھر مدرسه حسن پور 1939ء میں حسن ابدال گئے۔اورمیر ٹھے(ہندوستان)راونگی 1939ء میں ہوئی جسن پور قصبه اور دارالعلوم جامعه اسلاميه 1940ء ميں اور دارالعلوم جامعه اسلاميه امروبه سے فراغت 1944ء میں ہوئی۔اس کے بعد پاکستان دو ماہ کے لیے روانگی 1944ء میں ہوئی اوروایسی جامعہ اسلاميه امرو هه بحيثيت مدرس 1944ء تا 1947ء تک خدمات سرانجام دیں۔حیدر آباد کن،عثانیہ یو نیورسٹی (چھٹیوں میں) 1947ء ادارہ دارالتر جمہ میں رہنے کے بعد پاکستان واپسی 1947ء میں ہوئی۔ کراچی میں آمد جنوری 1950ء میں ہوئی۔ یہاں رباط العلوم لائبریری میں بحیثیت لائبریرین اور دارالعلوم کراچی ( نا نک واژه ) میں بحیثیت مدرس خد مات سرانجام دیں۔ 1952ءادارہ مجلس علمی كراچى كے بحیثیت ناظم مقرر ہوئے۔ 1953ء میں جامعہ العلوم الاسلامیہ (علامہ بنوری ٹاؤن کراچی) بحیثیت مدرس خدمات انجام دیں۔اس کے علاوہ ادارہ تحقیقات اسلامی کراچی، اسلام آباد 1953ء تا 1992ء بحيثيت ريسرج ريڈرر ہے۔جامعہ بلوچستان ميں 1980ء تا1986ء بورڈ آف اسٹیڈیز اور شعبہ اسلامیات، رکن بورڈ،اورمتحن رہے۔ 1981ء تا 1988ء ہمدرد فاؤنڈیشن کراچی کے رکن اعزازی ، اور جامعہ کراچی کے 1983ء تا ۹۴ شعبہ عربی ، شعبہ علوم اسلامی ، رکن بورڈ آف سلیشن، بورڈ آف اسٹیڈیز ممتحن رہے۔ دیگر اعزازات میں،اسلامی نظریاتی کونسل:1983ء تا 1989ء ركن بحيثيت ،علامه اقبال او بين يونيورشي اسلام آباد:1984ء تا1996ء متحن، اعزازي نشراللغه العربيه كراچي:1985ء تا1985ء بحيثيت ركن بوردُ، اعزازي وزارت مذهبي حكومت يا كستان اسلام آباد:1986ء تا 1995 بحيثيت ركن تميني، وفاقي شرى عدالت حكومت يا كسستان: 1988ء تا 1988ء بحيثيت مشير، دعوه اكيَّر مي بين الاقوامي يو نيورسيُّ اسلام آباد 1989ء تا 1995ء بحثيت ركن بوردْ،اعزازى المهدالعالمي للفكر اسلامى: 1990ء،اقبال اكيدْمي لا مور وزارت تعليم حکومت یا کتان: 1993ء، کیڈی الشرعیہ بین الاقوامی یو نیورسٹی اسلام آباد انکوائری کمیشن برائے خواتين 1993ء تا 1995ء بحيثيت ركن بورڈ اعزازي، وزارت قانون وانصاف حكومت ياكستان: 1994ء تا 1997 بحیثیت رکن رہے۔

ادائیگی حج 1969ء، 1962ء، 1965ء میں اورادائیگی عمرہ کی سعادت 1968ء میں حاصل ہوئی ۔اس کے علاوہ ایران،عراق،شام، بیروت، ترکی،لبنان، 1969ء میں اورمصر، لیبیا، سعودی عرب اورادائیگی عمرہ ہندوستان (دارالعلوم دیو بند کی سالانہ تقریب) 1980ء میں اورساؤتھ افریقه اورادائیگی عمره جنوری 1993ء میں اور بنگله دیش مارچ 1997ء میں سفر کیا۔ آپ کے تحقیقی کا م میں قرآن کا تصور معاشرہ۔اخلاقی اور قانونی تعلیمات۔زکو ۃ۔آلات صنعت وحرفت۔نظام بنکاری۔ بیمہ۔مزارعت۔اجارہ۔شرکت۔خواتین کی شہادت۔مسئلہ ایمان وکفر ودیگرموضوعات شامل ہیں۔آپ کا انتقال لیافت نیشنل مہیتال،مؤرخہ 23 دسمبر 1998ء مطابق سارمضان المبارک میں شادی ہوئی۔اولا دمیں تین بیٹے دو بیٹیاں ہیں۔(ماہنامہ تعمیر وافکار کراچی، ص 17)

### (216)حضرت مولا نامحمد ادریس میرتھی عشاللہ

ان کا شارامام العصر حضرت مولا نامحمد انورشاہ صاحب نورالله مرقدہ، کے قدیم ترین تلامذہ میں تھا۔ فراغت کے بعد دہلی کے مدرسہ امینیہ میں تدریسی خدمات انجام دیں۔ اس کے ساتھ دارامصنفین سے بھی تعلق رہا۔ دہلی میں السنہ شرقیہ کی تعلیم کے لئے ایک ادارہ قائم کیا تھا جس میں مولوی فاضل اور منثی فاضل کی تیاری کرائی جاتی تھی۔ قیام پاکستان کے بعد کراچی منتقت ل ہوئے تو یہاں بھی اسی طرز کا ایک ادارہ قائم کیا جس سے بہت سے لوگوں نے استفادہ کیا۔ حضرت اقد سس مولا نامفتی محمد شفیع رحمہ اللہ نے دارالعلوم کورنگی کی بنیا در کھی تو وہاں تدریسی خدمات انجام دینے لگے۔ حضرت مولا ناسید محمد وف ہے، تدریس شروع فرمادی، وہاں پہنچ کرمولا نانے رفتہ رفتہ ' ادارہ شرفیہ' کے مدرسہ میں جو اب جامعہ العلوم الاسلامیہ بنوری ٹاؤن کے نام سے معروف ہے، تدریس شروع فرمادی، وہاں پہنچ کرمولا نانے رفتہ رفتہ ' ادارہ شرفیہ' کے مشغلہ کو بالکل ختم ہی کردیا۔ جب حضرت مولا نا بنوری ٹیسٹیٹ نے مدرسہ سے ماہنامہ ' بینات' جاری کیا تواس کے مدیر اور طابع و ناشر کی حیثیت سے مولا نا ہی کو منتخب فرمایا۔

حضرت مولانا کی نماز میں فانماینا جی ربہ کی جھلک نظر آتی تھی، وہ نماز کے سجد ہے میں دعا کیں کرنے کے عادی تھے۔ نماز کے بعد انہیں سب سے زیادہ شغف جج وعمرہ سے تھا۔ قریب با پہتیں تیں سال سے سال میں دومر تبہ حرمین شریفین کی حاضری کا معمول چلا آتا تھا۔ فرماتے تھے کہ بس دو چیزوں کے لئے زندہ ہوں، ایک حرمین شریفین کی حاضری۔ دوسر نے تفسیر وحدیث کا درس۔ محمد ادریس بن مولانا محمد اسحاق بن مولانا عبداللہ (نومسلم کا یسٹھ) میرٹھی۔ ۲۲ جمادی الاخری وصلی ہے کے قریب ماہنامہ بینات کے مدیر مسئول، وفاق المدارس العربیہ کے صدر عالی قدر اور جامعۃ العلوم الاسلامیہ کے استاذ حدیث وتفسیر

حضرت مولا نامحمہ ادریس میر کھی ہیں۔ سفر آخرت پرتشریف لے گئے۔

ججہیز وتکفین کے بعد عصر ومغرب کے درمیان جنازہ زیارت کے لئے دارالحدیث میں رکھا گیا۔مغرب کے بعد حضرت مولا نامفتی احمد الرحمٰن میشائیا نے نمازِ جنازہ پڑھائی اور دارالعلوم کورنگی میں تدفین عمل میں آئی۔(مقالات یوئی،شخصیات و تا ژات ج۱ ص۳۳۹)

#### (217) حضرت حاجی میاں جان محمد وختالته

ساکن باگر سرگانہ ضلع ملتان۔آپ ایک متمول زمیندارگرانے کے پثم و چراغ تھے۔
اعلی حضرت مولانا احمد خان بُینی کندیاں کی بارگاہ میں حاضر ہوکر داخلِ طریقہ ہوئے۔ مقامات ولایت طے کر لینے کے بعد اجازت ِطریقۂ نقشہندیہ سے سرفراز ہوئے اور باگر و ملتان کے علاقہ میں فیض رسانی کا سلسلہ جاری فرمایا۔آپ کا حلقۂ ارادت ملتان، ساہیوال اور لائل پور میں خاصا و سیع فیض رسانی کا سلسلہ جاری فرمایا۔آپ کا حلقۂ ارادت ملتان، ساہیوال اور لائل پور میں خاصا و سیع ہے۔ اعلیٰ حضرت کی وفات کے بعد بھی آپ نے تحصیلِ سیر وسلوک کا سلسلہ قائم رکھا۔ حب نشین حضرت اعلیٰ مولانا محمد عبداللہ بھیات میں خلافت یائی۔ حضرت ثانی بھیات سے ہر چہارسلاسلِ طریقت میں خلافت یائی۔

حضرت نانی پڑھٹی کے بعد حضرت خواجہ خان محمد پڑھٹی کے حلقۂ ارادت میں شامل ہوئے تو لوگوں نے پوچھا کہ اب آپ نے کس لیے تجدید بیعت فرمائی ہے؟ میاں صاحب نے جواب دیا میں اپنے نفس کوآ زاد چھوڑ نے کی بجائے اسے پابندر کھنا چاھتا ہوں۔ آپ مولا نا خان محمد پڑھٹی سے مریدانہ اندا زمیں ادب واحر ام کے ساتھ پیش آتے اور حلقۂ ذکر ومراقبہ میں شریک ہوا کرتے تھے۔ حضرت میاں جان محمد صاحب کے سماندگان میں دو بیوگان اور ایک صاحبزادہ میاں خان محمد صاحب ہوں۔ 170)

### (218)حضرت شاه عبدالغنی دہلوی عشاشة

آپ کی پیدائش میل ہوئی۔ حضرت عبدالغنی دہلوی بن شاہ ولی اللہ دہلوی ظاہری و باطنی فیوض میں شہرت عام رکھتے تھے اور کتاب وسنت کی تعلیم میں بہت دلچیسی لیستے۔ علمی کمالات میں امتیازی حیثیت حاصل تھی۔ وضع ولباس ، اخلاق و عادات اور شکل و شباہت مسیس اپنے والد حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی میٹیٹ سے مشابہت رکھتے تھے۔ آپ نے کے ۲۲ بارھ کو انتقال فرمایا۔ حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی میٹیٹ سے مشابہت رکھتے تھے۔ آپ نے کے ۲۲ بارھ کو انتقال فرمایا۔ (اسوہ ڈاٹ کام)

# (219) حضرت مولا نافضل رحمٰن شنج مراد آبادی مشت

شاہ فضل الرحمٰن صدیقی گنج مراد آبادی میں السنت کے بڑے بزرگ اور آزادی ہند کے بڑے بزرگ اور آزادی ہند کے بڑے ہزرگ اور آزادی ہند کے بڑے موال اللہ بیں۔ کیم رمضان المبارک بوقت صبح صادق ۱۲۰۸ ھواَ وَ دَھے علاقے ملانواں میں پیدا ہوئے۔ آپ کے والد کا اسم مبارک شاہ اہل اللہ بن شنخ فیض اور والدہ بی بی بصیرت تھا جو شاہ عبد الرحمٰن کھنوی کے مرید تھے اور گنج مراد آبادی کا نام''فضل الرحمٰن' آپ ہی نے تجویز فرمایا اور اسی سے آپ کی تاریخ ولادت نکلتی ہے۔

شاہ فضل الرحمٰن کا سلسلہ نسب 29 واسطوں سے ہوتا ہوا خلیفہ اول سیدنا ابو بکر صدیق والٹیئ سے جا ماتا ہے۔ آپ نے ابتدائی کتب درس نظامی (فقہ، اصول و کلام کا تکملہ وغیرہ) مولا نا نورالحق بن مولا نا انوارالحق فرنگی کی سے کھئو میں کیا۔ آپ نے فرمایا'' ہم نے ان سے تفسیر بیضاوی و کامل قدوری اور پھر ہدایہ کمل پڑھیں۔ اس کے بعد دہلی کا سفر اختیار فرمایا۔ جہاں شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی سے قرآن کریم حرفاً حرفاً صحاح ستہ، موطا امام مالک، موطا امام محمد، مندامام اعظم، تفسیر قرطبی، دارمی، دارمی، دارمی، دارمی، متدرک، جامع صغیر، قسطلانی، تفسیر کبیر، تفسیر روح البیان، تفسیر بغوی، فقہ دارمی، دارمی متدرک، جامع صغیر، قسطلانی، تفسیر کبیر، تفسیر روح البیان، تفسیر بغوی، فقہ میں فقہ اکبر، شرح فقہ اکبرکا مکمل درس لیا اور سند فراغت سے سرفراز ہوئے۔ شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی تعلیم کا مطلبہ سے الگ بعد نمازِ عشاء درس دیا کرتے تھے اور اس درس میں صرف شاہ دہلوی تعلیم کا داماد سیر ظہیر الدین شہید کو شرکت کی اجازت تھی۔

آپ سلسلہ قادر یہ نقشبند یہ مجدد یہ کے شہرہ آفاق بزرگ شاہ محمد آف وہاوی میں اللہ کا خدمت میں حاضر ہوئے۔ سلوک کی تعلیم حاصل کی اور بیعت خلافت سے سرفراز ہوئے۔ آپ کے مرشد نے آپ کوعلامہ ابن جزری میں اللہ علیہ حاصل کی اور بیعت خلافت سے سرفراز ہوئے۔ آپ کے مرشد نے آپ کوعلامہ ابن جزری میں اللہ علیہ علیہ عصل جصل اور اس کے پڑھانے کی کتاب جصن جصین پڑھانے کی اجازت عطا فرمائی۔ شاہ آف وہلوی میں اللہ تا ہے ہے اور وفات سے پہلے آپ کے مرشد نے آپ کی اقتدار میں نماز ادا فرمائی۔ علم حدیث سے خصوصی شغف مقا اور معقولات کے شدید خالفت تھے۔

حضرت شاہ فضل رحمٰن گنج مراد آبادی عمیات ستہ موطا امام مالک اور حصن حصین پڑھانے پر خاص قدرت رکھتے تھے۔آپ سے جن علماء نے درسِ حدیث لیسا ان مسیس مولا نا عبدالکریم گنج مراد آبادی ،مولا نامحمد علی مونگیری ،مولا نا احمد حسن کانپوری ،مولا نا اشرف علی محت نوی ،مولا ناظهیر احسن شوق نیموی ، اور پیرسید جماعت علی شاہ محدث علی پوری کے اسائے گرامی قابل ذکر ہیں۔ آپ نے 105 سال طویل عمر پائی۔ ۲۳ رہیج الاول سلاملاھ کو وفات ہوئی ، گنج مراد آباد (ہندوستان) میں مزار مرجع الخلائق ہے۔ (آزاد دائرۃ المعارف)

#### (220)حضرت خواجه نظام الدين أولياء مُثلثًة

آپ کا اسم گرامی محمد ہے اور والد کا نام احمد ہے آپ سادات حسین میں سے ہیں مجبوبِ الٰہی ،سلطان المشائخ ،سلطان الاولیاء،سلطان السلاطین اور نظام الدین اولیاء آپ کے اَلقاب ہیں ۔ آپ کا خاندان بخارا سے ہجرت کر کے لا ہورآیا پھروہاں سے بدایوں سکونے پذیر ہوا اوراسی شہر میں ۲۷ صفر ۲۳۲ ہے 19 اکتوبر 1237ء میں آپ کی ولادت باسعادت ہوئی۔ جب آپ یا پچ سال کے ہوئے تو والد ماجد کا سامیسر سے اُٹھ گیا اس لیے اپنی والدہ ماجدہ کے زیرتر ہیت پرورش یا کی۔ لیکن آپ کی نیک دل، یاک سیرت اور بلند ہمت والدہ بی بی زلیخا نے سوت کاٹ کاٹ کراپنے بیتیم بيح كى عمده پرورش كى -ابتدائى تعليم بدايول ميں ہوئى،آپ نے قرآن كريم كا ايك ياره مقرى بدایونی سے پڑھا یہیں مولانا علاؤالدین سے قدوری پڑھی، اور مزید تعلیم کے لیے دہلی تشریف لے گئے جواُس وقت علاء وفضلاء کا گہوارہ بنا ہوا تھا۔ إن ميں فضل و كمال كے اعتبار ہے مولا ناشمىس الدین خوارزمی ﷺ بہت متاز تھے۔آپ نے اُن کے سامنے زانوئے تلمذتہ کیا مولا نانے بھی آپ کی طرف غیرمعمولی توجہ فرمائی۔خواجہ نظام الدین ﷺ نے آپ سے مقامات حریری کے چالیس مقامے پڑھے۔ اِس کے بعد مولا نا کمال الدین ﷺ سے مشارق الانوار کا درس لیا۔ آپ وہلی میں ہلال طشت دار کی مسجد کے نیچے ایک حجرہ میں رہتے تھے۔ اِس کے قریب ہی حضرت بابا فریدالدین گنج شکر میں کے حجولے بھائی نجیب الدین متوکل میں رہتے تھے۔ اِن کی صحبت میں آپ کے دل میں بابا فرید گنج شکر میشیر کی ملاقات اور دیدار کا شوق پیدا ہوا۔ایک رات شہر کی جامع مسجد میں مقیم تھے مبح کے وقت مؤذن نے منارہ پر چڑھ کریہ آیت پڑھی:

ٱلَمْ يَأْنِ لِلَّانِيْنَ آمَنُوْ ا آنَ تَغْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِنِ كُرِ اللهِ،

اس کوٹ کرآپ پر ایک عجیب کیفیت طاری ہوئی اور بیس سال کی عمر میں حضرت بابا گنج شکر مُشالیہ کی زیارت کوا ٹھ کھڑے ہوئے اور جب پاک بیتن پہنچ تو بابا صاحب مُشالیہ نے آپ کو دکھ

کریهشعر پڑھا:

اوراًسی روز صفتہ ارادت میں داخل کر لیا۔ بابا صاحب بُینیٹ کی خانقاہ میں اور تمام مریدین زمین پرسویا کرتے سے لیکن آپ کے لیے بابا صاحب بُینیٹ کے حکم سے ایک چار پائی کا انتظام ہوا آپ اس پرسونانہیں چاہتے سے ہ حافظانِ کلام ربانی اور عاشقانِ درگاہِ رحمانی تو زمین پر رہیں اور وہ چار پائی پر آرام کریں لیکن مرشد کا حکم تھا اس لیے عدولِ حکمی بھی نہیں گی۔ آپ اپ پٹ شخ کی صحبت میں ۱۵ رجب ۵۵٪ ھے سرتریج الاول ۲۵٪ ھتک تعلیم و تربیت پاتے رہے۔ آپ کی صحبت میں ۱۵ رجب گلام پاک کے سات پارے، ''عوارِف المعارف' کے پانچ باب اور ابو لئے رہابا صاحب بُینٹ سے کلام پاک کے سات پارے، ''عوارِف المعارف' کے پانچ باب اور ابو النگورسالی کی ''تمہید' پڑھی، حضرت بابا صاحب بُینٹ نے آپ کو اجازت و خلافت سے سرفراز فرمایا۔ آپ دبلی سے تین بار مرشد سے فیوض و برکات حاصل کرنے کے لیے پاک پتن تشریف لے مخلوق کی رشدہ بدایت کا کام لیا۔ اُس زمانے کے بڑے بڑے بڑے علاء فضلاء آپ کے حلقہ اراد سے مخلوق کی رشدہ بدایت کا کام لیا۔ اُس زمان افرے کے بڑے بڑے مطابہ فضلاء آپ کے حلقہ اراد سے میں آئے اور فیض یاب ہوکر گئے۔ آپ کے خلفاء میں حضرت خواجہ نصیرالدین چراغ دبلی بُیاسیّت مولانا فخر الدین زرادی بُیسیّت قاضی محمل الدین منور بیا گئے سے مولانا فخر الدین زرادی بُیسیّت قاضی محمل الدین مور کیا ہے۔ آپ کے خلفاء میں حضرت خواجہ نصیرالدین چراغ دبلی بُرسیّت مولانا فخر الدین زرادی بُیسیّت قاضی محمل الدین مور حضرات ہیں۔

سلطان غیاث الدین بلبن کا بچتا معزالدین کیقباد کوآپ سے اس قدر گہراتعلق تھا کہ اس
نے آپ کی خانقاہ کے قریب موضع کھیلوکری میں اپنا قصر تعمیر کروا یا اور وہیں سکونت اختیار کی ۔خواجہ
نظام الدین بھی اپنی خانقاہ سے سلطان کی نوتعمیر جامعہ مسجد میں نماز جمعہ پڑھنے جاتے لیکن آپ
سلطان سے ملاقات کے لیے بھی نہ گئے۔سلطان علاؤ الدین خلجی بہت معتقد تھا جبکہ سلطان غیاث
الدین تغلق اور سلطان قطب الدین مبارک شاہ کوآپ سے کشیدگی تھی۔ دونوں کا انجام برا ہوا۔ آپ
کے لنگر خانہ میں ہزاروں من کھانا کپتا اور ہزاروں کی تعداد میں فقراء اور مساکین اس خانقاہ سے کھانا

کھاتے۔وصال سے قبل آپ علیل ہوئے تو آپ نے وصیت کی گھراور خانقاہ کے اندرجس قدرجس قدرا ثاثہ ہے سارے کا سارا مساکین اورغر باء میں تقسیم کر دیا جائے۔آپ کے حکم پرخواجہ محمدا قبال داروغہ کنگر نے ہزار ہامن غلہ بانٹ دیا اورایک دانہ بھی نہ چھوڑا۔

مر من ها برمه من منه به صفير من من منطق المعاد (٣) راحت المحبين (٣) سير الاولياء تصانيف مين: (١) فوائد الفواد (٢) فصل الفواد (٣) راحت المحبين (٣) سير الاولياء م بين -

۱۸ رئیج الاول ۲<u>۵ کے ھ</u> بروز بدھبمطابق 4 مارچ 1324ء صبح طلوع آفتاب کے وقت آپ کا انتقال ہوا۔ بستی نظام الدین میں آپ کا مزار مرجع خلائق ہے۔

(بيا بمجلس نفيس ص ٦٥٩)، ( آزاد دائرة المعارف )

# (221) شيخ محمر ابرا ہيم ذوق

شیخ محمد ابراہیم ذوق (پیدائش :22اگست 1790ء \_ وفات : 16 نومبر 1854ء ) ایک اردوشاع بتھے۔ ذوق ان کاتخلص تھا۔

ایک غریب سپاہی محمد رمضان کے لڑکے تھے۔ پہلے حافظ غلام رسول کے مکتب میں تعلیم پائی۔ حافظ صاحب کوشعر وشاعری کا شوق تھا۔ ذوق بھی شعر کہنے لگے۔ اس زمانے میں شاہ نصبیر دہلوی کا طوطی بول رہا تھا۔ ذوق بھی ان کے شاگر دہو گئے۔ دل لگا کرمخت کی اور ان کی سٹ عرانہ مقبولیت پڑھنے گئی۔ بہت جلد علمی وادبی حلقوں میں ان کا وقار اتنا بلند ہو گیا کہ قلعہ معلیٰ تک رسائی ہوگئی۔ اور خود ولی عہد سلطنت بہا در شاہ ظفر ان کو اپنا کلام دکھانے لگے۔ شاہ اکبر ثانی نے ایک وقسیدہ کے صلہ میں ملک الشعراء خاقانی ہند کا خطاب مرحمت فرما یا۔ شروع میں چار روپے ماہانہ پر ظفر کے استاد مقرر ہوئے۔ آخر میں یہ تخواہ سور و پیر تک پہنچ گئی۔ مرنے سے چند ساعت پہلے یہ شعر کہا تھا:

کہتے ہیں آج ذوقؔ جہاں سے گزر گیا کیا خوب آدمی تھا خدا مغفرت کرے

ذوق کوعر بی فارس کے علاوہ متعددعلوم موسیقی ، نجوم ، طب ،تعبیر خواب وغیرہ پر کافی دسترس حاصل تھی۔طبیعت میں جدت و ندرت تھی۔65 سال کی عمر میں دہلی میں انتقال کیا اور دہلی میں تدفین کی گئی۔(آزاد دائر ۃ المعارف)

#### (222)حضرت شاه امل الله د ملوي تشاللة

حضرت شاہ عبدالرحیم دہلوی مُٹِیلند کا پہلا نکاح ان کے نھیالی خاندان میں ہوا تھا۔ اس سے شیخ صلاح الدین پیدا ہوئے۔اس زوجہ کا انتقال ۱۱۲۸ھ / 1716ء کے بعد کسی سال ہوا دوسرا عقد ۵۲ برس کی عمر میں فخر النساء بنت شیخ محمد پھلتی سے ہوا زوجہ ُ ثانیہ کے بطن سے دوصاحبزادے ہوئے۔(۱) شاہ ولی اللہ مُٹِیلند (۲) شاہ اہل اللہ مُٹِیلیہ۔

حضرت شاہ ولی اللہ دہلوی میں کے چھوٹے بھائی <u>119 ھ</u> 1708ء کو پُھلت ہی میں پیدا ہوئے۔ ابتدائی کتابیں اپنے والد سے اور پھر بڑھائی حضرت شاہ ولی اللہ مُٹِیلیا سے پڑھیں۔ والد سے بارہ سال کی عمر میں ہی بیعت کرلی تھی۔اشغال طریقہ بعد کو بھائی سے حساصل کئے ۔سامالا ھ میں جب شاہ ولی اللہ مُٹِیلیا جج کے لئے جانے لگے تو بھائی کے سر پر دستار خلافت باندھی اور خانقاہ رحیمیہ کا سجادہ نشین بنا کر گئے شھے۔

شاہ اہل اللہ علوم معقول ومنقول کے فاصل تھے۔طب بھی پڑھی تھی اور مطب کرتے تھے۔ اُن کے بعض واقعات شاہ ولی اللہ مُؤسِّیہ نے انفاس العارفین میں لکھے ہیں۔آپ ہندوسانی طب (آیورویدک) میں دستگاہ رکھتے تھے اور اس فن سے بھی نئے مریضوں کا کامیاب علاج کرتے تھے۔شاہ اہل اللہ کی بھی متعدد تالیفات ہیں جن میں سے بعض شائع ہو پی ہیں۔ دوسری ہنوز غیر مطبوعہ ہیں۔

شاہ اہل اللہ میشید مجلت ہی میں رہتے تھے وہیں ہے الے محرال اور احاطہ درگاہ میں ان کا انتقال ہوا اور احاطہ درگاہ میں مدفون ہیں۔ وہیں شاہ محمد عاشق ،شاہ محمد فائق ،شاہ عبدالرحمٰن وغیرہ کے مزارات ہیں۔ شاہ اہل کے ایک فرزندشاہ مقرب اللہ تھے۔ ان کا عرفی نام''میاں مہسکوجیو'' محت دوسرے بیٹے معظم اللہ عرف مولوی محمد تھے۔ ان کا نکاح مسماۃ فاطمہ بنت شیخ محمد فائق ابن شاہ محمد عاشق بھاتی سے ہوا تھا۔ ان سے دو بیٹے اور ایک بیٹی پیدا ہوئی: (۱) محمد مکرسم، (۲) محمد محتشم، (۳) اُمَدُ العزیز (دفتر)

محمر مکرم اور امنة العزیز لاولدرہے۔ محمر مختشم کا نکاح مسماۃ اَمَۃُ الغفور بنت شاہ محمد اسحٰق دہلوی ﷺ سے ہوا۔ ان کے بطن سے عبدالرحمٰن پیدا ہوئے انہوں نے مکہ مکرمہ میں سکونت اختیار کرلی تھی۔ شاہ اہل الله ' کی تالیفات میں ایک تفسیر قرآن ہے۔اس کے علاوہ مختصر هدایة الفقه

للمرغینانی، مختصر فی الفقه والعقائل (فارسی)، مختصر فی الطب، احسن المسائل ترجمه کنزال قائق ایک اور تالیف هجموعه رسائل تسعه میس''نصائح و وظائف'' کے نام سے شامل ہیں۔(نادر کمتوبات حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی (مترجم) جاص۵۲،ص۷۲)

#### (223) حضرت سلطان بها در شاه ظفر عِثالية

ہبادر شاہ ظفر خاندان مغلیہ کے آخری، باد شاہ ایک صوفی منش انسان اور اردو کے ایک بہترین و مایہ ناز شاعر تھے وہ ابراہیم ذوق کے شاگرد تھے ذوق کی وفات کے بعدوہ مرزا غالب سے شاعری میں رہنمائی حاصل کرتے تھے۔

بہادر شاہ ظفر کا پورا نام سراج الدین بہادر شاہ ظفر تھا۔ وہ خاندان تیموریہ کے آحسری بادشاہ سے جو اکبر شاہ ثانی کے بیٹے سے ان کے دادا شاہ عالم ثانی دہلی کے بادستاہ سے ، بہادر شاہ ظفر کا لقب ابوالمظفر سراج الدین محمہ بہادر شاہ غازی تھا ان کا سلسلہ نسب گیار ہویں پشت میں شہنشاہ ظهر کا لقب ابوالمظفر سراج الدین محمہ بہادر شاہ غازی تھا ان کا سلسلہ نسب گیار ہویں پشت میں شہنشاہ ظہر الدین بابر سے ملتا ہے۔وہ دہلی میں پیدا ہوئے۔وہ اردوعر بی فارس زبان پرعبور رکھتے تھے اور گھڑ سواری تلوار بازی ، تیر اندازی اور بندوق چلانے میں بھی کافی مہارت رکھتے تھے۔ ۲۵۲ اور بمطابق 1837ء کوقلعہ دہلی میں ان کی تاج پوشی کی رسم ادا کی گئی۔ بہادر شاہ ظفر کی تاج پوشی کا جشن سات دن جاری رہا اور ان سات دنوں میں دلی کے لوگوں کوشاہی محل سے کھا نا کھلا یا گیا۔

1857ء کی جنگ آزادی کے وقت بہادر شاہ ظفر کی عمر 82 سال تھی جب ان کی تمام اولا دوں کے سرقلم کر کے تھال میں سجا کران کے سامنے تحفے کی شکل میں لائے گئے میجر ہڈس نے ان کے چاروں لڑکوں مرزا غلام مرزا خصر سلطان ، مرزا ابو بکر اور مرزا عبداللہ کو بھی قید کر لیا۔ بہادر شاہ ظفر نے اپنے بیٹوں کے کئے ہوئے سروں کو اپنے ہاتھوں مئیں لیا اور اس نے درد بھر سے الفاظ میں ان کیلئے دعا کی اور کہا'' تیمور کی اولا دایسے ہی سرخرو ہو کر باپ کے سامنے اپنا فرض ادا کرتی ہے میں ان کیلئے دعا کی اور کہا'' تیمور کی اولا دایسے ہی سرخرو ہو کر باپ کے سامنے اپنا فرض ادا کرتی ہے اس کے بعد شہزا دوں کے دھڑ کو توالی کے سامنے اور کئے ہوئی سروں کو خونی درواز سے پر لاکا دیا گیا اس کے بعد شہزا دوں کے دھڑ کو توالی کے سامنے اور کئے ہوئی سروں کو خونی درواز سے پر لاکا دیا گیا رکی ہے رکھون میں انہیں پورے آرام و آسائش سے رکھا گیا۔ سے کن لکھنے پڑھنے کی آزاد کی نہیں تھی۔ مہرولی میں قطب مینار کے نزد یک ظفر محل میں جس جگہ بادشاہ نے اپنی قبر کی جگہ متعین کی نہیں تھی۔ مہرولی میں قطب مینار کے نزد یک ظفر محل میں جس جگہ بادشاہ نے اپنی قبر کی جگہ متعین کی نہیں تھی۔ مہرولی میں قطب مینار کے نزد یک ظفر محل میں جس جگہ بادشاہ نے اپنی قبر کی جگہ متعین کی

تھی دوقبروں کے درمیان وہ جگہ آج بھی خالی پڑی ہے۔ظفر محل اکبرشاہ ثانی نے تعمیر کرایا تھالیکن ان کے پوتے بہا درشاہ ظفر نے اس محل میں ایک بڑے گیٹ کا اضافہ کیا اس بلند دروازے پر باب ظفر لکھا ہوا ہے۔ بہا درشاہ ظفر ہر برس گرمی کے دنوں میں تین ماہ کیلئے مہرولی کے اس محل میں گزارا کرتے تھے ان کے ہمراہ بیگم زینت محل بھی ہوا کرتی تھیں۔

1985ء کے لگ بھگ ہندوستانی حکومت نے بہادر شاہ ظفر کی قبر کے پاس مسحب د بنوائی جب مسجد کیلئے کھدائی کی گئی تو آخری مغل بادشاہ کی اصل قبر دوبارہ دریافت ہوئی۔ پہلے والی قبران کی بیگم کی ہے اس کے ساتھ خاندان کے لوگوں کی تین قبریں اور بیں ۔ بہادرسٹ ہ ظفر کی قبران قبروں سے تیس چالیس گز دور ہے اور اُس وقت مسجد کے تہہ خانے میں ہے جبکہ اہل خانہ کی قبریں زمینی سطح پر ہیں۔ان کی چار بیویاں میں سے 22 بیٹے اور 32 بیٹیاں تھیں۔ (آزاد دائرۃ المعارف و کی پیڈیا)

### (224)\_مولانا بدرالدين محدث دمشق

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

### (225)حضرت امام زیلعی میشد

ابومحمد عبداللہ بن یوسف بن محمد الزیلعی الحنفی المصری لقب جمال الدین تھتا۔ زیلعی کی نسبت قصبہ زیلع سے ہے جوحبشہ کی ساحلی پٹی پر واقع تھا۔ جواب صو مالیہ کا حصہ ہے۔

علمائے اعلام میں سے نقیہ فاضل محدث حافظ ، جامع اصناف علوم محقق ومدقق سے۔
حدیث کو اصحاب نجیب عبدالطیف الحرّ انی سے ساعت کیا اور فخر الدین زیلعی شارح کنز اور علاؤ
الدین بن ترکمانی اور ابن عقیل نحوی سے اخذ کیا۔ احادیث واقعہ ہدایہ اور خلاصہ اور تفسیر کشاف کی
تخریج کی ۔ شخ زین عراقی اور زیلعی مطالعہ کتب حدیثیہ میں واسطے تخریج یہ دونوں ایک دوسرے کو
امداد دیتے تھے۔ ملاعلی قاری نے لکھا ہے کہ آپ کے کلام کی برکت احادیث احکام واقعہ ہدایہ اور
تمام کتام کتاب مذہب حفیہ پرمبذول ہے۔ وفات آپ کی ماہ محرم قاہرہ مصرمیں کا بے ھیں ہوئی۔
(آزاد دائرۃ المعارف، ضاءطیہ)

#### (226)۔علامہزاہدی

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

### (227)حضرت علاءالدين على متقى ہندى مشالة

علاء الدین علی بن حسام متقی بر ہا نپوری، قادری، چشتی، شاذی صوبہ گجرات کے بر ہا نپورشہر میں ۱۹۸۸ ہے ہو 1480ء کو بیدا ہوئے، بید دراصل جو نپور کے متوطن تھے، ان کے آباء نے نقل مکانی کرکے بر ہان پورکی سکونت اختیار کر لی تھی، بیہ جب آٹھ سال کے ہی تھے کہ تب ان کے والدین ان کو شخ باجن عمری کے بیہاں لے گئے اور ان کو ان کے دست حق پر بیعت کروایا۔ ابھی ہے آٹھ سال کے ہی تھے کہ والد کا سابہ عاطفت سر سے اٹھ گیا۔ آپ اپنے والد کی وفات کے بعد ''مندہ'' سال کے ہی تھے کہ والد کا سابہ عاطفت سر سے اٹھ گیا۔ آپ اپنے والد کی وفات کے بعد ''مندہ'' کے سال کے ہی تھے کہ والد کا سابہ عاطفت سر سے اٹھ گیا۔ آپ اپنے دار لیج وہ اپنا اور اپنے اہل وعیال کئی معرف کی معرف کا ایک وافر ذخیرہ اکٹھا کہ وگیا۔ آپ کے باطنی احوال میں تبدیلی وجہ سے ان کے پاس ایک مال و دولت کا ایک وافر ذخیرہ اکٹھا ہو گیا۔ آپ کے باطنی احوال میں تبدیلی آئی، جس کے وجہ سے آپ کی دل کی دنیا ہل گئی۔ اور آپ بیشے سے سبکدوش ہو کرشن عبر انحمیم چشتی کی خدمت میں آئے اور ان کی صحبت اور رفاقت کو اختیار کیا۔ گذارے، پھر گجرات والی تشریف لانے اور احمد آباد میں اقامت پذیر ہو گئے، پھر رشتہ از دوائ گذارے، پھر گجرات والی تشریف لانے اور احمد آباد میں اقامت پذیر ہو گئے، پھر رشتہ از دوائ کی ایک لڑکا ہوا جولا کیون میں ہی وفات پا گیا۔ (اشیخ محدث دہلوی، اخبار الاخیار۔ ۵۰

آپ نے ملتان کا بغرض تحصیل علم سفر کیا، وہاں حسام الدین متی (۱۹۹۰ هے) کی صحبت اختیار کی، ان کے علوم و معارف سے استفادہ کیا، ان کے یہاں امام بیضاوی کی' انواد التنزیل فی اسر اد التاویل' اور' عین العلم "پڑھی ۔ ان کے صحبت میں دوسال رہے، پھر یہاں سے ۲۸۹ هر کو مکہ مکر مہ گئے، عمرہ کی ادائیگی کے بعد محمد بن محمد سخاوی سے شرف تلمذ حاصل کیا۔ یہ بڑے علماء اور مشاکخ میں سے تھے، اور بڑے اللہ کے ولی تھے۔ ان سے اجازت اور خلافت حاصل کی، اسی طرح طاہر زماں الزواری سے بھی تحصیل علم کیا۔ یہ بھی اپنے زمانہ کے نہایت زاہد، عب برشف سے ۔ اسی طرح شخ ابوالحوں البکری کی بھی شاگر دی اختیار کی، ان کی صحبت سے استفادہ کیا۔ یہ بھی اپنے زمانہ کے بڑے بے استفادہ کیا۔ یہ بھی اپنے زمانہ کے بڑے بے استفادہ کیا۔ یہ بھی طریقت میں اجازت صاصل کی، امام شخ ابن حجرالمکی سے حدیث شریف کا درس لیا اور مکہ مکر مہ میں طریقت میں اجازت حاصل کی، امام شخ ابن حجرالمکی سے حدیث شریف کا درس لیا اور مکہ مکر مہ میں بیت اللہ کے قریب ہی مقیم رہے۔ (عبدالی الحنی، نزیۃ الخواطر)

تمام امورکو کتاب اورسنت رسول کے مطابق انجام دیا کرتے ، ہر چیز کوشریعت کی کسوٹی اور تراز ومیں تولیے۔

ان کے اساتذہ کی ایک طویل فہرست ہے، چندایک اجلہ اساتذہ سے ہیں:ا۔ شیخ بہاء الدین باجن چشتی ۲۔ شیخ حسام الدین ملتانی ۳۔ شیخ محمد بن محمد سخاوی ۴۔ شیخ ابوالحسن البکری۔

الکرین با بان به کا ۱۵ صنام الکرین کمنان ۱۵ سکر بی عمد خاوی ۱۵ سابورات باری در این باری در آب با بازین منان الله ابرا ہیم ایک تعداد ہے، مشہور تلامذہ سیب ہیں: (۱) قاضی عبدالله بافقیه (۳) محمد بن طاہر پٹنی صاحب مجمع بحار الانوار (۴) رحمت الله سندی (۵) عبدالوہاب المتفی وغیرہ۔

آپنهایت کثیر المجابده تے، بهت مخضر کھانا تناول فرماتے، آپ کی بهت ی مشهور کتابیں بیں: (۱) کنز العمال فی سنن الاقوال و الافعال (۲) تلخیص البیان فی علامات مهدی آخر الزمان (یه ایک چوٹا رسالہ ہے) (۳) مطلع الغایه فی اختصار النهایه (۴) الفصول شرح جامع الاصول (۵) جوامع الکلم فی المواعظ و الحکم (۱) الاحادیث المتواتر ۷ (۷) هجمع بحار الانوار فی شرح مشکل الاثار (۸) زاد الطالبین (۹) فتح الجواد-

وفات بروزمنگل، وقت سحر <u>94</u>6 ھے کو مکہ مکر مہ میں ہوئی ، اسی دن صبح میں تدفین علم میں آئی ، ان کی قبر جنت المعلی میں فضیل بن عیاض کے مقابل ہے۔ان کی عمر اس وقت ۸۷ سال تھی بعض لوگوں کا کہنا ہے کہ ۹۰ سال تھی۔ (مضامین ڈاٹ کام شخصیات)

### (228) حضرت مولا نا عبدالرحمٰن كامل بورى عيشية

عبدالرحمٰن بن مولا نا تحکیم گل احمد بن محمد عباس بن محمد حبیب بیشانیه ۔ آپ کا شجرہ نسب مشہور افغان قبیلیہ یوسف زئی سے منسلک ہے۔ آپ کے جدامجد سلطان محسمود عنسزنوی (م<u>ال ہی</u>رہے/ 1030ء) مجاہدین میں سے تھے۔ آپ کے والد عالم دین اور معروف طبیب تھے اور حضرت مولانا عبدالوہاب معروف بہ پیر مانکی شریف میشانیہ (م<u>ساسی</u> ھے/1904ء) کے مخلص مرید تھے۔

آپ کی ولادت مؤرخہ ۱۲شوال <u>۱۲۹۹ ھ</u>/ ۱۲۵گست ۱۸۸۲ء کوموضع بہبودی، نزد حضرو، ضلع اٹک میں ہوئی آپ کے نام کے ساتھ ضلع اٹک کے سابق نام'' کیمبل پور'' کی نسب سے کیمبل پوری''صفت نسبق تھی، جے'' کامل پوری'' سے بدلا گیا ہے۔

آپ چار بھائی تھے۔قرآن مجیداور فارس کی ابتدائی کتب کی تعلیم آپ نے بہودی میں

حاصل کی۔آپ کے بچاحکیم غلام رسول بھا سمس آباد (ضلع اٹک) میں مقیم تھے۔آپ نے فارس اورعر بی کی ابتدائی کتب کی تعلیم شمس آباد میں رہ کرانہی سے حاصل کی۔اسی گاؤں میں حضرت مولانا فضل حق شمس آبادی میسید (م برسم ایر 1929ء) سے ضرف ونحو کی کتب پڑھیں۔ اسی دوران مشہور خطاط شیخ فتح محممشہور' شیخ بابا'' سے بین سیکھا، باقی ماندہ کتب کی محصیل کے لیے حضرت مولانا قاضی عبدالرحمٰن میشید (م ۲<u>۷ سا</u>/ 1953ء) ساکن پنڈی سر ہال، ضلع اٹک کے ہاں جا پہنچے اور تین برس ان کے ہاں مقیم رہ کرشرح جامی اور ملاحسن تک کی منطق کی کت بیں ان سے پڑھسیں۔ بعدازاں اس گاؤں ہے 9 میل کے فاصلے پر واقع موضوع اورنگ آباد میں جا کرمشہور مدرس وفقیہ حضرت مولانا عبدالرؤف يُعلينه (22 بير) 1956ء)، جو پہلے جناب شاہ کے نام سے مشہور تھے، سے شرح وقابیہ پڑھی اور پھرمکھڈ شریف (ضلع اٹک) میں تشریف لے گئے جہاں چشتیہ نظامیہ سلیمانیہ کےمعروف صوفی حضرت مولا نامحم علی مکھڈی میشہ (م ۲۵۳ اسر) کی خانقاہ تھی وہاں حضرت مولا ناحسن الدین ﷺ ہے منطق وفلسفہ کے آخری درجے کی کتب حمداللہ، صدرااور سمْس بازغه غیره پڑھیں اور کچھ عرصه موضع اخلاص میں رہ کربھی ان سے استفادہ کرتے رہے۔ کچھ عرصہ ضلع مردان کے گاؤں ڈاگئی میں حضرت مولا نا عبدالحسکیم میشیر (م **سوم مالے ہے/** 1983ء) فاضل دیوبند اور اُن کے بھائی صاحب بُھائیہ سے حمد الله وغیرہ جیسی کتب پڑھتے رہے اور ر یاست امب در بند (ضلع سرحد) کے قریب علاقہ چکیسر میں بھی اساتذ ہُ ونت سے مستفید ہوئے۔ ذيقعده **وسسي<sub>ا ه</sub>/ آغاز نومبر 1912 ء ميں آپ مدرسه مظاہر علوم، سہار نپور (ہندوستان )** میں داخل ہو گئے۔ دوسال یہاں مقیم رہ کر درسِ نظامی کی آخری کتب اور صحاحِ سے تہ بڑھسیں۔ سسراه/ 1914ء میں سند فضیلت پائی۔مظاہر علوم میں آپ کے مشفق اساتذہ میں حضرت مولانا خلیل احد سہار نپوری میش<sup>ید</sup> (م مہم سراچ کا 1927ء) شامل تھے۔

آپ شوال سسال سلامی اگست، تمبر 1914ء میں دارالعلوم دیو بند (ہندوستان) میں داخل ہوئے اور یہاں شخ الہند حضرت مولا نامحمود حسن رئیست وسلامی 1920ء) سے صحیح بخاری اور جامع ترمذی، حضرت مولا ناسیدمحمد انور شاہ محدث تشمیری رئیست (۲۵۳اھ/ 1932ء) سے ابو داؤد اور حضرت مولا نا حافظ محمد احمد رئیست (م کے ۳۲ میل کے 1928ء) مہتم دارالعلوم سے سیح مسلم پڑھی۔ حضرت مولا نا حافظ محمد احمد رئیست کے الہند حضرت مولا نامحمود حسن رئیست کے جھوٹے بھائی حضرت مولا نا

حکیم محمد حسن بینیایی (م ۴۵ میاه هم/ 1926ء) سے طب کی کتابیں نفیسی ، شرح اسباب، موجز اور قانو نچیہ پڑھیں اور پھرامتحان میں بیٹھ کرنما یاں نمبروں میں کامیابی حاصل کی۔ (آپ مظاہر علوم، سہار نپور) میں مدرس مقرر ہو گئے۔آپ اپنے والد ماجداور چچا گرامی کے اصرار اور استاد مکرم کی خواہش کا احترام کرتے ہوئے تونسہ شریف آکر پڑھانے لگے، مگر چند دن وہاں رہ کرآپ اُکتا گئے اور واپس مظاہر علوم (ہندوستان) جا پہنچے۔

کشوال سم سیار کی ایریل 1926ء کومولا ناخلیل احمد سہار نپوری مُیالی (صدر مدرس) مظاہر علوم نے مدینہ منورہ ہجرت فرمائی تو آپ مظاہر علوم کے صدر مدرس مقرر کیے گئے اور پھسر ۱۳۲۳ ھے/ 1947ء تک صدر مدرس ہے۔ آپ نے مطاہر علوم، سہار نپور (ہندوستان) کے قیام کے زمانہ میں ۱۳۵۵ء میں فریضہ حج اداکیا۔

دورہ حدیث کے سال آپ نے حضرت مولا ناخلیل احمد سہار نپوری مُیالیہ کی خدمت میں بیعت کی درخواست بذریعہ خط پیش فرمائی۔ آپ نے تدریس مظاہر علوم کا ابتدائی گیارہ سالہ دور اپنے مشیخ اوّل واستادِ گرامی کی صحبت میں گزارا۔ پھر حضرت مولا نااشرف علی تھانوی مُیالیہ کی طرف رجوع کرنے کا عزم کیا اُن کی خدمت میں مکتوب تحریر فرمایا، ابھی بیعت نہیں ہوئے تھے اور تعسلق اصلاح کے دوسال بھی پورے نہیں ہوئے تھے کہ ربیع الثانی وسم سالے می سمبر 1930ء میں حضرت مرشد تھانوی قدس سرہ نے آپ کو بیعت وتلقین کی اجازت عطافر مادی۔

تقسیم ہند کے بعد حضرت مولانا خیر محمد جالت دھری ہُیاتی (م و و الله یار میں 1947ء) کے مدرسہ خیر المدارس میں شخ الحدیث رہے۔ دارالعلوم اسلامیہ، ٹنڈ واللہ یار میں شخ الحدیث کے منصب پر فائز المرام رہے۔ پھر آپ چارسال جامعہ اسلامیہ، اکوڑہ خٹک میں درسِ حدیث دیتے رہے۔ مناز المرام رہے۔ پھر آپ چارسال جامعہ اسلامیہ، اکوڑہ خٹک میں درسِ حدیث دیتے رہے۔ مناز مائی۔ مالوف بہودی میں اقامت اختیار فرمائی۔

شپ جمعۃ المبارک ۱۱۔ شعبان ۱۹۳۵ھ / 10۔ دسمبر 1965ء کو آپ حب معمول نمازِ تہد کے لیے اعظے اور بعدازاں فالج کا حملہ ہوا۔ ۲۷ شعبان ۱۳۸۹ھ / 21 دسمبر 1965ء کو آپ نے رحلت فرمائی۔ آپ کی نمازِ جنازہ شیخ الحدیث حضرت مولانا نصب برالدین غور عشتوی میں آخری آرام گاہ یائی۔ آپ کی (م ۱۸۸ یا ھے 1969ء) نے پڑھائی اور آپ نے موضع بہودی میں آخری آرام گاہ یائی۔ آپ کی

اولاد میں ایک صاحبزادی اور چار صاحبزادے ہیں۔(۱) حضرت مولا نا مفتی حافظ احمد الرحمٰن بھیا۔ (ماا مہارہ) المحالی مدرس ومفتی مدرسہ عربیہ، نیوٹاؤن، کراچی۔(۲) حضرت مولا نا حافظ عبید الرحمٰن بھیانی (م ۲۳س) کے دورہ میں محمد مسجد بوڈ مین سٹریٹ، شیفلڈ، انگلیٹڈ۔ (۳) حضرت مولا نا قاری سعیدالرحمٰن صاحب، خطیب وہتم جامعہ اسلامیہ، کشمیرروڈ، راولپنڈی۔ آپ ایم پی اے اور صوبائی وزیر بھی رہے۔(۴) جناب محمد الرحمٰن۔

(تذكره علائے اہلسنت پنجابج اص٢٦٨)

### (229) حضرت مولا نا عبدالرشيد نعماني وميلية

آپ کی ولادت 1915ء میں ہے پور میں ہوئی،ابتدائی تعلیم قرآن مجید، منارس اور خطاطی گھر ہی پر حاصل کی اس کے بعد مولا نا قدیر بخش بدایونی سے باقی علوم میں تحصیل کر کے سند فراغت حاصل کی ۔ درس نظامی کے بعد 1934ء میں پنجاب یو نیورٹی سے مولوی فاضل اورمنشی فاضل كا امتحان ياس كيابه چفرحضرت شيخ حيدر حسسن خان ٹونكى نيشة شيخ الحديث ويرنسپل ندوة العلماء لکھنؤ سے تخصّص فی الحدیث کیا۔ان کے علاوہ ان کے برادرِ معظم مولا نامحمود حسن خان ٹوئلی عظیہ کے واسطے سے اور حضرت مولا ناکسین ٹیٹٹ کے واسطے سے حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی ٹیٹٹ تک اجازت حدیث حاصل کی ۔حضرت نعمانی میلیا خود شیخ الحدیث کے منصب پر فائز رہے۔مصر، شام، عراق، ترکی، سعودی عرب، افریقه اور پوریی ممالک کے طلباء حدیث ان کی خدمت میں حساضر ہوتے۔جامعہ بہاولپوراور پھر نیوٹاؤن کراچی میں تدریس فرمائی۔ گغات القرآن آپ کی سٹ ہمکار تصنیف ہے، دیگر چندمشہورتصنیفات؛ امام ابن ماجہ اورعلم حدیث، اصول حدیث کے جین داہم مباحث،حضرت على اورقصاص عثمان، يزيد كي شخصيت الل سنت كي نظر مين تخريج الحزب الاعظم وغيره-مولا نا نعمانی میشهٔ حضرت مولا ناشیخ حیدر حسن خال ٹونکی میشیہ سے بیعت ہوئے جو حضرت حاجی امداد الله فاروقی مهاجرمکی مُیاللهٔ کے خلیفہ تھے۔مولا نانعمانی کوانہوں نے خلافت سے سرفراز فرمایا تھا۔اس کے علاوہ حضرت مولا نا شاہ عبدالقا در رائے پوری ﷺ اور حضرت مولا نا محمد انوری لائل يوري مينية ہے بھی اجازت وخلافت تھی۔1999ء میں 85سال کی عمر میں انقال فرمایا اور کراچی یو نیورٹی میں تدفین ہوئی مجمد عبدالمعید نعمانی مولانا کے بڑے بیٹے تھے جوان کی زندگی میں ہی انتقال کر گئے تھے۔حچیوٹے بیٹے ڈاکٹرمحمرعبدالشہیدنعمانی جامعہ کراچی میں شعبہ عربی کے عہدہ

چیئر مین سے ریٹائر ہوئے ہیں۔ (''سبرگل''ص 60از ڈاکٹر محمد عبدالمقیت شاکر علیمی )

مفتی نجم الحسن امروہی مدظلہ (مقیم کراچی) کوآپ سے تحریری اجازت حدیث واجازت سلسلہ طریقت حاصل ہے۔(حیات انوری ص ۹۸)

### (230) حضرت مولا نا ابوالوفا افغاني مُشِلَة

حضرت مولانا ابوالوفا افغاني ﷺ كا اصل نام سيرمحمود شاه اور والدمحتر م كا نام سيدمبارك شاہ ﷺ ہے۔ آپ ۱۰ ذی الحجہ اسبارھ/ 25 جون 1893ء میں افغانستان کے مشہور شہر قندھار میں پیدا ہوئے۔ بچپن ہی میں طلب علم کی غرض سے ہندوستان چلے آئے تھے، رامپوراور گجرات کے مضافات کے علماء سے تحصیل علم کرتے ہوئے حیدرآ باد دکن پہنچے اور حضرت مولا نا انوار اللّٰہ۔ صاحب فاروقی مُشِلَة خلیفه مجاز حضرت حاجی امداد الله صاحب مهاجر مکی مُشِلَة کے مدرسه نظامیه میں داخل ہو گئے، یہاں کے کبارعلاء سے تحصیل علم کے بعد سند فراغت حاصل کی اور یہیں پرسلسلۂ درسس و تدریس شروع فرمایا،آپ کوالله تعالی نے غیر معمولی شهرت سے نوازا، دور دور سے لوگ آ ب ے استفادہ کے لئے آنے لگے، آپ کوامام عالی مقام سیدنا امام اعظم ابوحنیفہ رحمہ اللہ اور آپ کی فقہ سےخصوصی لگاؤتھا، اس کا اثرتھا کہ آپ نے حیدر آباد دکن میں اُ کابر علماءاُ حناف کے عسلوم کی نشرواشاعت کی غرض ہے''لجنۃ إحیاءالمعارف النعمانیۃ'' کے نام سے ایک ادارہ قائم فرمایا اوراس ادارہ سے انتہائی نادرونا یاب اورنہایت فیتی کتابیں شائع کیں جن میں حضرت امام محمد میشات کی تصنيف'' كتاب الحجة على اهل المدينة' مه جلد، امام محمد مُنْ كي دوسرى تصنيف'' كتاب الاصل'' حضرت قاضي ابو يوسف ﷺ کي' کتاب الآثار، کتا الردعلي سير الاوزاعي، اختلاف ابي حديفة وابي ليكي مختصر الطحاوي، كتاب النعقات للامام ابي بكر الجصاص، اصول الفقه، للامام المسترخسي ميسة، شرح الزيادات للامام السرخسي تُحِيِّلَةً '' ، علامه ذهبي تُحِيِّلَةً كي''منا قب ابي حنيفة تُحِيِّلَةٍ وصاحبيه'' اور علامه صيمري مُنطقة كي' اخبارا بي حنفية وصاحبيه'' اورشيخ محمد بن يوسف صالحي شافعي مُنطقة كي'' عقو دالجمان'' قال ذکر ہیں۔

آپ نے حضرت امام محمد ﷺ کی کتاب الآ ثار کی شرح بھی لکھنی شروع کی تھی ابھی آپ دوجلدیں ہی لکھ پائے تھے اور کتاب البخائر تک پہنچے تھے کہ آپ کا انتقال ہو گیا۔

آپ نہایت متواضع ، عابدوز اہداورخوف وخشیت رکھنے والے بزرگ تھے، تاحیا ــــــ

شادی نہیں کی تجرد کی زندگی گزارتے رہے، ۱۳ رجب <u>۹۹ الے 2</u>2 جولائی 1975ء بروز بدھ صبح کے وقت بیاسی سال کی عمر میں آپ کا انتقال ہوا۔(بیابہ مجلن نفیس پینیٹ صفحہ ۵۴۸)

### (231)حضرت خواجه محرمعصوم سر ہندی مشاللة

سلسلہ نقشبندیہ مجددیہ سے وابستہ خواجہ محمد معصوم سر ہندی المعروف عروۃ الوُثقیٰ اور قیوم ثانی ، حضرت مجد دالف ثانی مُشِیْلیا کے پہلے فرزنداور جانشین ہیں۔

آپ کی ولادت سر ہند شریف کی ایک بستی ملک حیدر میں شوال محنیا ہے بہطابق مئی ،

1599 ء میں ہوئی۔ نام محمد معصوم ، کنیت ابوالخیرات ، لقب مجد دالدین اور خطاب عروۃ الوثقی ہے۔

اسی سال امام ربانی ، محمد باقی باللہ مُؤسُنَّ کی خدمت میں حاضر ہوئے تھے۔ اس لئے امام ربانی عروۃ الوثقیٰ کی ولادت کو نیک فال خیال کرتے تھے اور اپنی زندگی میں ہی ان کوقطب عالم کے منصب پر فائز ہونے کی بشارت و بے دی تھی ۔ گیارہ سال کی عمر میں امام ربانی نے آپ کو بیعت فرمالیا اور طریقت کی تعلیم دی۔ سولہ سال کی عمر میں تمام علوم عقلیہ ونقلیہ کی تحصیل سے فارغ ہوئے۔ صرف ایک ماہ کی مختصر مدت میں قران مجید حفظ کرلیا۔

شیخ محمد طاہر لا ہوری بھیلیہ جومجد دالف ٹانی کے خلیفہ ہیں ، آخوند سجاول سر ہندی مؤلف شرح وقایہ اور سلطان العلماء ملا بدر الدین سلطانپوری سے آپ نے خصیل علم کی۔ آپ نے اپنے قیام حرمین الشریفین کے دوران اپنے خلیفہ مولا نا سیدزین العابدین یمنی محدث مدنی سے اجاز ہے حدیث لی۔مجدد الف ٹانی مُٹیسی نے اپنے وصال سے قبل ہی آپ کواپنا جانشین مقرر فرما دیا تھا اور اپنے ایک مکتوب بنام محمد سعید میں بہت واضح طور پراس کے بارے میں تحریر فرمایا۔

آپ جب بالغ ہوئے تو مجدد پاک نے استخارہ کیا اور سید میر صفر احمد روئی کی صاحبزادی بی بی بی رقیہ کے ساتھ نکاح فرما دیا 6 صاحبزادے اور 5 صاحبزادیاں انہیں کے بطن سے ہوئیں۔ آپ کے صاحبزادگان کے نام یہ بیں: (۱) خواجہ صبغة اللہ۔ (۲) خواجہ محمد نقشبند ثانی۔ (۳) خواجہ محمد اللہ مروج الشریعت۔ (۴) خواجہ محمد الشرف۔ (۵) خواجہ سیف الدین فاروتی۔ (۲) خواجہ محمد سیق مروج الشریعت۔ (۳) خواجہ محمد سیق ہندتک بھیل گئے۔ شاہ احمد سعید مجددی نے لکھا ہے کہ آپ کے دستِ مبارک پر 9 لاکھ افراد نے بہندتک بھیل گئے۔ شاہ احمد سعید مجددی نے لکھا ہے کہ آپ کے دستِ مبارک پر 9 لاکھ افراد نے بیعت کی اور آپ کے خلفاء تقریباً 7 ہزار تھے۔

آپ کے مشہورترین خلفاء درج ذیل ہیں: (۱) مفتی محمد باقر لاہوری، (۲) ملامحمد امین حافظ آبادی، (۳) شیخ محمد مراد شامی، (۴) حاجی حبیب الله حصاروی بخاری، (۵) ملاموسی بھٹی کوٹی، (۲) حافظ محسن سیالکوٹی، (۷) سیدزین العابدین یمنی محدث مدنی۔

آپ کی تصانیف: (۱) مکتوبات معصومیه (تین جلدوں میں)، (۲) یواقیت الحرمین: (اس عربی رسالہ کا فارسی اور اردو ترجمه حسنات الحرمسین کے نام سے ہوا۔)، (۳) مکاشفات غیبیه: (اس عربی رساله کا اردو ترجمه مکاشفات غیبیه مجد دیہ کے نام سے ہوا)، (۳) اذ کار معصومیہ۔ آپ کے لائی رساله کا اردو ترجمه مکاشفات غیبیه مجد دیہ کے نام سے ہوا)، (۳) اذ کار معصومیہ۔ آپ کے لئے ہندوستان سے روانہ ہوئے۔ آپ کے تقریباً تمام صاحبزادگان، سات ہزار خاص مریدوں جن میں دو ہزار آپ کے خلفاء اور سات سومجدد الف ثانی کے خلفاء کے ہمراہ روانہ ہوئے۔

ا تباعِ سنت اورعمل برعزیمت کے سلسلے میں آپ مجد دالف ٹانی کے عملی نمونہ تھے جس کا اظہار مکتوبات معصومیہ میں بخوبی ہوتا ہے۔ سلطان عالمگیر حلقۂ ارادت میں داخل ہوا۔ عصر کے بعد وعظافیہ حت کی مجلس ہوتی تھی۔ خواتین کی تلقین اور نصیحت کے لئے وقت مقرر ہوتا تھا لوگ باعیال آپ کے دربار میں آتے ، جن کے لئے علیحدہ جگہ کا انتظام ہوتا تھا اور آ بکی صاحبزادیاں درمیان میں واسطہ وتی تھیں۔

آپ کو وقع المفاصل (جوڑوں کا درد) کا مرض تھا۔ آخر عمر میں اس مرض نے بہت غلبہ
پایا۔ وفات سے دو تین روز پیشتر آپ نے قرب و جوار کے بزرگوں کو ایک رقعہ لکھا۔ سب کو پہند و
نصائح فرما کر خلوت میں تشریف لے گئے۔ صبح کو نماز فجر کمال تعدیل ارکان کے ساتھ ادا کی۔ مراقبہ
معمولہ کے بعد اشراق پڑھی۔ بعد از ال سگرات موت آپ پر شروع ہو گئے۔ اُس وقت آپ کی
زبان مبارک جلد جلد چلتی تھی۔ صاحبزادگان والا تبار نے کان لگا کر منا تو معلوم ہوا کہ آپ سورۃ کیس
شریف پڑھ رہے تھے۔ آپ کا وصال ۹ ربیج الاول وے بیاھ برطابق 17 اگست 1668 ء کوسر ہند
میں ہوا۔ اور مدفن سر ہند شریف ، انڈیا میں ہے۔ (ضاء طیب)، (آزاد دائرۃ المعارف)

#### (232) حضرت سيد پيرمهر على شاه ويشالله

حضرت سید پیرمهرعلی شاہ صاحب قدس سرۂ کی ولادت کیم رمضان المبارک <u>427 ا</u>ھ/ 14 اپریل 1859ء بروزپیر کوہوئی ، ابتدائی تعلیم قریبی مراکز میں حاصل کرکے آپ ا<sup>عسا</sup>ل تعسلیم کے لئے ہندوستان تشریف لے گئے اور مولا نالطف اللہ علی گڑھی بینیٹی کی خدمت میں علی گڑھی بینی کر تین سال تک تعلیم حاصل کی ، اس کے بعد آپ سہار نپور حضرت مولا ناا جمع علی سہار نپوری بینیٹی کی خدمت میں بہنچ ، حضرت بین آپ بخاری و مسلم پڑھ رہے جے کہ حضرت بین ہی تا کی اعلی استعداد کو ملاحظہ فرما کراجازت حدیث سے سرفراز فرما یا اور وطن جا کرخدمت وین کی تاکید کی ، اُس زمانہ میں سہار نپور میں مولا نامجہ حسن محدث فیض پوری بینٹی بھی حصولِ تعلیم میں مشغول کی ، اُس زمانہ میں سہار نپور میں مولا نامجہ حسن محدث فیض پوری بینٹی بھی حصولِ تعلیم میں مشغول سے ، اور دونوں بزرگ ایک دوسر ہے کے یہاں از راہ محبت ومودت آتے جاتے رہے ، آپ سلسلۂ چشتہ نظامیہ میں حضرت خواجہ شسس کے یہاں از راہ محبت ہوئے اور تحمیل سلوک کے بعد خلافت واجازت سے مشرف ہوئے ، حضرت پیرصاحب بینٹی جب جج کے لئے تشریف لے گئے اور وہاں حضرت جاجی امداد اللہ مہا جرمکی رحمہ اللہ سے ملاقات ہوئی تو حضرت جاجی صاحب رحمہ اللہ نے آپ کوسلسلۂ چشتہ صابر بیہ سیں رحمہ اللہ سے ملاقات ہوئی تو حضرت جاجی صاحب رحمہ اللہ نے آپ کوسلسلۂ چشتہ صابر بیہ سیں اجازت عطافر مائی۔

حضرت پیرمبرعلی شاہ صاحب میں کہ جو اس کے دوران ایک وقت ایسا بھی آیا تھا کہ مجھے اس جگہ رہائش اختیار کر لینے کا خیال پیدا ہوگیا، مگر حاجی صاحب نے وقت ایسا بھی آیا تھا کہ مجھے اس جگہ رہائش اختیار کر لینے کا خیال پیدا ہوگیا، مگر حاجی صاحب کی ذات متعلق ہے اگر اس وقت آپ محض اپنے گھر میں خاموش ہی بیٹھے رہے تو بھی علاء عصر کے عقائد محفوظ رہیں گے اور وہ فتنہ زور نہ پکڑسکے گا'' آپ پر بعد میں انکشاف ہوا کہ اس فتنہ سے مسراد قادیا نیت تھی، (مہرمنیرص: ۱۲۹) ۲۹ صفر المظفر ۲۵ سیاھ/ 11 مئی 1937ء بروز منگل آپ کی وفات ہوئی اور اگلے دن گولڑہ شریف میں آپ کی مسجد کے قریب ہی آپ کی تدفین ہوئی۔ وفات ہوئی اور اگلے دن گولڑہ شریف میں آپ کی مسجد کے قریب ہی آپ کی تدفین ہوئی۔

### (233) حضرت مفتى محمر شفيع ميث سر گودها

حضرت مولا نامفتی محمر شفیع مینیاتی مولوی حافظ محمد امین مین مین مینیا ہوئے۔ آپ کی پیدا ہوئے۔ آپ کی پیدائش بروز جمعہ المبارک ۱۳ سال صطابق 1893ء میں ہوئی۔ آپ کا آبائی گھر گنجال ضلع خوشاب میں ہے جہاں آپ کی ولادت ہوئی۔ بہت ہی چھوٹی عمر میں والدِ محترم کا سایہ سر سے اٹھ گیا۔ اور آپ کی کفالت آپ کی ولادت ہوئی۔ بہت ہی حصوت مولا نا احمد الدین مین اللہ نے کی۔ والدصاحب کی آپ کی کفالت آپ کے چیا (مفتی پنجاب) حضرت مولا نا احمد الدین مین اللہ نے کی۔ والدصاحب کی

وفات کے بعد گھر کے حالات بہت ہی زیادہ خراب ہو گئے۔ کیونکہ گھر میں پانچ بہنیں اور ایک بیوہ والدہ تھی اور گئے۔ کیونکہ گھر میں پانچ بہنیں اور ایک بیوہ والدہ تھی اور گھر کمانے والا کوئی بھی نہ تھا۔ تعلیمی سفر کا آغاز بھی اپنے والد سے کیا۔ ناظرہ قرآن کریم اور گلتانِ سعدی تک فارسی آپ کی شاگر دی میں پڑھی۔ والد صاحب کی وفات کے بعد اپنے چچپا سے چند کتابیں پرھنا شروع کیں۔ اپنے چچا تھیم فیض احمد سے ملم طب سیھنا شروع کیا۔ اس طرح آمدنی کا سلسلہ بھی چل نکلا۔

اپنے بچپن میں جب مفتی صاحب کے والدِ محترم زندہ سے تواس وقت آپ کوشنخ خواجہ ابوسعد احمد خان ﷺ، بانی خانقاہ سراجیہ (کندیاں ضلع میانوالی) سے ملا قات کرنے کی سعاد سے حاصل ہوئی۔ ملا قات کچھالیں ہوئی کہ آپ وہیں کہ ہوکررہ گئے۔اعلی حضرت قیوم زمال ابوسعد احمد خان نے آپ کو' ڈوردانہ'' کالقب عطا فرمایا یعن' موتی کا دانہ''۔ آپ کی عمر چودہ برس کی ہوئی تو والد محترم کا انتقال ہوگیا۔ ابھی عمر ۱۲ برس کی ہوئی تقی و والدہ صاحبہ کے علم کی تحمیل کرتے ہوئے آپ نے شادی کرلی۔

شعبان المعظم کا چاندنظر آیا، اعلی حضرت فرمانے گے، اس سال نماز تراوی میں قرآن کون سنائے گا؟ کہ ویسے میری تو خواہش تھی کہ در دانہ قرآن سنائے گا؟ کہ ویسے میری تو خواہش تھی کہ در دانہ قرآن سنائے گا وہ حافظ نہیں ہے۔ یہ من کر آپ نے کیم شعبان المعظم کو اللہ تعالیٰ کا نام لے کر قرآن حفظ کرنا شروع کر دیا۔ گویا کہ ایک مہینہ سے ایک دن کم میں میں میں نے پورا قرآن یا دکرلیا۔ مرشد نے فرمایا: '' در دانہ سنو! اب روحانیت میں کمال پانے کے لیے حصولِ علم ضروری ہے اور یہ وہ وقت ہے کہ جب تمہاراعلم حاصل کرنا ضروری ہے اور یہ وہ وقت ہے کہ جب تمہاراعلم حاصل کرنا ضروری ہے اور یہ وہ وقت ہے کہ جب تمہاراعلم حاصل کرنا خروی ناز دو کہ ایموں میں مدرسہ رحیمیہ نیلا گنبہ جاؤ۔ وہاں پر میرا بیٹا محد معصوم اور تمہارا چیپا زاد کھائی عبدالغفار بھی موجود ہیں۔ ان کے ساتھ شریک ہو جاؤ اور جاکر علم حاصل کرو۔ اعلیٰ حضرت نے دعب کے دوائی سے قبل کچھ سے تیں فرمائی جو کہ بیٹھیں:

''لا ہور جا کرسب سے پہلے حضرت علی بن عثمان ہجویری ﷺ کے مزار پر جانا اور فاتحہ پڑھنا۔اس کے بعد حصولِ علم کی دعا کرنا۔ بیسب کچھ کرنے کے بعد مدرسہ جانا۔اپنے کسی دوست کو روائگی کی خبر دی۔اسے اس طرح بتایا کہ آج میں جار ہا ہوں اور میری روائگی کے بعد میرے گھسر اطلاع کر دینا کہ وہ حضرت صاحب کے حکم کے مطابق لا ہور میں عالم بننے گیا ہے۔اس کے بعسد امرتسر میں حضرت مفتی محمد حسن کے مدرسہ میں داخلہ لیا۔ بعد میں اپنے دونوں ساتھیوں کو بھی اپنے ساتھ وہاں بلالیا۔اس مدرسہ میں داخلہ لینے سے پہلے مفتی صاحب نے اور ان کے دونوں ساتھیوں نے بھی اپنی تمام کی تمام کتابیں تبدلی کرلیں تھیں۔تا کہ وقت چے سکے اور جلد از جلدیہاں سے فارغ لتحصیل ہوں۔

اس دوران حضرت مولانا انور شاہ تشمیری ٹیٹٹ غرض سے سفر پر گئے۔ واپسی پر امرتسر میں ایک رات کا قیام کیا۔مفتی صاحب ان کی خدمت میں حاضر ہوئے، حال احوال کے بعد اپن تعارف کروایا اور بتایا کہ میں حضرت خواجہ ابوسعد احمد خان ٹیٹٹ کا شاگر دخاص ہوں۔

حضرت سے مشورہ طلب کیا کہ حضرت دورہ حدیث کے لیے میں دیو بند آپ کے پاس حاضر ہوں؟ حضرت نے جواب دیا کہ دیو بند میرے پاس آنے سے قبل بہتر ہے کہ تم مدرسہ امینیہ دکی جاؤ اور وہاں پر دورہ حدیث شروع کرو۔ ہمارے پاس دورہ الحدیث کے داخلے بند ہو چپ ہیں۔ تعلیمی سال کا آغاز ہو چکا ہے۔ امر تسر سے دتی کے لیے سامان باندھا۔ مدرسہ امینیہ میں داخلہ لیا اور دتی کی مسجد میں خطابت شروع کر دی۔ جب آپ کا داخلہ دورہ حدیث دیو بند میں ہوا تو دتی کو خر آباد کہہ کر سیدھا دیو بند شریف لے گئے فر ماتے مدرسہ دیو بند میں مجھے ایک واضح فرق پنہ چلا کہ کتابیں تو وہی ہیں مگر پرھانے والا کوئی دوسرا ہے۔

سالانہ امتحان کا انعقاد ہوا، پورے مدرسہ میں ایک ہی طالب علم تھا جس نے پرچہ عربی زبان میں حل کیا اور وہ تھا محمد شفیع اس امتحان کا نتیجہ نرکلا اور اس میں محمد شفیع نے اوّل مقام حاصل کیا۔ مفتی صاحب نے پہلا دورہ حدیث حضرت مفتی کفایت اللہ کی زیرسر پرستی میں کیا اور دوسسرا دورہ حدیث مدرسہ دیوبند میں حضرت مولا ناسید انور شاہ کی زیرسر پرستی کیا۔

واپس آنے کے بعد اپنے گھر آئے اور کچھ دن قیام کے بعد اپنے مرشد یعنی اعلیٰ حضرت ابوسعد احمد خان صاحب کے پاس گئے۔ فر مایا کہتم میرے بچوں کو بڑھا وَ چنا نچہ مفتی صاحب نے اپنے مرشد کے بچوں کو بڑھا نا شروع کیا اور پچھ عرصے تک وہیں مقیم رہے۔ خانقاہ سراجیہ میں قیام کے بعد حضرتِ اعلیٰ کی اجازت سے مفتی صاحب میانوالی سے پچھ ہی فاصلہ پرواں بھر ان کے جعد حضرتِ اعلیٰ کی اجازت میں مجد میں بطور خطیب مقرر ہوئے اور 2 سال تک وہیں پر مقیم رہے۔ خوشاب کے مرکزی بازار کی جامع مسجد میں بطور خطیب مقرر ہوئے اور وہاں پر آپ نے یا نے

سال الله اوراس کے رسول کا پیغام پہنچایا۔

حضرت مفتی صاحب نے ایک جمعہ مرکزی جامع مسحبد بلاک نمبر 1، مسلم بازار سرگودھا میں پڑھایا اوراس کا نتیجہ بیہ نکلا کہ لوگ آپ سے اس قدر متاثر ہوئے کہ انھوں نے بھی مفتی صاحب سے بیہ مطالبہ کیا کہ آپ یہاں تشریف لے آئیں۔ چنانچہ 1920ء میں حضرت مفتی صاحب نے بطور خطیب مرکزی جامع مسجد بلاک نمبر 1، مسلم بازرا سرگودھا میں اپنی خدمات شروع کیں اوراسی مسجد میں وفات پائی۔تقریباً چھیالیس سال کا عرصہ آپ نے اس مسجد میں خدمات سرانجام دیں اور کہیں ہوات ہے بعد آپ کی اولاد بھی وہیں پر ہی مقیم رہی اور آج بھی وہیں پر مقیم ہے۔آپ کی وفات کے بعد آپ کی بڑے صاحبزادے، فاضلِ دیو بند، حضرت مولا نامفتی احمد سعید نے خطابت شروع کی۔

مدرسہ کی بنیاد کی تقریب کے سلسلے میں حضرت مولا نا انور شاہ کشمیری بُینالیہ، حکیم الامت حضرت مولا نا انور شاہ کشمیری بُینالیہ، حکیم الامت حضرت مولا نا اشرف علی تھانوی بُینالیہ، حضرت مولا نا حسین احمد مدنی بُینالیہ، امیر شریعت حضرت عطاء اللہ شاہ بخاری بُینالیہ اور اس کے علاوہ دیگر علاء حق اس تقریب میں شامل ہوئے اور اس طرح با قاعدہ طور پر اس مدرسہ کی بنیادر کھی گئی۔ 1948ء میں حضرت مفتی صاحب بُینالیہ نے جج بیت اللہ دوسرا جج آپ نے تقریباً سال بعد، 1950ء کی دہائی میں کیا تھا۔ تیسرا اور آخری جج آپ نے 1963ء میں کیا۔

تحریکِ ختم نبوت 1953ء میں حضرت مفتی صاحب نے اپنی تقت اریر اور جلسوں سے شمولیت کی دعوت بھی دی۔ حضرت مفتی صاحب کے وارنٹ گرفتاری جاری کیے گئے۔ پور نو مہینے آپ جیل میں رہے۔ آپ کے چپا جان مولوی دین محمد کی ایک صاحبزادی تھی جن کا نکاح بچپن ہی میں آپ کے ساتھ پڑھا دیا گیا تھا۔ آپ کے ہاں دوصاحبزادے پیدا ہود چپے تھے۔ ایک کی وفات بچپن میں ہی ہوگئ اور دوسرے صاحبزادے کا نام احمد رکھا گیا۔ اس کے بعد آپ دیو بند چلے گئے اور جب آپ مفتی بن کرتشریف لائے تو اس وقت آپ کے ہاں دوسرے بیٹے کی پیدائش ہوئی اور ان کا نام عبدالسم کی میں کرتشریف لائے تو اس وقت آپ کے ہاں دوسرے بیٹے کی پیدائش ہوئی ۔ مفتی صاحب کو دوسری شادی کی اجازت ان کی اپنی بیوی نے بھی دے دی۔ چنا نچہ اعلی حضرت نے نکاح پڑھا یا اور بچھ مے بعد رخصتی ہوگئے۔ اس بیوی سے آپ کے ہاں چھ بچوں کی پیدائش ہوئی چار بیٹے اور دو بیٹیاں۔ بعد رخصتی ہوگئے۔ اس بیوی سے آپ کے ہاں چھ بچوں کی پیدائش ہوئی چار بیٹے اور دو بیٹیاں۔

حضرت مولا نا ابوسعد احمد خان صاحب نے وفات سے قبل آپ کو بلوایا۔ اپنی حبائے نماز ، اپنی واسکٹ مفتی صاحب کو دی اور انھیں اپنا خلیفہ خاص مقرر کیا۔ سجادگی حضرت مولا نا عبداللہ کو عطاکی اور پھر آپ وفات فر ما گئے۔ حضرت مولا نا مفتی محمد شفیع میں اللہ کا در پھر آپ وفات فر ما گئے۔ حضرت مولا نا مفتی محمد شفیع میں اعلان کیا کہ خلافت صرف اور صرف دواشخاص کو میں دے کہ جارہا ہوں!

(۱) مولا نا صالح محمد (سرگودها)، (۲) مولا نا حافظ صابر (چونیاں ضلع قصور)

مرض الموت گردہ کی تکلیف تھی گردہ میں پتھری تھی۔نماز فجر کے لئے جگایا۔۔۔۔۔ تین دفعہ آواز دی مگر کوئی حرکت محسوس نہ ہوئی۔ چادراٹھائی تو ہاتھ نماز کی نیے۔ کے لیے باندھے ہوئے تھے۔منہ قبلہ کی طرف تھا اورمحسوس بیہ ہور ہاتھا کہ جیسے نماز پڑھ رہے ہیں یا پھرابھی ابھی نماز پڑھی ہے۔علم وروحانیت کا ایک باب 15 جولائی 1966ء بروز جمعۃ المبارک کو بند ہوگیا تھا۔

کمپنی باغ میں جنازے کا اہتمام کیا گیا اور بعداز نمازِ جمعہ جنازہ ادا کیا گیا۔حضرت مولا نا صالح محمد نے جنازہ پڑھایا۔آپ کی وصیت کے مطابق اپنے گھر گنجیال میں دفن کیا گیا۔ گنجیال میں دوسرا جنازہ پڑھایا گیا۔ یہ جنازہ حضرت مفتی صاحب کے پڑے صاحباحزادے مولا نا مفتی احمد سعید نے پڑھایا۔ (ماخوذ از سوائح حیات حضرت مفتی محمد شفیع سرگودھا)

### (234) حاجي محمد قائم الدين عيشات

انصاف بوٹ ہاؤس آگرہ (ہندوستان) کی وجہ سے آگرہ والے مشہور تھے۔ ہجرت کے بعد کراچی پیرفیصل آباد (لائل پور) منتقل ہو گئے۔ اور انصاف ٹریڈنگ سمپنی کے نام سے معرون ہوئے۔ ہوئے۔ ہورانصاف ٹریڈنگ سمپنی کے نام سے معرون ہوئے۔ ہوئے۔ بیعت کا تعلق حضرت مولا نا سید حسین احمد مدنی بیشی سے تھا۔ حضرت مولا نا شاہ عبد القادر رائے بوری بیشی اور حضرت مولا نا سید عطا اللہ بخاری بیشی سے قریبی تعلق تھا۔ آپ کے 4 بیٹے اور ایک بیٹی ہیں۔ سب سے بڑے بیٹے حاجی گلزار احمد کا بھی بزرگوں اور علماء ومشائ سے بڑاتعلق رہا۔ آپ نے 15 اگست 1982ء بروز اتوار وفات ہوئی اور بڑا قبرستان غلام محمد آباد مسیں وہن بیں۔ (خاندانی روایت)

### (235) مولا نااحمہ بزرگ سملکی میشا

مولا نا انظرشاه مسعودی لکھتے ہیں:

آپ سملک جوڈ ابھیل کی قریب ایک چھوٹی بستی ہے۔ اس کے باشندے تھے۔ ثقہ عالم

اورصاحب زہدوتقوئی، حضرت مولانا رشیدا حمد گنگوہی علیہ الرحمۃ سے بیعت کی اور حضر سے مولانا حسین احمد مدنی علیہ الرحمۃ سے خلافت حاصل کی ......ان کے عہد میں جامعہ اسلامیہ ڈابھیل نے وہ ترقی کی جو بعد کے ادوار میں نصیب نہ ہوئی۔ افریقہ کے مسلمان تجار اِن پر بڑا اعتاد کرتے۔ تین بیجے غالباً پس ماندگان میں ہیں۔ مولوی محمد معصوم صاحب جن کا حال ہی میں لندن میں انتقال ہوا، دوسر سے صاحبزاد سے مولانا محمد سعید حال رئیس الجامعہ ڈابھیل ورُکن شوری دار العلوم دیو بند ہیں اور اپنی سلامتی طبع میں منفرد ہیں، تیسر سے مولانا رشید بزرگ جامعہ اسلامیہ ڈابھیل میں بعہدہ مدری کا کام کرر ہے ہیں، مولانا احمد بزرگ میں انتقال ہوا اور سملک کے قبر سے تان میں تاضبح حشر مصروف خواب ہیں۔ (مشاہر علاء دیو بندج اس ۲۳۳)

(236)\_مولا ناخير الدين سرسوي عن ي

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(237)\_مولاناغوث محمر عيشا

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(238)حضرت مفتى خليل احمد رُشِاللهُ

آپ مفتی اعظم ریاست ملیر کوٹلہ تھے۔ آپ کے مایہ ناز شاگردوں میں حضر سے مفتی عبدالغنی مُنِیلیّهٔ (خلیفہ مجاز حضرت مولا نا ابواسعد احمد خان مُنِیلیّه) بھی شامل ہیں۔ (تحفہ سعدیہ ص: 172)

(239)\_مولا نا شريف الله كابلي

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(240) حضرت اميرخسر و د ہلوي مشاتلة

آپ فارسی اور اردو کے مشہور صوفی شاعر ہیں۔ انہیں طوطی ہند کہا جاتا ہے۔ ابوالحسن لقب، یمین الدولہ نام، امیر خسر وعرف، والد امیر سیف الدین لاچین قوم کے ایک ترک سردار عظے۔ منگولوں کے وقت ہندوستان آئے اور پٹیالی (آگرہ) میں سکونت اختیار کی۔ پیدائش: 1253ء میں امیر خسر ویٹیالی (آگرہ) پیدا ہوئے۔ ان کی والدہ ہندوستانی پیدائش: 1253ء میں امیر خسر ویٹیالی (آگرہ) پیدا ہوئے۔ ان کی والدہ ہندوستانی

تھیں۔آٹھ سال کی عمریتیم ہوئے کچھ عرصہ بعدیہ خاندان دہلی منتقل ہو گیا۔اور امیر خسرونے سلطنت دہلی (خاندان غلامان، خلجی اور تغلق) کے آٹھ بادشاہوں کا زمانہ دیکھا اور برصغیر میں اسلامی سلطنت کے ابتدائی ادوار کی سیاسی، ساجی اور ثقافتی زندگی میں سرگرم حصہ لیا۔

محبوب الہی خواجہ نظام الدین اولیاء کے بڑے چہیتے مرید تھے 7برس کی عمر میں ہی بیعت ہو گئے تھے۔خسرو نے ہرصنف شعر، مثنوی، قصیدہ،غزل، اردو دو ہے، پہیلیاں، گیت وغیرہ میں طبع آز مائی کی۔آپ کے بھائی عزالدین علی بلند پایہ شاعر تھے ابتداء میں اپنے کلام میں انہیں سے اصلاح لیا کرتے تھے۔''خسرو'' تخلص تھا۔آپ کے اب تک فاری اور ہندی کے 5 لا کھا شعار مرتب صورت میں موجود ہیں۔

دنیا میں اردو کا پہلا شعر حضرت امیر خسر وہی کی طرف منسوب ہے۔اس سلسلے میں ابتدائی موجدین میں ان کا نام نمایاں ہے۔آپ حضرت مخدوم صابر کلسیسری رکھیا اور حضرت بوعلی شاہ قلندر رکھیا کی خدمت میں بھی ملنے گئے تھے، قیام کیا تھا اور انہوں نے آپ کو دعا نمیں دی تھیں۔

مشهور تصانيف مين: (١) تحفة الصغر (٢) غرة الكمال (٣) بقيه نقيه (٩)

قصه چهار درویش (۵) نهایة الکمال (۲) هشت بهشت (۷) مطلع الانوار (۸) مفتاح الفتوح (۹) اعجاز خسروی (۱۰) خزائن الفتوح (۱۱) افضل الفوائل (۱۲)

آئينهسكندري (١٣)ملاالانور

آپ کی وفات 9 ستمبر 1325ء میں ہوئی اورخواجہ نظام الدین اولیاء کے مزار کے قریب د ہلی ، ہندوستان میں دفن ہوئے۔ ( آزاد دائرۃ المعارف)

### [241]\_مولانا فقيرالله كابلي

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

(١٠) علامه رزين تعقاللة

ابوالحسن رزین ابن معاویہ عبدری مرقسطی اندلنی مالکی۔ آپ کا نام رزین ، کنیت ابوالحسن ہے ، قبیلہ عبدر سے ہیں جوعبدالدار ابن قصلی کی اولاد سے ہے۔ قریش النسل ہیں۔ آپ تبعی ہیں۔ مقدسی میں المنجویہ اور مشہور محدث ہیں۔ آپ کی مشہور کتب میں المنجویہ اور تجویل الصحاح والسنن ہیں۔ 2013ھ ھاور بعض کے نزدیک ہے 800ھ ھیں وفات ہوئی۔ (نیٹ)

#### ( 🌣 🖒 ) حضرت عطا بن ابي رباح ميسة

آپ کا نام عطاء، کنیت ابو محد والد کا نام اسلم اور انکی کنیت ابور باح تھی۔ آپ یمن کے قصبہ ''جُند'' میں امیر المؤمنین حضرت عثمان ڈاٹٹؤ اور بعض کے نزدیک حضرت عمر فاروق ڈاٹٹؤ کے دور خلافت میں پیدا ہوئے اور مکہ مکر مہ میں نشو ونما پائی۔ اس لحاظ سے آپ جلیل القدر تابعی ہیں۔ سیاہ فام تھے اور چہرہ پر چیچک کے داغ تھے مگرفتے البیان اور کثیر العلم تھے۔ اکابر صحابہ علیہ جسے حضرت عبداللہ ابن عباس ڈاٹٹؤ، حضرت عبداللہ بن عمر ڈاٹٹؤ، حضرت عبداللہ بن نام ڈاٹٹؤ، حضرت ابو ہریہ ڈاٹٹؤ، حضرت ابو ہریہ ڈاٹٹؤ، حضرت ابو درداء ڈاٹٹؤ، حضرت ابو سعید خدری ڈاٹٹؤ، حضرت ابو ہریہ ڈاٹٹؤ، حضرت اور کھا سے علم کیا۔ حدیث میں آپ سے فائدہ اٹھا نے کسپ علم کیا۔ حدیث میں آپ سے فائدہ اٹھا نے والوں کی تعداد بہت طویل ہے جسس میں سے مشہور یہ ہیں: حضرت ابو اسحاق سبھی ، حضرت زہری، حضرت امام محمد باقر بیشٹہ لوگوں کو ہدایت فرماتے تھے کہ جہاں تک ہوسے عطاء حنیفہ بُرِنہ نیس موتی تھی گویا دخدا سے بھی خالی ہمیں ہوتی تھی۔ سے حدیث لیا کرو۔ آپ کی مجلس ذکر الہی کی مجلس ہوتی تھی گویا دخدا سے بھی خالی ہمیں ہوتی تھی۔ آپ نے سے دیث لیا کرو۔ آپ کی مجلس ذکر الہی کی مجلس ہوتی تھی گویا دخدا سے بھی خالی ہمیں ہوتی تھی۔ آپ نے سے دیث لیا کرو۔ آپ کی مجلس ذکر الہی کی مجلس ہوتی تھی گویا دخدا سے بھی خالی ہمیں ہوتی تھی۔ آپ نے سے البی ہیں مکہ مکر مہ میں انتقال فر مایا۔ (احناف ذعیش لائبریری)، (تذکرۃ الحفاظ جا ص ۱۹)

#### (☆☆☆)\_مولا ناعبدالرشير

حالات دستیاب نہیں ہو سکے۔

## <u>کتابیات</u>

| انوارالباری (شرح بخاری)،مولا ناسیداحمد رضا بجنوریٌ، اداره تالیفات اشرفیه ـ ملتان           | 1  |
|--------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| الانور،مولا ناعبدالرحمن كوندو، ندوة المصنفيين _ارد وبإزار جامع مسجد د بلي الهند            | 2  |
| انوار مدینه (ماهنامه)، شعبان <u>۱۹ سمار</u> ه، جامعه مدنیه لا هور                          | 3  |
| احوال العارفين، حافظ غلام فريدٌ، نذيرسنز پبلشرز ــ اردو بازار لا ہور                       | 4  |
| بیا بمجلس نفیس،مولا نانعیم الدین،صفه ٹرسٹ _موہنی روڈ لا ہور                                | 5  |
| پرانے چراغ،مولا ناسیدابوالحس علی ندوی مجلس نشریات اسلام ۔ ناظم آباد کراچی                  | 6  |
| پروفیسر قاضی محمد احمد ہزارویؓ، بریگیڈئیرقاری فیوض الرحمن،مسجد الفرقان _ملیر کینٹ کراچی    | 7  |
| تاریخ دارالعلوم دیوبند،سیّرمحبوب رضوی،المیز ان _الکریم مارکیث اردو بازار لا ہور_           | 8  |
| تذكره اسلاف، بريكيدُ ئيرقاري فيوض الرحمن، صدف پبلشرز ـ ناظم آباد كراچي                     | 9  |
| تذكره قاريان مند،مرزابهم الله بيگ،ميرڅمركتب خانه_آرام باغ كراچي                            | 10 |
| تذكره علاءا بلسنت والجماعت پنجاب، محمدنذ بررانجها، دارالكتاب _غزنی سٹریٹ اردو بازار لا ہور | 11 |
| تذكره اولياء ديوبند، حافظ محمدا كبرشاه بخارى ، مكتبه رحمانيه _اقراء سينثرار دوبازار لا مور | 12 |
| تذكرة الحفاظ علامه ذهبي ، (مُتَرجِم) حافظ محمد اسحاق ،اسلامك پباشنگ ہاؤس الفضل             | 13 |
| مار کیٹ اردو بازار لا ہور                                                                  |    |
| تخفه سعديه بمولا نامحبوب الهيُّ ، خانقاه سراجيه - كنديال ضلع ميانوالي                      | 14 |
| تعمير وافكار (ما مهنامه) اشاعت خاص بياد علامه محمد طاسينٌ ، زوار اكيْدى ناظم آباد 4 كراچي  | 15 |
| تفسیرابن کثیرٌ، (مُتَرَجِم )مولا نا محمه انظرشاه کشمیریٌ، مکتبه قاسمیه ۱۰ دو بازار لا هور  | 16 |
| حالات مصنفین درس نظامی،مولا نا محمه حنیف گنگوہی،دارالا شاعت کراچی                          | 17 |
| حضرات كرام نقشبنديه، حافظ نذير احمد، خانقاه سراجيه ـ كنديال ضلع ميانوالي                   | 18 |
| حیات انوری ٔ ابوحذیفه عمران فاروق ، ناشر محمد راشد انوری _ کراچی                           | 19 |
| خيرالسوائح ،مولانا آ فتاب احمد ، اداره خير المعارف _ پرانا شجاع آبا درودٌ ملتان            | 20 |

خزينة الاصفياء،مفتى غلام سرور لا هوري، مكتبه نبوييه سنَّنج بخش رودٌ لا هور 21 دنیائے اسلام کی چند ظیم شخصیتیں ،مولا نا عطاءالرحمن قاسمی ، شاہ ولی اللہ اکیڈمی نیو دہلی 22 سيرت آئمه اربعه،مولا نا قاضي اطهرمبار كيوريٌّ،اداره اسلاميات ــانارككي لا مور 23 سوانح حیات مفتی محمد شفیع " ، ڈاکٹر خلیل الرحمنّ ، آزاد بک ڈیو۔ چوک اردو بازار لا ہور 24 سیدی وا بی ، بنت امیر شریعت سیده اُمّ کفیل بخاری ، بخاری اکیڈمی \_مهربان کالونی ، ملتان 25 شخصیات و تأثرات ،مولا نامحمه یوسف لدهیانویٌ ، مکتبه لدهیانوی به نیوٹا وَن کراچی 26 علماء ديوبند،مولا نا مجابد تحسيني، مكتبه سيداحمه شهيد \_اردو بإزار لا مور 27 فتح الكمال في اسمأ الرجال، (مُتَرجِم)ابومحمه يوسف شاه، مكتبه عا نَشهه حقّ سرّيث اردو بازار لا مور 28 كتاب الشفاء، (مُتَرجِم )مولا نا قاري قاسم، مكتبة العلم،اردو بازار لا مور 29 قافله علم وحريت مفتى محمرعثان لدهيانوي، كتب خانه احرار \_ فيلدُّ شج چوك لدهيانه الهند 30 مشاهیر علاء دیوبند، بریگیڈئیر قاری فیوض الرحمن ،فرنٹئیر پبلشنگ تمپینی۔اردو بازار لا ہور 31 مشاہیر بہاولیور،مسعودحسن شہاب دہلوی،اردواکیڈی۔بہاول پور 32 مكاشفة القلوب، (مُتَرَ حِم)مولا نا محمه عطا الله، مكتبه اسلاميات \_اندرون دبلي دروازه لا مور 33 مولا نااشرف على تقانويٌّ اورا كَيُحلفاء، بريگيدُ ئير قاري فيوض الرحن مجلس نشريات اسلام ـ 34 ناظم آباد کراچی نادر مکتوبات حضرت شاه ولی اللهؒ (اردو)،شاه ولی الله اکیڈی \_پُصلت مظفر نگر الہند 35 نزهة الخواطر، (مُتَرَجِم )مولا ناانوارالحق قاسمي، دارالاشاعت \_كراجي 36 نقش دوام،مولا نامحمه انظرشاه کشمیرگ، اداره تالیفات اشرفیه ـ ملتان 37 وفيات بربان، ڈاکٹرمحمہ مہبل شفیق، قرطاس گلستان جوہر بلاک 15 کراچی 38 1947ء میں لدھیانہ کےمسلمانوں پر کیا گزری مجمد اسلم ،الخیریبلی کیشنز یسمندری روڈ فیص<mark>ل آباد</mark> 39

# عكس تحرير حضرت علامه سيدمحمد انورشاه تشميري وعثاللة

إسم المه الرحن الرصيم

المن الذي عن اسما مروسِما تر وجلت نفا مُروهبا تر و بواترت منه ولسلط الاء على النوع الانساني فاستخلفتراسائر اماما وخليفترفي لبسيط الارم ف حاكما على الطول والعرض والعلوة والسلام على على البيائر فآدم ومن سواة حت. لوائر ممد المصطفى وآلم المجتبى وصمبه البريخ الكرام وخيرة الخديرة الفنام وسائرمن التجع باحسان الى يوم الرين المين م المين اماميل فان إخانا فرال بن القوم المولوي عبالهليم قن قرأ على لجامع الامام الترمني واصلح بدىكتاب الله للبامع العيم لامير للؤمنين في للرب الامام العام البخاري وها اله نقال وجن واجتهن فلما كان على و شلك الرجوع الى الوطن استكتب منى هذة السطور وقن قرأتها على مستوالوقت شيخنا وشيخ الهناه وكلانا محورحسن الدبوبنزى محه اربه تقالى و ذرقراً ها على لحدث العابي ف مولانا محترقا سم النانوتوي رحمه الله ترالى على الشيخ المصاجح في الشاع عبدالفن القافي باسنادكه للنبت فى اليانغ المني واله يوفقه لما يحب ويرضى كمين عرانورعف الدعن مرركس دارالعلوم

### عکس تحریر حضرت مولا نامحمدانوری لاکل پوری عند بنام حضرت مولا ناعبدالرشید نعمانی تشالله

A Land Control of the Control of the

الحكمداثله رساله كمام تنطاب الوارالورك ولاوت عولاه وفات بعصلهم جعتراول مرعفا الترعنه لأمليوي الوري فادري ٠٧ رحبوري ١٩ ومطاتي ١٩ رشوال ١٩٠٠ الم شالع كشت

یہ تناب سب سے پہلے اس ٹائٹل کے ساتھ شائع ہوئی۔